ابن سينا

Signature of the state of the s

الطبيعيات

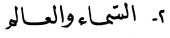
مَنشُولُ مَكتَبة آية الله العُظمَىٰ المَهِ النَّهِ في النَّهِ في النَّهُ في المُعَلِّمُ المُعَلِمُ المُعَلِّمُ المُعَلِمُ المُعْلِمُ اللّهُ المُعْلِمُ المُعِلِمُ المُعْلِمُ المُعِلَمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُعِلَمُ المُعْلِمُ المُعْلِمُ المُ



# ابنسينا

# النين الم

الطبيعيات



٣- الكون والفساد

٤- الأفعال والانفعالات

alfeker.net

راجعه دوندم لص الدکنور إبرامسيم مدکور

بخفين

الد*کنورمحسشو*د قاسم بمناسة الذکری الالغیبة للشیح الرتسی

> دارالكاتبالعرب للطباعة والنشر بالمتساهسة

ابنسينا، حسين بن عبدالله، ٣٧٠-٢٨ ق.

{شفاء. برگزیده . طبیعیّات}

الشَّفاء: الطَّبيعيّات حلد دوم / مولّف ابن سينا؛ راحمه وقدّم له ابراهيم مدكور؛ نحقيق محمود قاسم. – قم: مكتبة سماحة آيةالله العظمسي

المرعشي النَّجفي الكبرى - الخزانة العالميَّة للمحطوطات الاسلاميَّة - قم – ايران، ١٤٣٣هـ - ٢٠١٢م – ١٣٩١.

۲ ج.

ISBN 978 - 600 - 161 - 069 - 1 (مرره) ISBN 978 - 600 - 161 - 072 - 1 (ملك ترم طبقات)

فهرستنویسی بر اساس اطلاعات جلد اول.

کتابنامه به صورت زیرنویس.

نمايه.

عربی.

۱.علوم طبیعی - متون قدیمی تا فرن ۱۶هـ. ۲. فلسفه اسلامی – متون قدیمی تا قرن ۱۶هـ. الف.مدکور، ابراهیم بیـومی، ۱۹۰۲ ۱۹۹۵م. ب. فاسم ، محمود. ج. کتابخانهٔ بزرگ حضرت آیتالله العظمی مرعشی نجفی، گنجینهٔجهانی مخطوطات اسلامی. د. عنوان،

ه. عنوان: شفا. برگزیده. طبیعیّات. و. طبیعیّات.

١٨٠

۷۲ش۲ الف/ ۵۰۱ BBR

7 £ £ 7 A A 7

1711



### الشفاء ( الطبيعيّات ج ٢ )

المؤلّف: شيخ الرّئيس ابن سينا

المحقِّق : دكتور محمود فاسم

راجعه وقدّم له: دكتور ابراهيم مدكور

النَّاشر : مكتبة سماحة آيةالله العظمى المرعشي النَّحفي الكبرى

- الحزانة العالمة للمخطوطات الاسلامية - قم - إيران

الطَّبعة النَّانية : ١٣٩١هـ .ق / ٢٠١٢م / ١٣٩١هـ . ش

العدد المطبوع : ٥٠٠ نسخه

المطبعة : گلوردي – قم

ليتوغوافيا : تيزهوش – قم

مشرف الطّباعة : على الحاحي باقريان

ISBN (vols.): 978 - 600 - 161 - 069 - 1

ردمك (الدورة): ١- ١٦١ - ١٦١ - ١٠٠ - ٩٧٨

ISBN (vol.): 978 - 600 - 161 - 072 - 1

ردمك (الجلّد): ١ - ٧٢ - ١٦١ - ١٠٠ - ٩٧٨

### AYATOLLAH MAR'ASHI NAJAFI ST., Qom 3715799473, I.R.IRAN TEL: + 98 251 7741970-78; FAX +98 251 7743637

http:// www.marashilibrary.com

http:// www.marashilibrary.net

http:// www.marashilibrary.org E mail: info@ narashilibrary.org

# الفهس

| J — J           | القــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                  |
|-----------------|--------------------------------------------------------------------------|
|                 | الفن الثاني من الطبيعيات                                                 |
|                 | في السهاء والعالم                                                        |
|                 | وهو مقالة واحدة فى عشرة فصول                                             |
|                 | الفصل الأول                                                              |
| • - 1           | فصل فى قوى الأجسام البسيطة والمركبة وأضالها                              |
|                 | الفصل الثاني                                                             |
|                 | فصل في أصناف القوى والحركات البسيطة الأولى وإبانة أن الطبيصة الفلكية     |
| r •             | خارجة من الطبائع العنصرية ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠            |
|                 | الغصل الثالث                                                             |
|                 | فصل فى الإشارة إلى أعبــان الأجــام البسيطة وترتيبها وأوصافها وأشــكالها |
| r1 — • •        | التي لها بالطبع ومخالفة الغلك لهــا                                      |
|                 | الغصل الرابع                                                             |
|                 | فصل فى احوال الجمم المتحرك بالاستدارة ، وما يجــوز عليه من أصناف التغير  |
| ** - **         | ومالايجوز                                                                |
|                 | الغصل الخامس                                                             |
| 11 - **         | فصل فى أحوال السكواكب وعور التبر                                         |
|                 | القصل السادس                                                             |
| 34 — 10         | فصل فی حرکات الکواکب                                                     |
|                 | القصل السابم                                                             |
| •• - ••         | فصل في حشو الجسم السهاوي وما قاله الناس في أحوال الأوض وسائر العناصر     |
| ( <b>&gt;</b> ) |                                                                          |

### الفصل الثامن

|           | 0 0                                                                          |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------|
| مفعة      |                                                                              |
| ۸۰ - ۳۶   | فصل فى مناقضة الآراء الباطلة المذكورة فى تعليل سكون الأرض                    |
|           | الغصل التاسع                                                                 |
|           | فصل فی ذکر اختلاف الناس فی الحنیف والنتیل واستنباط الرأی الحق                |
| 37 - 11   | من بين آرائهم                                                                |
|           | الغصل العاشر                                                                 |
|           | فصل فى أن جملة الأجسام الملاق بعضها بعضا إلى آخر ما لا يتنامى إليه جملة      |
| vı — v·   | واحدة                                                                        |
|           | الفن الثالث من الطبيعيات                                                     |
|           | فى الكون والفساد                                                             |
|           | وهو مقالاً واحدة فى خمسة عشر فصلا                                            |
|           | الفصل الأول                                                                  |
| A• — VV   | فصل في اختلاف آراء الأقدمين في الكون والاستحالة وعناصر هما                   |
|           | الفصل الثاني                                                                 |
| rs. — 72  | فصل فی اقتصاص حجهٔ کل فریق                                                   |
|           | الفصل الثالث                                                                 |
| ٠٠٠ — ١٤  | فصل فى نقض حجج الخطئين منهم                                                  |
|           | الفصل الرابع                                                                 |
| ,         | فصل فى إبطال قول أسحاب الكون ومن يقرب منهم ويشاركهم فى ننى                   |
| 111 — 1   | لاستعالة كانت                                                                |
|           | الفصل الخامس                                                                 |
|           | فصل في مناقضة أصحاب المحبة والغلبة ، والقائلين بأن الكون والفساد             |
| 111 - 117 | بأجزاء غير الأجزاء النير المتجزئة من السطح واجتماعها وافتراقها ··· ··· ··· ، |
|           | الفصل السادس                                                                 |
| 141 - 141 | فصل في الفرق بين الكون والاستحالة ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠                        |

### الفصل السابع

| منعة       | 2 3                                                                            |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 179 - 177  | فصل في إبطال مذهب محدث في المزاج                                               |
|            | الفصل الثامن                                                                   |
| 127 — 121  | فصل في الكلام في النمو                                                         |
|            | الفصل التاسع                                                                   |
| 1.1 — 1.14 | فصل في إبائة عدد الأسطنسات ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠                         |
|            | القصل العاشر                                                                   |
| ·11 – 111  | فصل فی ذکر شکوك تلزم ما قبل                                                    |
|            | الفصل الحادى عشر                                                               |
| vr. — vv   | فصل فى حل شطر من هذه الشكوك                                                    |
|            | الفصل الشأبي عشر                                                               |
| 147 — 141  | فصل فى حل قطعة أخرى من هذه الشكوك                                              |
|            | الفصل الثالث عشر                                                               |
| 144 - 144  | فصل فى حل باق الشكوك                                                           |
|            | الفصل الرابع عشر                                                               |
| 116 - 141  | فصل فى انفعالات العناصر بعضها من بعض واستحالاتها فى حال البساطة وفى حال الباطة |
|            | الفصل الخامس عشر                                                               |
| Y \ \ \    | فما في أدول الكون والفساد                                                      |

# الفن الرابع من الطبيعيات في الأفعال والانفعالات

### مقالنان

## المقالة الأولى من هذا الفن تسعة فصول الفصل الأول

| مبقعة         |                                                                      |
|---------------|----------------------------------------------------------------------|
| Y · t — Y · Y | فصل في طبقات الضاصر                                                  |
|               | الغصل الشأنى                                                         |
| *·· — ·· •    | فصل فى أحوال كلية من احوال البحر                                     |
|               | القصل الثالث                                                         |
| 111 - 311     | فصل فى تعریف سبب تعاقب الحر والبرد                                   |
|               | الغصل الرابع                                                         |
|               | فصل فى تعريف ما يقال من ان الأجسام كلما زادت عظما ازدادت شدة         |
| YY · — Y1 •   | زقوة ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠                           |
|               | الفصل الخامس                                                         |
| *** - ***     | فصل فى تعديد الأفعال والانفعالات للنسوبة إلى هذه الكيفيات الأربع     |
|               | الفصل السادس                                                         |
| *** ***       | فصل فى النضج والنُّهوءة والعفونة والاحتراق                           |
|               | الفصل السابع                                                         |
|               | خصل فى الطبخ والتى والقلى والتبغير والتدخين والتصعيد والذوب والتليين |
| 778 - 77A     | الاشتمال والتجبير والتفحم، وما يقبل ذلك وما لا يقبله                 |
|               | الفصل الثامن                                                         |
| ** ***        | فصل فى الحل والمقد فصل فى الحل                                       |
|               | الغصل التاسع                                                         |
| 714 - 711     | فصل فى أصناف انفعالات الرطب والبابس                                  |
|               |                                                                      |

(,)

### المقالة الثانية

منحة

هذه للقالة نصف فيها جملة القول فيما يتبع المزاج من الأحوال المختلفة وهي فصلان وهي فصلان

### الفصل الأول

فصل فى ذكر اختلاف الناس فى حدوث الكيفيات المحسوسة التى بعد الأربع وفى نسبتها إلى المزاج ومناقضة المبطلين منهم ... ... ... ... ... ... ... ... ... ٢٠٠ — ٦٠

### الفصل الثانى

فصل في تحتيق القول في توابم الزاج ... ... ... ٢٦١ - ٧٦

# مقدمة

# للدكتور إبراهيم مدكور

جمعنا فى هذا المجلد — ملى غير عادة — ثلاثة فدون من طبيعيات الشفاء ، وهى : و السهاء والعالم » ، و الكون والفساد » ، و الأفعال والانفعالات » . ولا شك فى أنها متصلة ومتكاملة : ينصب أولها على الأجسام الطبيعية بسيطة كانت أو مركبة ، فيبين خصائصها ومكوناتها ؛ ويبحث ثانها فيا قد يطرأ عليها من كون أو فساد ؛ ويعالج ثالثها ما يلحقها من أعراض و انفعالات .

ولم يكن للعرب قبل الإسلام درس يعتد به ، ولا علم يعول عليه . وترجع معلوماتهم الطبيعية إلى ما أوحت به الملاحظة العابرة والنجربة اليومية ، وقضت به ظروف الحياة وأسباب العيش ، كمرفة مطالع النجوم ومغاربها وأنواء الكواكب وأمطارها(١). ثم جاء الإسلام فوجه نظرهم إلى مافى الكون من عجائب وآيات ، ودعاهم إلى البحث والنظر . وامتدت فنوحاتهم شرقا وغربا ، فاتصلوا عنقرب بالحضارات القديمة والمعاصرة ، ووقفوا على علوم لا عهد لهم بها .

وما إن انتشرت الدعوة الإسلامية ، وهدأت حركة النزو والفتح ، حتى أخذ العرب والمسلمون يدرسون ويبحثون . وظهرت في القرن الأول الهجرة دراسات دينية ولنوية ، الأ أن الحركة العلمية الحقة لم تبدأ إلا في القرن الثاني ، ثم أخذت تنمو وتترعرع طوال قرون ثلاثة . فامند نشاطها ، وتنوعت فنونها ، وأمدتها الترجمة بمصادر شتى . وكان العلوم الطبيعية فيها نصيب ملحوظ ، ولم يكن غرباً أن يبدأ العرب بالعلوم العملية كالطب والكيمياء ، ثم أضافوا إليها دراسات في الكون والفلسفة الطبيعية . وهنا كان المعتزلة روًادا ، كا كانوا دائماً في ميادين أخرى ، وعلى رأسهم أبو الهذيل العلاف ( ٢٣٤ هـ ) الذي أول قائل في الإسلام بنظرية الجزء الذي لا يتجزأ (٢) ، و تلميذه النظام ( ٢٣١ هـ ) الذي رفض هذه النظرية ، وقال بالكون والطفرة (٣)؛ وكانا يهدفان مماً إلى نقض بعض المبادئ التي قامت علها الفلسفة الأرسطة .

<sup>(</sup>١) صاعد الأندلى ، طبقات الأمم ، القاهرة ( بلا تاريخ ) ، ص ٧٠.

<sup>(</sup>٢) الأشعرى . مقالات الإسلاميين . استانبول ١٩٣٠ ، ج ٢ ص ٣١٤ .

<sup>(</sup>٣) عجد عبد الهادى أبوريدُه ، إبراهم بنسير النظام ، القاهرة ١٩٤٦ ، ص ١١٣ – ١٢٩٠

وقد تفذت الدراسات الطبيعية فى الإسلام بغذاء وفير ومتنوع، فأخذت عن الهند والفرس ما أخذت ، وتأثرت بآراء كثير من مفكرى اليونان ، أمثال ديمقريطس ، وأبنادوقليس ، وزينون الرواقى ، وأفلاطون . ولكنها عولت التعويل كله على أرسطو الذى ترجت كتبه الطبيعية الهامة إلى العربية .

### (١) أرسطو الطبيعي :

لاشك في أن أرسطويكد ببن مفكرى اليونان فيلسوف الطبيعة الأول ، عرض لجوانها المختلفة، عضوية كانت أو غير عضوية ، وعالج ظواهرها في على السهاء والأرض . فجد في الكشف عنها ، وجمع ما أمكن من خصائصها ، معولا على الملاحظة والتجربة حينا ، وعلى البرهنة والاستدلال حينا آخر . وحاول أن يحدد ، في اختصار ، قوانين النفير والحركة . فاستعاد ماكان الدراسات الطبيعية من ازدهار لدى الأبو نيين وغيرهم من المدارس السابقة لسقراط ، وامتد هذا النشاط بعده جيلا أو جيلين على أيدى تلاميذه ، وأتباعه ، ثم فتر و تضاءل في القرون الحشة التالية ، ولم يستأنف إلا في مدرسة الإسكندرية وعلى أيدى المشائين المحدثين . وقدر لآراء أرسطو الطبيعية أن تسود في القرون الوسطى ، إن في الفلسفة الإسلامية أو الفلسفة المسيحية ولدى مفكرى البود ، و بقيت تردّد إلى أي ظهرت الكشوف العلمية الحديثة في القرن السادس عشر .

وقد وضع أرسطو فى الطبيعة عدة كتب ترجم معظمها إلى العربية ، وأدرك مفكر و الإسلام ما بينها من صلة ، فلاحظوا أن منها ما ينصب على المبادئ العامة ، وهو «كتاب السهاع الطبيعي» ، وما ينصب على أمور خاصة ، «كتاب السهاء» ، «والكون والفساد» «والآثار العلوية» (١). ويعنينا أن تقف قليلا عند الكتب الثلاثة الأخيرة التي تتصل اتصالا وثيقاً بكتب ابن سينا التي تقدم لها .

١ — فأما (كتاب السهاء)، أو (كتاب السهاء والعالم) كما يسميه العرب، فيقع في أربع مقالات. وأغلب الظن أن هده التسمية سابقة على الإسلام، وأنها وليدة خلط بين كتاب أرسطو وكتاب DeMondo ليوزيدويتوس ( ١٣٥ ق. م.)، أحد رؤساء المدرسة المثائية المتأخرين، لاسياً وفي كتاب أرسطو درس مستفيض

<sup>(</sup>١) الفاراني ، إحصاء العلوم ، القاهرة ١٩٤٩ ، ص ٩٦ - ٩٧ -

للمالم(۱). وقد اشترك في ترجمة هذا الكتاب نفر من كبار المترجين ، وهم ابن البطريز ( ٧١٥ ه ) ، وحدين بن إسحق ( ٧٦٣ ه ) ، وأبو بشر متى بن يونس ( ٣٢٨ م ) وترجم معه شرح الإسكندر الأفرود يسى للمقالة الأولى ، وشرخ تا المطبوس المكتاء جيمه (٢) . واحتفظت لنا المكتبات الأورية بمخطوطين يشتملان على نصين لترج دكتاب السهاء ، متفاوتين في الدقة (٣) ، و نشر الدكتور عبد الرحن بدوى أحدها من جنم سنوات (٤) .

وما إن ترجم الكتاب إلى العربية حتى أخذ الباحثون يفيدون منه ، فاستعان الكندى ( ٢٥٨ هـ) والرازى الطبيب ( ٣٠٩ هـ) فى دراستهما الفلكية والطبيبية. وعلق عليه الفارابي ( ٣٣٩ هـ) تعليقاً لم نعثر عليه بعد(٦) ، وقد مهد ذلك كله لكتا. الساء والعالم لابن سينا ( ٤٧٨ هـ).

٧ — وأما كتاب «الكون والفساد» فيشتمل على مقالتين ، واشترك في ترجمته أكر من واحد ، لا سيا وقد كان العرب لا يقنعون بترجمة واحدة للمؤلف الواحد ، فيترجمو عن السريانية كما يترجمون عن اليونانية إن وجدوا فيها نصاً . وفي مقدمة من أسهم في هذه الترحنين بن إسحق ، وابنه إسحق بن حنين (٣٩٦ه) . وترجم مع كناب «الكون والفساد بمض شهر وحالقديمة ، وبخاصة شهر م الإسكندر الأفروديسي ، وشهر كناه سطيوس ، وآخليمي النحوى (٧) . ولم نهند إلى شيء من ذلك بعد ، ونأمل أن يكشف البحث عنه يوم

وقد أثارت ترجمنه ما أثارت من درس وبحث فى العالم العربى ، شأن مؤلفات أرسط الأخرى . فوضع الكندى ﴿ رسالة فى الكون والفساد ﴾ ^ ، وأشار الفارابي إ

adkour, Le phynique d' Aristote dans le monde arabe, Congrès de philosophie (1) diéavle, Mendola 1964.

<sup>(</sup>٢) أبن النديم ، الفهرست ، القاهرة ١٩٣٠ ، ص ٣٠١ .

<sup>(</sup>٣) احدمًا في مكتبة باريس الأهلية تحت رقم ( Fonds arabe 9281 ) ، والآخر في المتحد البريطاني تحت رقم ( Padd. orientales 7253 .

<sup>(</sup>٤) عبد الرحمَن بدوى ـ دراسات إسلامية ، أرسطوطاليس ، في السهاء والآثار العلوية التاهرة ١٩٦١ ،

<sup>(</sup>٥) أبن النديم ، الفهرست ، ص ٣٦١ . ٤٢٠ .

<sup>(</sup>٦) ابن أبي اصيبمة ، عيول الأنباء في طبقات الأطباء ، القاهرة ١٨٨٧ ، ج ٢ ، ص ١٣٨ .

<sup>(</sup>٧) ابن النديم ، الفهرست ، ص ٣٥١ .

<sup>(</sup>٨) ابن أبي أصيبة ، عبون الأنباء - ١ ص ٢١٣ .

المؤلف الأرسطى فى بعض كتبه ، وأخذ عنه ما أخذ(١) ، ولم يخرج ابن سينا ؛ كما سنرى، على هذه السنة .

وأما «كتاب الآثار العلوية» فيقع فى أربع مقالات ، وقد ترجه ابن البطريق إلى العربية منذ عهد مبكر ، وترجت معه أيضا شروح قديمة ، أخصها شرح الإسكندر الأفروديسى (٢). وأبقى ازمن على مخطوط لترجة ابن البطريق فى مكتبات استانبول (٢) . وعليه عول الدكتور عبد الرحمن بدوى فى نشر كتاب الآثار العلوية منذ سنوات ٤) ، وفى العام الماضى أخرجه الاستاذ بشراً يُستِس إخراجا دقيقا محكا ، معولاً على الأصول العربية والعربة واليونانية (١) .

ولكتاب «الآثار العلوية» شأن في الدراسات الجيولوجية والجغرافية العربية ، فكان له صدى في بعض رسائل الكندى في الكريات والفلكيات (٦). وسيرا على سنن المشائين الأقدمين وضع له الفارابي شرحا مستقلا (٧). وسبق لنا أن قررنا أن ابن سينا في كتابه «للمادن والآثار العلوية» قد التتي مع كثير من آراء أرسطو في الرياح والسحاب، والبخار والثلج والبرد، وأنه ربط — كما صنع المعلم الأول — الجيولوجيا بالميتيورلوجيا (١٠٠٠ ما المتيورلوجيا (٢٠٥٠ ما كتاب «الآثار ولم يخرج فلاسفة الأندلس على هذه السنة ، ولابن باجة ( ٢٥٥ ما ) شرح على كتاب «الآثار العلوية » الأرسطى يعد للنشر منذ زمن (١) ، ولابن رشد ( ٥٩٣ ما ) شرح آخر عرف من قدم في الفكر العبرى والفكر اللاتينج (١٠).

### ( س ) كتاب السهاء والعالم لابن سينا

هو الفن الثانى من طبيعيات الشفاء ، يقع فى عشرة فصول ، ويكاد يدور حول ثلاث مسائل رئيسية ، وهى الأجسام الطبيعية ، والسهاء ، والأرض . وينحو فيه ابن سينا

<sup>(</sup>١) الفارابي ، إحصاء العلوم • ص ٩٧ ۽ الثمرة المرضية في بعض الرسالات الفارابية ، ليدن ١٨٩٠ ، ص ٥١ .

<sup>(</sup>۲) ابن النديم \_ الغهرست ، ص ۲۰۱ .

<sup>(</sup>٣) ياني جامع ١١٧٩ .

<sup>(</sup>٤) عبد الرحمن بدوى ، أرسطوطاليس ، القاهرة ١٩٦٠ .

<sup>(</sup>٠) كازيم بترايتس ، دار الشرق \_ بيروت ، ١٩٦٧

<sup>(</sup>٦) أبن النديم ، الفهرست ، ٣٥٩ ، ٣٦١ .

 <sup>(</sup>٧) ابن ! بي أصبيعه ، عيون الأنباء ، ج ١ ، ص ١٣٨ .

<sup>(</sup>٨) ابن سينا ، المادن والآثار العارية ، القاهرة ١٩٦٥ ، ص ( ز ) .

<sup>(</sup>٩) يضطلع بهذا الاستاذ ماجد غمرى .

<sup>(</sup>١٠) بترآيتس، الآثار الملوية، ص ١٦٦.

منحى أقرب إلى التركيزمنه إلى البسط والتفصيل ، يعنى بالمبادىء أكثر بما يعنى بالجزئيات. ويسلم بقدر منها مشروح فى مظانه ، ولا داعى لأن يعود إلى شرحه ، كلازمة الصورة للمادة ، ووحدة العالم ، ونهائيته ، وقدمه . وكأنما يخاطب مشائين يعرفون أسول المذهب الأرسطى ، فهم فى غنى عن أن نوضح لهم . يشير إلى الملاحظة وينو م بالأرساد ، ولكنه يعول خاصة على البرهنة العقلية . ويستمين كعادته بالقسمة المنطقية التى تقود إلى نتيجة ملزمة ، وتحكن من إلحام الحصوم . ومع هذا ، ياتزم الإنساف فى جدله ، فإن رأى أن حجته واهية لم يتردد فى الاعتراف بذلك . فيقول مثلا لأنسار النار فيا أثير من مفاضلة بين النار والتراب : « لا القول الذى قالوه ، ولا الجواب الذى أجبنا به من جنس الكلام البرها في كل حال أشد ضبطا وأحسن تنسيقا من «كتاب الساء » .

والأجسام في رأيه ضربان : بسيطة وهي ما كانت حركتها دائرية ، ومركبة وهي ما كانت حركتها دائرية ، ومركبة وهي ما كانت حركتها غير دائرية (٣) . ومنها خفيف يصعد إلى أعلى، وتقيل ينزل إلى أسفل (٤) . والحركة الصاعدة تتجه نحو السهاء ، والهابطة تنزل إلى الأرض (٢) .

والساء هى الجرم المحيط بالأرض ، وهى بسيطة ومتناهية ، وشكلها كروى (١٧) . تتحرك بطبيعتها حركة مستديرة ، والحركات الدائرية أكل الحركات (٨) . والساء قديمة ولمن تكن مبدعة ، فهى لا تقبل الكون ولا الفساد (١٠) . وفيها أفلاك وكواكب ، وكلها متحركة ، تتحرك من الشرق إلى الغرب ، أو بالمكس ، ويظهر أن ابن سينا لا يسلم بأن الكواكب الثابتة فى كرة واحدة (١٠) . والكواكب مختلفة فى ألوانها وحركتها ، منها مضىء بنفسه كالشمس ، ومنها ما يستمد ضوءه من غيره كالقمر (١١) ، ويستنكر ماذهب ويذهب إلى أن هناك كواكب لاتستمد ضوءها من الشمس (١٢) . ويستنكر ماذهب إليه بعض نصارى بنداد من أن سواد القمر يرجع إلى جانبه الذى لا يقابل الشمس (١٣) .

<sup>(</sup>١) أن سينا \_ السماء والعالم ، القاهرة ١٩٦٨ : ص ٥٥ .

<sup>(</sup>٢) ألمدر السابق ، انظر مثلا ص ٤٩ . (٣) المبدر السابق ، ص ٧ ، ١١ ٠

<sup>(</sup>٤) المدر السابق ، س ٢٢ . (٠) المدر السابق ، ص ١٠ •

<sup>(</sup>٦) المعدر السابق ، ص ١٦ . (٧) المعدر السابق ، ص١٦٠

 <sup>(</sup>A) المدر السابق ص ۳۷ · (۹) المدر السابق ، ص ۳٤ ·

<sup>(</sup>١٠) المدرالسابق ، ص٤٦. (١١) المدر السابق ، ص ٣٧ .

<sup>(</sup>١٢) المعدر السابق، ص ٤٤ . (١٣) المعدر السابق ، ص ٤٤ .

ولا يسترسل فى بيان عدد الكواكب ، ولا فى ذكر أنواع حركتها ، لأنه وقف على هذا فنا خاصا من رياضيات الشفاء (١) .

والأرض فى رأيه كروية أيضاً ، إلا أنها ثابتة غير متحركة ، فهى مركز العالم ، وكأنها فى حال توازن بين الأفلاك المختلفة . ويبرهن ابن سينا على كروية الأرض ، كا صنع أرسطو . ويروقه خاصة برهان منظر السفينة التى لاترى لأول وهلة جملة واحدة (٢) ويرد على القائلين بأن الأرض متحركة ، لأن الفلك يجذبها إلى الجهات المختلفة جذبا متشابها فنبقى ثابتة (٢) . وعالم الأرض أدنى منزلة من عالم السهاء ، ومكوناته هى المناصر الأربعة التى قال بها ابناد وقليس من قدم ، وهى قابلة للكون والفساد (٤) ، ولا بكاد يشير ابن سينا إلى العنصر الحامس ، الذي شاء أرسطو أن يجمل منه مادة عالم السهاء ، وهو الأثير (٥) .

\* \* \*

لانظننا فى حاجة أن نشير إلى أن و كتاب السهاء والعالم > مستمد أساساه ن و كتاب السهاء > و يكاد يمول عليه وحده . وكل ما ينهما من فارق هو أن ابن سينا يرى أن الدراسة الفلكية أولى بها أن تعرض فى علم الهيئة ، وهو صناعة غير صناعة الطبيعيات ، لا سيا وهو فى بحثه الفلكي متأثر بصاحب المجسطى بدرجة لا تقل عن تأثره بأرسطو . وسبق لنا أن لاحظنا أن ابن سينا لم يقف تقريبا عند فكرة العنصر الحامس (الأثير) ، وكأنه لا يأخذ بها ، لا سيا إذا أريد بها تفسير حركة الأفلاك والكواكب ، لأن عالم السهاء تدبره نفوس مختارة بالعلبع ، وهي مصدر حركته . هذا إلى أن عالم السهاء في رأى ابن سينا مبدع ، والإبداع خلق من عدم ، وهذه نقطة دينية لا سبيل لفيلسوف مسلم أن يحيد عنها . والواقع أن أرسطو لم يقل بفكرة الأثير إلا في و كتاب السهاء > ولم تصادف نجاحا لدى المشائين الأول ، وتردد المتأخرون في قبولها (١٠) .

### (ج) كتاب الكون والفساد لابن سينا :

هو الفن النالث من طبيعيات الشفاء ، ويشتمل على خمسة عشر فصلا تقوم أساسا على الجدل والتاريخ ، ويطول فيها نفس المؤلف بقدر ما يقصر فى دكتاب السهاء والعالم ».

<sup>(</sup>١) المدر السابق ، ص ٢٠ ، ٣٧ . (٢) المدر السابق ، ص ٥٠ .

 <sup>(</sup>٣) المعدر السابق ، ص ٥٦ .

<sup>(</sup>٥) المدر السابق ،

P. Moraux Aristote, Du Ciel, Paris 1963, P. L VI - LX. (1)

فيعرض آراء الحصوم ويشرح حججهم ، ثم يشتى بالرد عليها مستعينا بمنطقه غالبا ، ومفيدا أحيانا من بعض الملاحظات والتجارب . وجد له ضرب من التحليل اللفظى أو المنطقى الذى كان يعد فى الماضى رياضة ذهنية ، قد لا نستسينها نحن اليوم كثيرا . ولا غضاضة عليه فى أن يتوقف إزاء مالم يطمئن إليه أو مالم يفهمه . ومن العسير أن نعتبر أقواله مصدرا تاريخيا ، لأنه لاينحدث عن مدارس محددة ، ويمكنني بأن يسرد الرأى ، دون أن يعزوه إلى صاحبه ، وخلال مناقشات طويلة تتبعها فى نحو خسة فصول لم يذكر اسما واحدا من الفلاسفة السابقين لسقراط . وهو فى تأريخه على كل حال عالة على أرسطو ، يأخذ عنه ويحاكى حواره ، وقد يتوسع فيه بعض الشىء .

وسيرا على سنة المعلم الأول يحدد ابن سينا فى الفصل الأول موضوع كتلبه ، وهو ممن يؤمنون بالتغير ؛ ويرى أن عالم الأرض فى تغير مستمر بعكس عالم السهاء ، وليس تغيره إلا كونا وفسادا ، أو بعبارة أخرى وجودا وعدما . والقائلون بالتغير كثيرون ، ويمكن ردهم إلى فريقين : أنصار الوحدة ، وأنصار النعدد . فيذهب الأوك إلى تفسيره النغير فى ضوء عنصر واحد كالماء أو الهواء ، ويذهب الأخيرون إلى تفسيره فى ضوء أكثر من عنصر (١) .

ويستمرض ابن سينا هذه المذاهب ، ويقف بوجه خاص عند مذهب النرة وفكرة الكون ، فيفندهما تفنيدا تاما<sup>(۲)</sup> ، ولعله كان يصوب إلى بعض أنصارهما من مفكرى الإسلام<sup>(۳)</sup> . ويحلل نظرية الحجة والغلبة التى قال بها أبادوقليس ، ويبين ما فيها من من نقص<sup>(۱)</sup> . وهو مع هذا يؤيد فكرة العناصر الأربعة ، ويجهد نفسه فى دعمها ، ويستشهد بملاحظات وتجارب تثبت تحول بعضها إلى بعض<sup>(۱)</sup> . وعنده أن الأسطقسات أجسام بسيطة تتكون منها الأجسام المركبة ، وهى متعددة ومتناهية (۱) . ويفتن فى يبان أربعة لا تزيد ولا تنقص ، وإن عز عليه إنبات ذلك .

ويحاول تفسير الكون مفرقا بينه وبين الاستحالة من جانب ، وبينه وبين النمو من جانب آخر . فالكون تحول جوهر أدنى إلى جوهر أعلى ، فى حين أن الاستحالة تغير فى الكيفية مع بقاء أساس ثابت ؛ ففها موضوع محسوس تطرأ عليه صفات جديدة ، ينها

<sup>(</sup>١) ابن سينا ، الكول والفساد ، القاهرة ١٩٦٨ ، ص ٧٧ ـ ٥ ٠ ٠

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ٨٩ ـ ٨٩ ، ١٠١ ـ ١١١ ، ١١١ - ١٢١ .

 <sup>(</sup>٣) المعدر السابق ص (ط)
 (٤) المعدر السابق م (ط)

<sup>(</sup>٠) المصدر السابق ، ص ١٢٧ - ١٢٤ (٦) المصدر السابق ، ص ١٤٧٠ .

الموضوع غير محسوس في الكون (١) . والنمو تغير في الحجم والمقدار ، فهو تغير مكاني دون نقلة مع بقاء طبيعة الجوهر ، والكون تغير في الجوهر نفسه .ويحاول أيضا أن يغرق بين الامتزاج والاختلاط ، فمن الامتزاج ينشأ جسم متجانس ، كل واحدمن أجزائه شبيه بالسكل و بأى جزء آخر . أما الاختلاط فهو بحرد بجاور و تماس ببقي فيه كل من المختلطين قائماً بذاته (٢) . والكون امتزاج دائما ، ولا يحلو من فعل وانه مال ، فبتأثر المنفعل بالفاعل، وينتج عن امتزاجهما صورة جديدة هي أشبه ما يكون بطبيعة وسطى بين الطبيعتين الأصليتين (٣) ، وفي كل جوهر كيفية انفعالية يستعد بها لقبول فعل ما (٤) . ولا سبيل إلى كون بدون قوة فاعلة ، فالتسخين يستلزم حرارة تنصب على جوهر مستعد لقبولها (٥) . والقوتان الفاعلتان ها الحار والبارد ، والقوتان المنعلتان ها الرطب والبابس (١) . والفاعلية . والفائية .

ولا يخضع الكون والفساد لعالم الأرض وحده ؛ بل هو خاضع أيضا لعالم السهاء . فالفلك المحيط علة دوران الشمس الدائم حول الأرض ، وعلة تعاقب الليل والنهار ، وتعاقب الفصول ، وعلة الظواهر المنصلة بهذا التعاقب على وجه الأرض. يقول ابن سينا : «فالحركات المستديرة السهاوية المقربة لقوى الأجرام العالية والمبعدة هي أسباب أولى الكون والفساد ، وعو و دا أتها ، لامحالة ، أسباب لعود أدوار الكون والفساد . والحركة الحافظة لنظام الأدوار والعودات ، الواصلة بينها ، والمسرعة عما لو ترك لأبطأ ولم يعدل تأثيره ، هي الحركة الأولى (٧) .

وفى هذا ما يفسر اطراد الظواهر الكونية وخضوعها لنظام ثابت، وفيه ما قد يمين هلى شيء من النبؤ بالمستقبل. وسبيله الرصد والحساب البنى عليه المذان يسمحان بتتبع سير الكواكب والأفلاك، واستنتاج ما يترتب عليه. ولكن الرصد ليس من الدقة بحيث ينتهى إلى احكام يقينية ؛ هذا إلى انه لا ينصب على وقائع جزئية ، وإنما يدور حول قضايا كلية، وهذه لا تحقق ما ينشده القائلون بأحكام النجوم (٨٠). فينكر ابن

١٤٤ - ١٤٠ سابق ، ص ١٤٠ - ١٤٤ .

<sup>(</sup>٤) المعدر السابق ، ص ١٧٣ .

۱۷۹ – ۱۷۸ – ۱۷۹ ، س ۱۷۸ – ۱۷۹ .

<sup>(</sup>٨) المعدر السابق ، ص ١٩٨٠

<sup>(</sup>١) الممدر السابق ، ص ١٢٥ - ١٣٢ .

۱۲۷ مر السابق ، س ۱۲۷ .

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ، ص ١٧٩ .

<sup>(</sup>٧) المدر السابق ، س١٩٢٠ .

سينا ، كما أنكر الفارابى من قبل ، التنجيم ، ويرفض مالا يصح من أحكام النجوم(١). وكيفها كان سير الكون و انتظامه ، فانه لايتمارض مع القضاء الأزلى فى شىء لأن هذا القضاء « هو الفمل الأولى الإلمى الواحد المستعلى على الكل ، الذى منه ، تنشمب المقدورات(٢) » .

#### \* \* \*

يبدو ابن سينا هنا أيضاً مشائبا مخلصا ، يأخذ عن أرسطو أولا ، وقد يضم إليه ما أضافه المشاءون . على أنه لا يتردد فى أن يناقش هؤلاء ، ويرفض مالايقره من آرائهم ، وفى هذا ما يدعوه إلى البسط والتطويل احيانا .

وفى الكتاب الذى نقدم له أربعة فصول تدور حول شكوك أنارها شراح أرسطو السابقون ، ويحرص ابن سينا على مناقشتهم والفصل فى مواطن الحلاف (؟) ، فيعرض مثلا لذلك الرأى القائل بأن البخار من طبيعة أخرى غير طبيعة الماء والهواء (٤) وهناك مسائل لا تقبل الددد فى نظره ، وهى تلك التى تنصل بالنماليم الدينية ، فيقطع بأن نطام الكون لا يتمارض مع القضاء والقدر ، و بأ نا لانستطيع أن نكشف حجب النيب ، ولا أن تنكهن طلستقبل فى تفصيل ودقة .

### (٤) كتاب الأنمال والانممالات :

هو الفن الرابع من طبيعيات الشفاء ، ويقع في مقالتين ، تحت أولاها تسعة فصول ، وتحت الثانية فصلان ، ولا يبدو في وضوح لم قسمه إلى مقالتين مع أن الموضوع منصل ، والكتاب كله أصغر حجها من كل من الكتابين السابتين . وليس في قوائم كتب أرسطو التي وصلتنا عنوان شبيه بهذا العنوان ، اللهم إلا إشارة غير صريحة في قائمة ديوجيم، اللائرسي ، ويمكن أن تصدق على «كتاب الكون والفساد » . (°) على ان فكرة الفمل والانفمال شائمة في فلسفة أرسطو ، وتكاد ترد في كتبه الطبيعية جميعها ، ولها شأن في نفسير الكون والفساد أشرنا إليه من قبل (١). وكتاب ابن سينا الذي نقدم له يرجع في أغلبه

Madkour, Astrologie en terre d Islam ,Congrès de Philosophie médiévale. Montreal' 1967. (1)

<sup>(</sup>۲) ابن سينا الكون والفساد ، ص ١٩٦ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، فصل ١٠ - ١٣ ، ص ١٦٠ - ١٨٨ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، ص ١٦٩ .

Moraux, Les Listes arciennes des ouvrages d'Aristote, Louvain 1951, P. 45. 81, 82. (\*)
Mangler Aristole, De la génération et de la Comption Paris 1966, P. VI.

<sup>(</sup>٦) س ع .

إلى المقالة الرابعة وجزء من الثالثة من «كتاب الآثار العلوية > الأرسطى ، وكأنما شاء ابن سينا أن يقسم موضوع هذا الكتاب قسمين واضحين ، ينصب أحدها على بعض الحواص الطبيعية الأرضية ، وسماه « الأنعال والانفعالات » ، وينصب الآخر على ما يتكون فى باطن الأرض أو ما يحدث من ظواهر طبيعية بين السماء والأرض كالسحاب والرياح ، وسماه « المعادن والآثار العلوية » ، ووقف عليه الفن الحامس من طسعيات الشفاء .

ويتحدث ابن سينا عن ملوحة ماء البحر ووزنه النوعى ، مبينا أنه أثقل من ماء النهر . والماء فى طبيعته العنصرية حلو ، وإنما يكتسب الملوحة من اختلاطه بجسم آخر . وملوحة البحار مستمدة من الطبقات الأرضية التى اتصلت بها ، بدليل أنا نستطيع أن نقطر امها ونرشحه فيصير عذبا(۱) . ويميب على أنبادوقليس قوله أن ملوحة البحر بسبب أنه عرق الأرض ، لأن هذا كلام شعرى لا فلسنى ، وإن أمكن تأويله بأن هذه الملوحة شبية بالمرق الذى يستمد ملوحته من المواد المحترقة فى البدن(۲) . ويلاحظ أن هناك أماكن انحسرت عنها مياه البحار كالنجف فى المراق ، وقد مثل أرسطو لهذا من قبل بدلنا مصر (۲) .

ويفصل ابن سينا القول في بعض مظاهر النفير المترتبة على الفعل والانفعال كالطبخ والقلى والنضج والنهوءة ، والتجميد والتفحم، والتصعيد والذوب، والعفونة والاحتراق (٤)، وهي تفصيلات تبدو اليوم غير ذات بال ، إلا أنها تؤذن بأن ابن سينا كان يؤمن بالتطور، فهو يرى مثلا أن الأشياء قد تستعد بالعفونة لقبول صورة أخرى ، فتتولد منها أشياء جديدة من حيوان أو نبات (٥) ، ويعود إلى المزج فيتحدث عن أثره في الطعوم والروائح والمركبات ، وقدعرض له من قبل في كتاب الكون والفساد (١) ، ويعبر عنه هنا بلفظ فيه شيءمن اللبس ، فيسميه المزاج،مع أنه عرض للا مرجة طويلا في «كتاب القانون» (٧).

هذه هي كتب ابن سينا الثلاثة ، وقد أفاد منها الطبيعيون المعاصرون ، أمثال ابن الهيثم ( ٤٣٠ هـ ) والبيروني ( ٤٣٩ ) ، وتأثر بها الباحثون المتأخرون ، وكان لها شأن

<sup>(</sup>١) ابن سيئا ، الأنمال والانغمالات ، ص ٢٠٦ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ص ٢٠٧ - ٢٠٨ .

<sup>(</sup>٢) المصدر المابق ، ص ٢٠٩ أرسطو ، الآثار العلوية ، طبعة بيروت ، ص ٤٧ .

<sup>(</sup>٤) ابن سيئا ، المصدر السابق ، س ٢٣٣ - ٢٣٤ .

<sup>(</sup>٠) المصدر السابق ، ص ٢٢٦ (٦) ص ع .

<sup>(</sup>۷) ابن سینا ، القانون ، طبعة روما ، ص ۲ \_ ه .

فى الدراسات الطبيعية العربية حتى أخريات القرن الماضى . وقد ترجمت إلى اللاتبنية فى عهد مبكر ، منذ أخريات القرن الثانى عشر الميلادى ، وأخذ عنها فلاسفة اللاتبن ما أخذوا ، واستعانوا بها بوجه خاص على فهم أرسطو .

ولا شك فى أن نشرها اليوم يعبن على فهمها بشكل أثم وأوضع ، ويمكنّ من ربطها بسلسلة الدراسات الطبيعية فى الناريخ قديمه وحديثه.

وقد اضطلع بتحقیقها الدکتور محمود قاسم ، ووقف علیها زمنا غیر قصیر ، وعول علی عده مخطوطات هی :

- ١ -- مخطوط الأزهر : ( ب ) وهاسته ( بخ ) .
  - ٧ مخطوط دار الكتب: ( د ) .
  - ٣- مخطوط داماد الجديد: (سا).
  - ع ـ مخطوط المتحف البريطاني : ( أ ) .
  - ه نسخة طهران المطبوعة : (ط) .

وحرس الدكتور محمود قاسم على أن يلحق بالنص فهرسا للمصطلحات، ويقيني أن قراءه يقدرون ما أنفق من جهد وزمن، ويرحبون بهذا التحقيق الذي كانوا يرتقبونه.

# الفنالثانى فالطبيعيات

وهومقالت واحدة نى عشونصول فى السماء والعالم

> الفضـــلالأول فصل فى

قوى الأجسام البسيطة والمركبة وأفعالهما

الأجسام من جهة قواها لا تعقل إلاّ على أحد أقسام ثلاثة :

إما أن يكون الجسم واحداً لا تركيب فيه من جسمين ، وله قوة واحدة فقط ؛

وإما أن يكون الجسم واحداً لا تركيب فيه ، وله قوتان ؛

وإما أن يكون الجسم ذا تركيب من الأجسام تمازجت ، ويخنص كل واحد منها . • ١٠ بقوة ، سواء تفاعلت، فحصل منها قوة واحدة مزاجية مشتركة ، أو لم تتفاعل .

وغرضنا أن نتكلم في القسم الثاني أنه كيف يمكن أن يوجد فنقول:

 <sup>(</sup>۱) في نسخة طهران : ﴿ الفن الثانى من الطبيعيات من كتاب الشفاء في السهاء والعالم وهو مقالة واحدة عشرة فصول ثم يورد عناو في القمول/صناعة: + قم، د، سا ، ٪ (٣) في د ﴿ وهو في السهاء ، ٪ والعالم عشرة فصول ؛ سا //ستطت في ب ، ي خوالها عشرة فصول ؛ سا //ستطت في ب ، ي (٤) الفصل الأول في : م ، م ، د (١٠) أجسام : ب ، د (١١) يتفاعل : ب ، م ، د

إن هذا أيضاً يعقل على أقسام :

منها أن يكون القوتان أمرين غير صورة الجسم، بل تابمان لها ، أو عارضان من خارج .

ومنها أن يكون أحدهما صورة ، والآخر لازماً أو عارضاً .

ومنها أن لا يكونا عرضيين بل أمران يحصل من مجموعهما صورة واحدة للجسم ، بها الجسم نوع واحد . فلنجوز الآن وجود القسمين الأولين ، ولنتأمل حال القسم النالث .

وهذا القسم الثالث أيضاً يعقل على وجوه :

أما أن يكون كل واحد منهما مليثاً بإقامة مادته بالفمل جوهراً قائماً أو يكون الحدما كذلك ، أو لا يكون إلا مجموعهما كذلك . فإن كان كل واحد منهما مليثاً بإقامة المادة لو انفرد لزم من ذلك أن يكون المادة قد تقومت بأى واحد منهما شئت ، ويكون الآخر خارجاً عن تقويم المادة ، فيكون عرضاً ، فيكون كل واحد منهما صورة وعرضاً ، هذا خلف .

وإن كان المقوم أحدها وحده كان الثانى عارضاً ، فلحق الأمر بأحد القسمين الأولين . وأما إن كان تقويمها للمادة أمراً ، يحصل عنهما بالشركة ، فجموعهما ، بالحقيقة ، هو الصورة ، وكل واحد منهما جزء الصورة . وكل واحد منهما لا يخلو إما أن يكون جزءاً متميزاً بنفسه لا كمانى الجنس والفصل في الأمور البسيطة التي لا يتميز كل واحد منهما أمراً منفصلا بنفسه ، بل يكون كأجزاء المركبات ، أو لا يكون كذلك . فإن لم يكن كذلك لم يكن واحد منهما يصدر عنه ، وحده ، فعل خاص

 <sup>(</sup>٢) مصورة ، م // تابعين : م (٢) عارضين : م (٥) د : بل أمرين ، م : للأمرين
 (٦) سا : فجوز (١١) سا ، د : انفردت // ط : ولو (١١) د : تقوم (١٣) خلف: - في ط

<sup>(</sup>١٤) ب: وكان (١٥) د: لحصل (١٦) د: فكل (١٨٠١٧) م: - لا // ط: ايس كل

<sup>(</sup>۱۸) سا: - واحد

نوعى؛ بل عسى أن يصدر عن المعنى الجنسى فعل جنسى تتم نوعيته بالمهنى الفصلى ، مثلا أن يكون الصادر عنه حركة مطلقة ، ويتخصص نوعها بشركة الفصل ؛ وهذا مما لا ننكره .

وأما الوجه الأول فهو محال؛ وذلك لأن كل واحد منهما ليس، وحده، مقوماً للمادة، ولا أيضاً يتقوم بقرينه، وإلا فقرينه أقدم منه ذاتاً، وهو تابع لقرينه. وهذا مما لا ننكره، أعنى أن يكون شيء من الهيئات يتقوم به هيئة أخرى هو بعده في الجسم البسيط؛ بل هذا داخل في أحد القسمين المذكورين. وإنما ننكر أن يكون كل واحد منهما يتقوم بالآخر، فيكون أقدم منه، وأشد تأخراً عنه. فبق لا محالة أن الواحد منهما لا يتقوم إلا بالمادة ؛ إذ فرضنا أنها لا توجد إلا فيها. وهو على ما فرضناه أيضاً غير مقوم له، فالمادة أقدم منه ، لكنه أقدم من المركب منهما، أعنى من مجموع الهيئتين. وهذا المجموع هو المقوم للمادة بالفعل ، كما فرض. فيكون ، بالحقيقة أقدم من شيء هو مقوم للمادة ، فيكون أقدم من المادة ، وكانت فيكون ، بالحقيقة أقدم من شيء هو مقوم للمادة ، فيكون أقدم من المادة ، وكانت المادة أقدم منه ، هذا خلف .

فقد ظهر استحالة هذا القسم ، فلا يجوز أن يكون صورتان ، ليست إحداها أقدم من الأخرى ، يقيان المادة بالشركة . فإن كان قد يجوز أن يكون طبيمة واحدة بسيطة يصدر عنها ، بما هى صورة ، قوة فعلية ، كما عن طبيمة الماء البرك المحسوس ، ويكون عنها ، من جهة مادتها لمادتها قوة أخرى انفعالية ، كما للماء من الرطوبة . ويحوز أن يكون قد تفيض عنها بحسب أين الجسم قوة مميلة ، وبحسب كيف الجسم قوة سخنة ، وتكون

<sup>(</sup>١) م: حقيق بدل جنسى . (٣) م : ما // م ، د ، سا : ينكره (٤) م : — الأول // ط ، د : مقوما وحده (٥) ط : يتوم // د : — أقدم منه ذاتا وهو (١) ط ، د : ينكره//د : يما ، يدل ، ما (٧) د : — هو جده في الجسم (٨) م : إنما يتكرو ، وفي م ، سا : لا ننكره (٩) في ب: أنه لا يوجد // د : مقوم لها (١٠) في ط : ﴿ أقدم من المركب بدلا من ﴿ أقدم منه ﴾ (١٢) في د : فيكون أقدم // في د : وكان (١٤) د : ليس أحدهما //ط: أحديمها ، سا : أحدها (٥٠) ط : يقومان المادة // د : يقسمان المادة // ط ، د : وإن (١٦) ط : كا يصدر

إحداها أقدم من الأخرى ؛ فإن المسخنة قبل المميلة ، حتى أن المكتسب سخونة بالمرض يميل إلى فوق ، أو يكونان مما ، ولكن إحداها سببها تلك الصورة لذاتها ، كالسخونة للنار ، والبرودة للماء ، والأخرى سببها الصورة مع عارض عرض لها مثل الميل ، إذا كان الجسم عرض له مفارقة مكانه الطبيعى . وإما أن يكونا معا ، ولاسبب إلا الصورة الواحدة ، فلا يمكن . وأنت قد علمت الفرق بين الصورة وبين هذه الأحوال قبل هذا الموضع .

وأنت تعلم من هذا أن الجسم في مكانه الطبيعي لا يكون سبب حركته موجوداً من حيث هو سبب حركته ؛ إذ لم يكن السبب صورته فقط ؛ بل صورته وشيء ، فلا يكون ، بالحقيقة ، شيء واحد هو سبب الحركة إلى المكان الطبيعي ، وسبب السكون . ويزول عنك الشك الذي يورده بعضهم . ويجب أن لا يشك في استحالة وقوع الأفعال المختلفة ، إذ كانت المادة واحدة والقوة واحدة ، والسبب الفاعلي واحدا . فتعلم أن القوة الواحدة يصدر عنها فعل واحد ، وأن الفاعل الطبيعي الواحد لا يصدر إلا عن قوة واحدة . فإن كان ذلك الفعل الطبيعي واحداً بالجنس ، كحركة الماء والأرض إلى أسفل ، فإن هاتين الحركتين واحدة بالجنس ، لا بالنوع ؛ لأنهما يشتركان و يفترقان في أمر ذاتي لها .

أما الاشتراك فلأنهما يتوجهان من حيز الهواء إلى البعد عن الفلك .

وأما التباين فلأن نهاية كل واحدة منهما ليست نهاية الأخرى بالنوع ، وكانت القوة واحدة بالجنس لا بالنوع . فإن القوة الواحدة بالنوع إنما تحصل غاية واحدة بالنوع . وإذا كان الفعل الطبيعي واحداً بالنوع . فإنما تحصل غاية

<sup>(</sup>١) م ، ط ، د : أحدهما أقدم من الآخر (٢) م : أحدهما سببه (٣) م : الآخر سببه (١٠) م: عنه

<sup>(</sup>١١) ط، د : إذا كانت (١٣) سا : فـكان (١٦) ب ، ط : فيأنهما ، ب : فأنهما

<sup>(</sup>۱۷) سا : وأما القياس // د : نهاية كل نهاية واحدة ( ۱۹،۱۸) م : — ﴿ وَكَانَتُ الْقُوةُ وَاحَدَةً الْجُنَسُ لَا اللهِ عَ مَا إِنَّ اللَّهُ وَ الواحدةُ اللَّهِ عَ // د : كانت (۱۸) د : — الواحدة

واحدة بالنوع. وأيضاً إذا كان الغمل الطبيعى واحداً بالنوع فبدأه واحد بالنوع. ولو كان مبدأه واحداً بالجنس لكان البسيط الذى يشاركه فى نوع تلك الحركة لا يشاركه فى العلة البنسية والقوة الجنسية ، وبخالفه فى زيادة فصل لقوته . فذلك الفصل إما أن يخصص فعل القوة ، أو لا يخصص . فإن خصص فليست الشركة فى نوعية الفعل ؛ وإن لم يخصص فليس ذلك فصلا للقوة من حيث هى قوة ، فيكون أمراً عرضياً لا فصلياً .

 <sup>(</sup>۱) د : « وأيضا إذا كان الفعل الطبيعي واحدا بالنوع » مكرر // ب : بالطبع
 (۲) د : — الحركة (٣) م : — والقوة الجا. ية (٤) في م : فضل النوة // ، م : الفعل

<sup>(</sup>٦) « توجب حكما في القوة من حبث هي قوة « سقطت في « سا »

## الفصل التاني

### فصل فی

# أصناف القوى والحركات البسيطة الأول وإبانة أن الطبيعة الفلكية خارجة عن الطبائم المنصرية

قدعرف مما سلف أنه إذا كانت حركة طبيعية مستقيمة افترض للحركات الطبيعية أجناس ثلاثة: جنس المتحرك من الوسط وجنس المتحرك إلى الوسط، وجنس المتحرك على الوسط.

فلنعلم أنه ليس يجب أن يكون المتحرك من الوسط لا محالة إنما يتحرك من عين الوسط؛ فإنه إذا كان من موضع آخر لكنه يبعد بحركته عن الوسط فهو يتحرك إلى الوسط هو الذي ينتهى لا محالة بحركته إلى عين الوسط، ولا المتحرك إلى الوسط هو الذي ينتهى لا محالة بحركته إلى الوسط، وليس فإنه، وإن لم يكن يقرب بحركته إلى الوسط فهو متحرك إلى الوسط، وليس كل ما يتحرك إلى شيء يصل.

والمتحرك على الوسط ليس يجب ، لامحالة ، أن يكون الوسط مركزاً له ، فإنه ، وإنه ، وإن لم يكن مركزاً له ، وكان فى ضمنه ، فهو متحرك على الوسط ، إذ يتحرك حوله بوجهما إلا واحداً بعينه ، هومن جملة المتحركات على الوسط ، وهو المحدّد للسكل . فإن الوسط

<sup>(</sup>۱) م، ط: الغصل الثانی (۲) سا ، ب، د: فصل فی (٤) م: خارج (٥) ط، د: عرفت// «سا »: فیاسلف // د: ما سلف // م: — مستقیمة (۷) م: إلى الوسط (۵) د، ط: فلیملم (۹) ط: کان فی // م: سقطت الجلة « من موضع آخر لکنه بیمد محرکته عن الوسط » وفیها زیادة أخری هی : « يقرب محرکته إلى الوسط (۱۰) فی م : عن الوسط // فی م : — ولاالمتحرك إلى الوسط // م : — « إلى » الثانية (۱۱) م، د : وإن كان // « فهو متحرك إلى الوسط » : مكررة فی م (۱۲) ط: « كان // « فهو الله » // م : وإن كان // « فهو متحرك إلى الوسط » : كان // د : أو كان (۱۵) م : فهو (۱۵) ط: « و د ذا هو المحدد »

يجب أن يكون مركزاً له . وأما غير ذلك الواحد فريما كان المسندير المتحرك على الوسط ليس مركزه وسط حركة للتحرك إلى الوسط ، وعن الوسط ، فلا يكون هو الذي بالقياس إليه يتحدد الوسط الفاعل للجهات الطبيعية للحركات المستقيمة . وإذا كان المتحرك متحركا حول هذا الوسط، وليس هومركزه، فيعرض له تارة أن يكون أقرب منه ، وتارة أن يكون أبعد منه . وليس ذلك لأنه يتحرك إلى الوسط أو عن الوسط ؛ لأنه ليس ينوجه بحركته إلى ذلك القرب والبعد توجها ذاتيا ؛ بل إنما ينحرك ، وهو على مداره، لكن عرض أن يكون جزء من مداره أقرب من الوسط المذكور وجزء أبعد ، كما أن الأجزاء مداره قربا وبعداً من أشياء يكاد لاينهمي بالقوة ، وليس حركنه إلبها بالقصد الأول ، بل القصد الأول في حركته حفظ مداره ، ثم يعرض منه ذلك . ولوكان بالقصد الأول لكان يقف عند حصول المقصود ولا يفارقه ، ولكان ينحرك إليه من أقرب المسافات ، وهو المستقيم ، لا على إنحراف . وعلى أن هذا القرب والبعد ليس يعرض لجملة المتحرك على الوسط؛ إنما يعرض لجزء من المنحرك على الوسط، ليس هو جزءاً منفصلا متحركا بنفسه ؛ بل هو جزء موهوم متحرك بالعرض ، لوكان أيضاً غير موهوم . وأما الـكلية فإنما تتحرك في الوضع.

فاداً كان ذلك كذلك ولم يكن هناك متحرك ، ولا حركة بالذات إلى جهة ينحرك المرام القصد الأول ، فكيف يكون حركة حقيقية إلى الوسط ، أو عن الوسط ، حتى يشنع بذلك بعض المتقربين إلى العامة من النصارى وهو يشعر ؟

فالمتحرك بالطبايع إلى الوسط هو الذي يسمى ثقيلاً ، والمرسل منه هو الذي من

 <sup>(</sup>۲) ﴿ إلى الوسط ﴾ مكررة في م (۳) د : يتحدد الوسيط (٤) د : - حول (٤) د : - «له نارة » (٥٠٤) د : أقرب إليه (٥) د : وليس كذلك / /م: «أو عن الوسط » مكررة (٧) م : مدار / /م: ولكن (٨) ط . د : يكاد أن (٨) م : حركة (١٠) م : لايفارقه (١٤) ط : أيضا + مقارته / / ط : + بل كان مجاورا له / / ب : فاما . (٥١) م : وإذا كان / / م : لم يكن / / د : هنا / / د : فلا (١٦) د : + أو شبه حركة يتحرك إلها / / ط : حركته (١٤) سا، ب : بالطباع ، د في ط : بالطبع

شأنه ، إذا فارق مكانه الطبيعي ، ولم يعرض له منسد ولا مانع ، أن يبلغ الوسط ، فيكون راسبا تحت الأجسام كلها .

والمتحرك بالطباع عن الوسط هو الذي يسمى خفيفا ، والمرسل منه هو الذي من شأنه ، إذا فارق مكانه الطبيعي ، وحصل فى ناحية الوسط ، ولم يعرض له مفسد ولامانع ، أن يعود فيتحرك حتى يبلغ أبعد حدود حركات الأجسام الطبيعية من فوق ، فيكون طافيا فوق الأجسام المستقيمة الحركة كلها . وأما الثقيل على الإضافة ، والخفيف على الإضافة ، فكل على قسمين .

ولنذكر قسمي الثقيل بالإضافة:

فأحدهما الذي هو بطباعه متحرك في أكثر المسافة الممتدة من حدى الحركة المستقيمة حركة إلى الوسط لكنه لا يبلغه . وقد يعرض له أن يتحرك عن الوسط ولا يكون تانك الحركتان متضادين ، كما ظنه بعضهم ؛ لأنهما يتهيان إلى طرف واحد ونهاية واحدة ، وهذا مثل الماء . فإنه إذا حصل في حيز النار والهواء ، نحرك بينهما إلى الوسط ، ولم يبلغه ، وإذا حصل في حيز الأرض بالحقيقة ، وهو الوسط ، مثلا ، نحرك عنه بالطبع ليطفو عليه ، فهو من هذه الجهة ثقيل مضاف ، ومن جهة أنه إذا قيس إلى الأرض نفسها ، فكانت الأرض سابقة له إلى الوسط وأشد ميلا إلى الوسط ، فيصير عند الأرض خفيفا ، وهي أيضا ثقيلة بالإضافة من هذا الوجه . وهذا الوجه يقرب من الأول ، وليس به ، فإن هذا باعتباره ، وهو يشارك الأرض في حركتها إلى الوسط . ولحد الأرض عيث لا يريد من الوسط ولكنه يبطىء ، ويتخلف عنها . وأما ذلك فباعتباره من حيث لا يريد من الوسط الحد الذي تريده الأرض بعينه . وهذا الاعتبار غير ذلك . وكيف لا ، ورعا شارك

<sup>(</sup>١) م ، : \_ له (٣) د : بالطبائع // م : حقيقيا // سا : والمرسل إليه (٤) د : لا مانع له

<sup>(</sup>٩) د: وأحدهما // د ، سا: هو الذي (١٠) ط : حركته // سا : ــ أن (١١) : سا : سيان إلى طرف واحد ( ١٢) د ، ط : يتحرك (١٥) سا ، د : الأرض نفسه // د ، ب : وكانت (١٦) ط : خفيفة// سا ، ب : وهو أيضا ثنيل . (١٨) ط ، د،سا،ب : عنه// ب: طي الوسط

البطيء السريع في الغابة ، إذا كان اختلاف مابينها للصغر والكبر؟

وهكذا يجب أن يتحقق، في جنبه، الخليف المضاف أيضاً.

و لفظيا الخفة والثقل قد يعني بكل واحدة منهما أمران .

أحدها: أن يكون الشيء من شأنه أنه إذا كان في غير الحيز الطبيعي تحرك بميل فيه طبيعي إلى إحدى الجهتين . وإذا عنى بالنقل والخفة ذلك كانت الأجسام المستقيمة الحركة دائما ثقيلة أو خفيفة .

والثانى: أن يكون ذلك الميل لها بالفعل . فإذا كان ذلك كذلك لم تكن الأجسام ، والثانى: أن يكون ذلك الأجسام ، في مواضعها الطبيعية ، بثقيلة ولا خفيفة .

وأما الجسم المتحرك بالطبع على الاستدارة فإنه لائقيل ولا خفيف . لا بالوجه المقول بالفعل ، ولا بالوجه المقول بالقوة . وهذا الجسم قد سلف منا إثباته بالوجه البرهانى ، وبينا أنه أقدم وجوداً من هذه الأجسام الأخرى . فإن هذه الأجسام طبايعها لا توجد مطبوعة على أيون يريدها إلا بعد أن توجد أما كنها الطبيعية . ويكون ذلك لا على أنها علل لاحداث أما كنها الطبيعية فإنه لا يصير طبيعية ، أو يكون لها أحياز طبيعية ، وإنما يتحدد أما كنها بهذا الجسم. فهذا الجسم أقدم بالذات من معنى هو مع هذه الأجسام لايتأخر عنها . وما هو أقدم من مع فهو أقدم . والأولى أن يكون أتم البسيطين أقدم ، وأتم الحركتين البسيطينين هو المستدير ، والأولى أن يكون أقدم البسيطين لأقدم الجسمين ، وذلك لأن الحركات الطبيعية البسيطة يجبأن تكون للأجسام البسيطة . فإن المركبة إن كان لها مبدأ حركة بسيطة طبيعية لم يخل : إما أن

<sup>(</sup>۱) م: للصفير والكبير (۲) م: يحقق // م: حينه (۳) ط: لفظيا (٤) ط: حيز الحير//ط: يتحرك (٥) ط: فإذا // م: أما لنقل (٦) م: للحركة (٧) م: يكن (١٠) د. « بالنوع» بدلا « من بالقوق» //سا: وهذا الوجه (١٢) ط: متبوعة // م، سا: تريدها (١٣) ط: وقد يكون ذلك (١٥) د: في معنى (١٦) ط: لم الحركتين السيطتين (١٧) م: السيطين // ط: يكون

يكون إنما يصدر ذلك عن قوة تحدث عن امتزاج قوى ، فيكون مقتضاها ممتزجا عن مقتضيات القوى البسيطة ، فإما أن تناوب. فإن تمانمت فلا حركة ، وإن غلب واحد فذلك الواحد هو قوة الجسم البسيط المتقدم ، لاقوة المركب ، لكن حركة مشوبة بإبطاء لا محالة لمقاومة القوى الأخرى ، والمشوبة بالإبطاء غير صرفة ، ولا بسيطة مطلقا . وإن تناوبت فالحركة مركبة من حركات . وكل بسيطة منها فهى عن بسيطة ، هى علنها وقتا ما .

وإما أن لا يكون من قوة ممتزجة من قواها ، بل يكون المزاج يلزمه استعدادأن يقبل قوة يصدر عنها نوع من التحريك آخر ، فلا تـكون هذه الحركة ، بالحقيقة ، طبيعية ، وذلك لأنها قاهرة لمقتضى القوى الطبيعية الأولية فى الجسم ، فإن تلك القوى تقتضى جهة أو تقتضى عمانعا وسكونا ، كما بيناه الآن . وهذا إنما يصدر عن ذلك ويصرف عنه قسراً ، فتـكون هذه القوه دخيلة على القوى الطبيعية كما تدخل الحرارة على الأرض والماء فتصعدهما . وهناك قوة يرجحن بها . لكنها تغلب ، كما أن الإرادة أيضا توجب خلاف مقتضى الجسم من الحركة .

و إذا كان كذلك فنكون هذه القوة الطارئة لا تفعل حركة طبيعية ؛ بل تفعل حركة مضادة للطبيعية . وليس علينا الآن أن نتكلم فى أن هذا يجوز وجوده أولا يجوز فإنه من حيث يجوز حدوث قوى بعد المزاج الأول هى صورته لا غريبة عرضية ، فيستحيل أن هذا يجوز وجوده . ومن حيث يظن أنه لا يجوز أن يكون الشيء يُعد لضده ولمخالفه بالطبع ، فيظن أن هذا لا يجوز وجوده ، وخصوصا على سبيل ما يستكل الجسم الطبيعي به نوعا ؛ بل إن كان ولابد فلسبب من خارج ولمبدأ غريب وغير

<sup>(</sup>١) ط: بحدث// سا : «قواها» بدلامن مقتضاها(٢) ط:عن منتضبها//م : نمانم// ط: يتناوب

 <sup>(</sup>٣) سا: اللوة // ط: البسيطة (٤) م: ولكن //م: مشويه (١) د : فهو عن

<sup>(</sup>٨) ط : فلا يكون (٩) م ، ط: يتتفى (١٠) م : وتكون ، بدلا من « كونا »

<sup>(</sup>۱۰) م: يصد (۱۱) سا: قهرا // م: ويكون // م، ط: يدخل (۱٤) م، ط، سا: فيكون // ط:بليفمل (۱۵) م: طمسا: فيكون // ط:بليفمل (۱۵) م: طبيعة // م: «الا» بدلا من «الآن»(۱۱) د: + حدوث وجوده قوى // م: هو صورته // « غريبة عرضية فيستحيل » مطموسة في م // د: – غريبة (۱۷) ب: فيتخيل // ط:من حيث به (۱۵) م: خالفة (۱۵) د:له نوعان // ط.سا: وإن كان

مكل النوع ؛ بل طارىء بعد استكال النوع ، وعلى أن تحريك هذه القوة يوجه إلى مكانما ، ويكون لذلك المكان جسم طبيعى وبسيط . وهذه القوة تحرك إليه أيضاجها بالطبع . فإن كان الجسم الطبيعى الذى لذلك المكان موجوداً في هذا المركب فالحركة بحسب البسيط ، وإن لم يكن موجوداً كان مكان واحد تقتضيه بالطبع أجسام كثيرة ، وهذا محال ، اللهم إلا أن يكون ذلك التحريك هو في حيز غير مختلف بالطبع ، مثل حركتنا في الهواء . ومثل هذه الحركة لاتكون طبيعية ، لأن الطبيعية لا تخرج عن ميل بالطبع إلى ميل بالطبع .

وأما الإرادة فلها غايات غير طبيعية ، وإذا كانت الحركات البسيطة الطبيعية يكون للأجسام البسيطة ، كانت الحركات البسيطة إما مستقيمة وإما مستدبرة ، إذ المسافات البسيطة إما مستقيمة وإما مستدبرة ، وأما المنحنية ، وإن كانت محصلة النهايات ، فليس تحصل النهايات بها تحصلا واجبا ، إذ يجوز أن تكون تلك النهايات لمنحنيات أخرى لانهاية لها ، وأما المستقيمة فليست كذلك . وإذا كان كذلك فلا يتمين لطبيعة البسايط سلوك بين نهايتين للمنحنيات على نوع منها ، دون نوع . وأما المستقيمة فيتمين منها ذلك ، وإن كانت غير متمينة النهايات ، من حيث هي مستقيمة . غير أن لك أخذ المنحني غير بسيط ، لأن المنحني لا يكون في نفسه أيضا متشابه الأجزاء ، كان محيطا أو مقطوعا والبسيط متشابه .

فبين أن الحركات المستديرة والمستقيمة البسيطة مى للأجسام البسيطة ، كاأن الأجسام البسيطة - كاأن الأجسام البسيطة حركاتها الطبيعية إما مستقيمة وإما مستديرة .

<sup>(</sup>١) ط: طا // ساءب : النوع (٢) ط: متوجه // د: بسيط (٤) ط: يقتضيه

<sup>(</sup>٦) د : هذا الهواء // ب : الطبيعة // د : ــ لأن الطبيعية (٨) ط : الإرادات

<sup>(</sup>۹) م : وكانت . (۹ ، ۱۰) سا : \_ إذ للسافات البسيطة إما مستبية وإما مستديرة (۱۱) سا،ط ، د : فإن كانت // ط : ليست (۱۱) ب : تتحصل (۱۲) م : للنحنيات . // م : \_ وإذا كان كذلك (۱۳) سا : كون//م: من نهايتين (۱۶) د : وذلك .(۱۰) ب : وعلى أن الماخذ المنحني غير بسيط ، خ : وعلى أن الماخذ المنحني عن بسيط ط : وعلى أن مآخذ المنحني ، د: سقط «غير بسيط ، لأن المنحني» // بخ : في نفسه أيضا لا يكون متشابه (۱۱) د : « متلوبا » بدلا من « مقطوعاً »

<sup>(</sup>١٨) د : إما مستديرة أو مستقيمة (١٨) د : إما مستديرة وإما مستقيمة

ولما كان لا يمكن أن تكون مستقيمة إلا كانت جهة ، ولا تكون جهة إلا كان عيط بالطبع ، ولا يكون محيط بالطبع إلا أن يوجد المستدير المتحرك على الاستدارة ، على ما صلف لك من جميع ذلك ، والمستقيمة الطبيعية موجودة فالمستديرة موجودة . والأجسام التي لها في طباعها ميل مستدير ، كانت كثيرة أو واحدة ، فإنها جنس يخالف الأجسام المستقيمة الحركة بالطبع خلافا طبيعيا ، كما قد وقفت عليه من الأقاويل السالفة . ولكنها إذا اقتضت بعد ذلك ، مواضع في الطبع مختلفة ، وجهات في الحركة عنلفة ، فبلمرى أن تختلف بالنوع .

والأجسام التى إذا حصلت مع أجسام أخرى بالتوهم، في حيز واحد، فنحركت هذه إلى الوسط ميلا، وتلك لم تتحرك ؛ بل سكنت، أو يحركت عن الوسط، أوسكن بعضها وتحرك الآخر عن الوسط، وذلك لها بالطبع ؛ فإنها متخالفة الطبايع بالذات. فتكون المتحركات إلى الوسط جنسا، والمتحركات عن الوسط جنسا يخالف ذلك الجنس الآخر. لكنها، إن وجدت بعد ذلك، مختلفة بالطبع، حتى يكون الواحد يقتضى موضعا طبيعيا فوق أو تحت الآخر، وواحد يتحرك أبعد، وواحد يتحرك أقرب، وواحد يبقى ميله، وآخر يزول ميله، وذلك لها بالطبع ؛ فهى مختلفة الأنواع بالطبع ؛ فسى مختلفة الأنواع بالطبع ؛ فسى مختلفة الأنواع بالطبع ؛ فسي محتلفة الأنواع بالطبع ؛ فسي محتلم الأفلاك طبيعة واحدة خامسة ؟ فإنا لم تجعلها واحدة بالنوع .

وكذلك إذا كانت الحركة عن الوسط، أو إلى الوسط، منى كالجنس فلا تصير الأجسام بها متفقة إلا فى معنى جنسى . وأما التخصيص بموضع بعينه طبيعى فهو المعنى النوعى .

<sup>(</sup>۱) د : حركة مستقيمة (٤) ط : طبايهها (٥) ط : مخالف للأجسام (٦) ط ، د ؛ فى الحركات (٧) م ، ط : يختلف (٨) ط : فالأجسام // م : \_ إذا (٩) م : مثلا // د : وتحركت // ط : من الوسط (١١) م ط : فيكون (١٠،١) ط : يكون جنساً يخالف ذلك الجنسجنساً يخالف إلخ (١٤) د : مثله // د: \_ آخر يزول ميله // ط : وواحد يزول // ب ، يخ : \_ بالطبع (١٥) د : فليستط » بدلا من يسقط // م : بها // د : لم وجدت اختلاف (١٦) ب ، يخ : طبيعة (١٥) م : كان // يخ : ﴿ وإذا كان كذلك كانت » وهوالأرجح . // ط ، د يصبر (١٨) د : بمني

وعلى هذا ، مايخالف الماء الأرض فى الطبع ؛ لأن حركتهما ليسنا إلى حقيقة للمركز إلا للقهر أو لوقوع الخلاء ، لو لم ينجذب الماء إذا زال عنه الأرض ، ولنلازم الصفائع على النحو للذكور ، وإلا فحركة الماء إلى حيز غير حيز حركة الأرض ، فهما واحد بالجنس ، لابالنوع .

و إذا عرض لجسم واحد، باعتبار مكانين، حركنان إحداها عن الوسط، والآخرى إلى الوسط مثلا، كالهواء، على مذهب المشائين، لو أدخل فى حيز النار لهبط، و إذا أدخل فى حيز الماء صعد، فليس بجب أن يكون مخالفاً لطبيعته ، لأن ذلك له عند حيز بن مختلفين، وغاينه حيز واحد هو الطبيعى له .

وأما أنه هل إذا كانت حركة توجه غير طبيعية لجسم ، فيجب أن تكون طبيعية لجسم آخر ، فهوشىء لم يُبرهن عندى بعد إلى هذه الغاية ، ولا أراه واجباً .وعسى أن يقول فيه غيرى ماليس عندى .

ويسقط، بمرفة هذه الأصول، شؤال من ظن أنه يقول شيئًا، فقال: إن كان اختلاف الحركات يوجب اختلاف الأجسام فى الطبايع، فاتفاقها يوجب الاتفاق، فالأرض على طبيعة الماء.

أما أولا فلأن اتفاق الحركات فى الجنس إنما يوجب اتفاق الطبايع فى الجنس فقط، مه ا إن أوجب اتفاقاً ، وهاتان الحركتان متفقتان فى الجنس ، فيجب أن توجبا اتفاق الطبايع فى الجنس لا فى النوع .

وأما ثانياً فلأن اختلافالأشياء في معانيها الذاتية واللازمة للذاتية يوجب الاختلاف

 <sup>(</sup>۱) م : حركتهما ليست (۲) د : القهر// م : وليلازم . (۳) م: سقطت «ميز» الأولى // م: حيز الثانية مى «جزم» (۲) م، ب : سقطت « لو أدخل فى حيز الثار لهبط » (۷) م: لطبيعة (۸) د:خبر (۹) م : كانت له // م : أن يكون // سا · طبيعته (۱۰) م : يتبرهن (۱۲) م : لمعرفة

<sup>(</sup>١٣) م: واتفاقها (١٥) م: الاتفاق الحركات ( ١٦، ١٥) م: سقط منها: ﴿ فقط إِنْ أُوجِبُ الْفَاقُ الْمَالِمِ فَيَ الْجُنْسُ ، فَيَجِبُ أَنْ تُوجِبًا اتفاق الطّبابِعِ فَي الْجُنْسُ ، اللّفَاقَ الوّبابِعِينَ اللّفِائِمِينَ الْجُنْسُ ، (١٦) د إِنْ أُوجِبَا إِنْ أُوجِبِا اتفاق الطّبابِعِ فِي الْجُنْسُ ، (١٦) د اللّازِمَة الدّائية

فى النوع ؛ والاتفاق فى ذلك لا يوجب الاتفاق ، و إلا لكانت المتجانسات متفقة النوع . ومع ذلك ، فقد قاس هذا الإنسان قياساً رديا فقال : إن أمكن فى الأجرام البسبطة ، التى ليس نوع طبيعتها نوعا واحداً ، أن تتحرك حركة بسيطة نوعها بالطبع نوع واحد ، انعكس انعكاس النقيض ، فأمكن أن يكون للأشياء التى لا تتحرك حركة طبيعية واحدة بالنوع بسيطة نوع واحد طبيعى . فجعل ماظنه عكس النقيض تالياً لمقدمة هى عكس نقيضها .

وإنما غلط في هذا العكس؛ لأنه أخذ القضية ممكنة ، وظنها وجودية أو ضرورية ، فأوجب عكسها . وهذا النوع من عكس النقيض لايصح في المقدمات الممكنة ، إذا جملت الممكنة جهة ، ولم تجمل جزءاً من المحمول ، كا لو قال قائل : إن أمكن الجواهر المختلفة التي ليست طبيعة نوعها طبيعة واحدة ، أن تشترك في ماهية مشتركة واحدة ، أو صفة واحدة ، أمكن للأشياء التي لاتشترك في ماهية واحدة وصفة واحدة أن تكون طبيعتها ونوعها واحداً .

وإذا كان هذا المكس لا يصح فاعلم أن ماقاله لا يجب . وأما إن جعل الممكن جزءا من المحمول صح الممكس . ولكن لم يكن مابريده ، وكان عكس نقيض تلك المقدمة أن ماليس يمكن أن يتحرك حركة بسيطة واحدة نوعها واحد ، فليس من الأجرام البسيطة التي ليس نوع طبيعتها نوعاً واحداً . وهذا حق . فقد عُلِم من هذا أن الطبيعة السهاوية مخالفة لهذه الطبايع في مبادىء الحركات ، فيجب أن تكون مخالفة لها في الأمور النوعية التي تتعلق بما يتعلق به الاختلاف . ولكن الحرارة والبرودة لازمتان منعكستان

<sup>(</sup>۱، ۲) د: سقط منها ﴿ والاتفاق في ذلك » إلى قوله : ومع ذلك // م : المتجانبان // ب : متفقات (٢) م : يقال/ م : الأجسام (٣) ط ، د : يتحرك (٤) ط : يتمكس بها//ط : أمكن أيضا // م : الأشياء // د : \_ لا (٧) م : فلظ // ط ، د : ﴿ المقدمة » بدلا من ﴿ القضية » // م : \_ أو (٨) م : المقدمة (٩) م ، ط : يجمل // م : \_ قائل (١٠) م : طبيعية // م : سقطت ﴿ طبيعة » الثانية (١١) م ، د : أمكن الأشياء // ط : يشترك (١٢) سا: أو نوعها (١٣) م : فإذن هذا المكس // د : فاذا . (١٤) م : جزء //ط : يوده (١٠) د : يمكن (١٧) م : يكون // ط : يخالفته (١٨) م : معلق // م ، د : لازمان منمكان

على الخفة والثقل . فالمادة إذا أمعن فيها التسخين خفت . فإذا خفت سخنت . فلا خفيف إلا وهو حار . ويعرض لها إذا بردت بشدة أن تثقل . وإذا ثقلت بشدة أن تبرد . فلا ثقيل إلا وهو بارد . فيكون الحر والبرد منعكسين على الثقل والخفة ، كالإشقاف وغير ذلك بما يوجد في الثقيل والخفيف .

فالجسم ، الذى فيه مبدأ حركة مستديرة ، لاحار ولا بارد . فيسقط بذلك سؤال من يرى مشاركات بين الطبيعة الخامسة وغيرها ليست مما ينعكس على الثقل والخفة . والذى ظن ، وقال إن الهواء يصعد من حير الماء ، ويببط من حير النار ، فيكون جسم واحد متضاد الحركة ، ومع ذلك لايضاد ذاته ، فتضاد الحركات لايوجد تضاد الطبايع — فأول مافيه أنّا قد بينا أن هاتين الحركتين غير متضادتين بالحقيقة . وأما بعد ذلك فقد يعرض عن شيء واحد أفعال متقابلة لأحوال متقابلة . فتارة يسكن ، وتارة يتحرك . الما يوجب النضاد إذا كان الحال واحدة فيصدر عنها حركات متضادة ، فنعلم أن فيها مبادى و متضادة . وأما إذا كانت الأحوال متقابلة فيجوز أن يكون مبدأ مثل هاتين الحركتين جيماً صورة واحدة ، وقوة واحدة هي الطالبة لمكان بعينه ، فيوجب حركتين متخالفتين أو متضادتين نحو مكان واحد بحالين متضادين فيها وليست هذه الأجسام تكون متضادة الصور بأن تعرض لها في أحوال متضادة ؛ والمأن تكون متضادة في حركاتها التي بالطبع عن حير ، فيكون بين حركاتها بل أن تكون متضادة في حركاتها التي بالطبع عن حير ، فيكون بين حركاتها بل أن تكون متضادة في حركاتها التي بالطبع عن حير ، فيكون بين حركاتها بالخاف .

 <sup>(</sup>١)م : النقل (٣)م : يتمكسا (٣)سقط من د من قوله « إلا وهو بارد » إلى قوله في النقيل » (٤)م : لاكالأشفاف //سا : كالشفاف . (٨) ط : مضاد //م : فيضاد

<sup>(</sup>۱۰) م، سا، مقابلة (الأولى والثانية) (۱۱) م: فسلم (۱۲) في «م» زيادة «وأما إذا كانت الأحوال متقابلة ، فيجوز أن يكون مبدأ . فنعلم أن فيها مبادىء متضادة . (۱٤) م. مثل (۱٤) م. « الغالبة » بدلا من « الطالبة » (۱٤) م. بعيد

<sup>(</sup>١٦) م ، لحالين // ب . متضادين (١٧) م ﴿ الصورتان ﴾ بدلاً من الصور بأذ//ط ٠ م ، مور متضادة // م // يتضاد ط : بتضاد .

### الفصب ل الثالث

# فصل فى الإشارة إلى أعيان الأجسام البسيطة وترتيبها وأوصافها وأشكالها التى لها بالطبع ومخالفة الفلك لها

والآن فليس يخفي عليك فيا تشاهده أن الحركة الصاعدة بالطبع تتجه نحو السهاء ، وأن الهابطة بالطبع تتجه نحو الأرض ، وتعلم أن الأرض ليس تنزل من السهاء منزلة المحيط ، والسهاء لاتنزل عند الأرض منزلة المركز . ولو كان كذلك لكان لك أن توقع بنظرك أو تاراً على قسى من الأرض تعدو السهاء ولا تناله ، كما لك أن تفعله بالسهاء . وإذا لم تكن الأرض بمنزلة المحيط ، ولا بد على القوانين التي علمها ، من أن يكون أحدها بمنزلة المحيط . وأبيط فالسهاء هو الجرم الذي بمنزلة المحيط ، وهو أيضاً يتحرك على الاستدارة ، وغاربا . فتكون السهاء هو الجرم البسيط المتقدم المتحرك بالاستدارة المذكورة حاله ، وليس في طباعه أن يتحرك على الاستقامة . وحركته هذه المستديرة هي التي له بطباعه .

وأما التي للنار فيها فليست ، كما علمت ، حركة قسرية ولا طبيعية ، ولا حركة في ذات النار ؛ بل حركة المحمول ، وحركة مابالعرض لكون الشيء ملازماً للمتحرك .

<sup>(</sup>A) م، ط: يناله //: يفعله ، فى ، و ب. يفعل (٩) ط. وإن لم تَكَن// فى د . فإذا لم تكن // م ، ط . يكن // ط: فلابد// م . عملها // ط: من القوانين .

<sup>(</sup>١٠) م: سقط منها ﴿ فَتَكُونَالُمَهَاهُ هُوَ الْجُرِمُ الذِي يَمَازُلُهُ الْحَيْطُ وَقَى ﴿ دَ ﴾ زيادة.الذي هُو. (١١) م: ﴿ الحَرامِ» بدلا من الجرم (١٢) ط، د: المذكور. (١٢) د: حركته (١٥) د: المحمولة // د: ﴿ لَكَنِ» بدلا من ﴿ لَكُونَ ﴾ // طيلازَ مِ

والساوات قد يلحقها مثل هذه الحركة . وأنت تعلم هذا إذا تحققت علم الهيئة الذى يظن من أمر الساء أنها مركبة من أرض ونار ، ويتبع تضاد نقيضهما فى الحركة أن يستدير ؛ إذ يقتضى أحد عنصريه التصعد ويقتضى الآخر النهبط ، فيحصل منه جذب ودفع ، فتحصل حركة مستديرة ، كا للسبيكة المذابة . فإن الحرارة الغريبة فى السبيكة تتكلف التصعد ، والثقل يقاومها ، فتحدث هناك حركة مستديرة — فهو ظن باطل . وذلك لأن الجسم الواحد إذا حدث فيه ميلان إلى جهتين فإما أن يهانما ، وإما أن يغلب أحدهما ، وإما أن تختلف الأجزاء فى ذلك ، كا فى السبيكة ، فإن الجزء المستقر منه يغلبه الحر ، فيصعده بالإغلاء . فإذا علا حدث فيه ميل إلى حيزه الطبيعى ، وإنما يشتد عند مقاربة المستقر ، ولأجل اشتداد القوة عند المقاربة ماكان منع الحجر النازل أصعب من إشالة المستقر ، على ماأشر نا إليه قبل .

وإذا حدث هذا الميل بقوة قاوم مقتضى التسخين فنزل إلى أسفل ونحا مستقره . وقد عرض كما كان أسفل مثل ماعرض له من التصعد ، وأعانه مزاحمة النازل الحامى المتوقف ، وقد عرفت التوقف ، فحدثت حركة مستديرة تكون استدارتها لاعلى المستقر ، بل فها بين المستقر وبين العلو .

وأما السهاوية فلو حدثت فيها استدارة ، للسبب المذكور ، لكان بذلك يقع منها ه فيما بين جهتى العلو والسفل ، لا على الوسط ؛ إذ نسبة الوسط إلى المتحرك عنه والمتحرك إليه واحد .

<sup>(</sup>۱) d: | أحركات (۲) م، ul: نقيضها (۳) م. (٤) م: رفع // م، d: ويحصل
(٠) ul: تتلف، d: يكلف //ب. د التصيد // م: يقاو مه // م، d: فيحدث (۱) ، م: ــ المستقر // م: ﴿ الجزء » بدلا ﴿ من الحر » (۱) م، د: فيسمد // م: ﴿ الجزء » بدلا ﴿ من الحر » (۱) م، من مقارقة المستقر، وفي ﴿ ب » مقارة // م: المفارقة المستقر، وفي ﴿ ب » مقارة // م: المفارقة المستقر، وفي ﴿ ب » مقارة // ط: يقاوم // وفي ب : المقارنة (۱۰) سا، ب، د: وعلى (۱۱) ط: وإن حدث، وفي سا: إذ // ط: يقاوم // م: فزال ، وفي ب ، سا : فال // ط: الأسفل // م: مستقرة (۱۲) د: التصيد // د: أعانته // سا: مزاحه // د: كان ← الحامي // د: التصيد // د: أعانته // سا: مزاحه والمتحرك (۱۲) ط: حركة مستقيمة مستديرة (۱۵) م، بذلك (۱۲) م. فياس بين (۱۲) م: سقط منها.عنه والمتحرك (۱۲)

وأيضاً فنرى أن النار التى في جوهر الفلك تطلب تصعيدا إلى أى حد ، وإلى أى علم ، وإلى أى علم ما قيل أى غاية ، وكيف تحدد ذلك الحد قبل الجسم المستدير الحركة ، ويلزم جميع ما قيل للجاهل بالجهات فها سلف .

والذين قالوا أيضاً إنها قد حدث فيها قوة مزاجية محركة هذه الحركة البسيطة فقد أخطأوا ، وذلك لأن القوة المزاجية توجب من جنس يوجب ما عنه امتزجت بحسب الغالب، أو يمنع الطرفين .

وليست المستديرة البسيطة من جنس المستقيمة ، ولا هى امتزاج من مستقيمين منقابلين . فيعرف من هذا خطأ قول من ظن أنه يقول شيئاً ، فقال : إن السهاء يلزمها أن تتحرك على الاستدارة ، وإن كانت مركبة من نار وأرض ؛ إذ لا يمكنها أن تتحرك ، على الاستقامة لاتصال كرينها ، ولا أن تسكن لتجاذب قواها ، والذين قالوا إنها ليست مزاجية بل قوة أخرى استعد لها الجسم بالمزاج ، فهى تتحرك على الاستدارة ، وقد عرفت استحالة ما قالوه ، حين علمت أن مثل هذه القوة لا تكون بسيطة التحريك . فالذين قالوا إن لها نفساً نحركها حركة خلاف مقتضى طباعها فقد جعلوا الجرم السهاوى في تعب دايم ، إذ كان جمعه يقتضى ، عن الحركة الصادرة عن تحريك نفسه ، حركة أو سكوناً .

وهؤلاء كلهم جاوا السماء فى غير الموضع الطبيعى . وذلك لأنه ليس فى الحيز المشترك بين بسائطه ، الذى هو حيز المركب ، على ما علمت ، ولا فى حيز غالب، فقد جعلوا حصوله هناك لقاسر ضرورة .

<sup>(</sup>۱) م: فبرى // د: ترى // م: يطلب (۱): سا: إلى حدواًى غاية (۲) م، سا: يحدد، وفي ط: يحدث (٤) سا: \_قد (٥) م: اخطأ // م: موجب. // سا: \_ يوجب (٦) د: أوضع (٧) د: \_ البسيطة // سا: ﴿ امتناع ﴾ بدلا من ﴿ امتزاج ﴾ (٨) د: \_ هذا (١٠) م، ط: يتحرك // م: يمكن (١٢) ط، د: فقد عرفت م، ط: لا يكون (١٣) د: والذين // د: إذا (١٧،١٦) م: الحد المشترك (١٧) م: جزء غال (١٨) د: القاهر

هذا ولما كان الحق هو أن الساء بسيطة ، وأنها متناهية ، فالواجب أن يكون شكلها الطبيعي كريا . والواجب أن يكون الطبيعي موجوداً لها ، وإلا لو وجد لها غير الطبيعي لكان يقبل جرمها الإزالة عن الشكل الطبيعي ، وكان يقبل التمديد والتحريك على الاستقامة ، إلى جهات الاستقامة ، وبالقسر . وكل ما قسر عن موضعه الطبيعي بالاستقامة فلا أن يتحرك إليه بالاستقامة ، كما علمت في الأصول التي أخذتها ، فبكون في طبيعة الغلك حركة مستقيمة .

وقد قبل إنه ليس كذلك. فيجب أن يكون الشكل الموجود للفلك مستديراً فيحيط به سطوح مستديرة ، والجسم الذي يتحرك إلى الغلك بالطبع بجب أن يتحرك إليه بميل متشابه ، ومع ذلك هو بسيط، ويقتضى شكلا بسيطا مستديراً ، ويجد مكانا مستديرا ، فيجب أن يجد هذا الجسم أيضاً الشكل البسيط الذي له ، وكذلك مافى ضمنه على الترتيب ، إلا أن يكون تحتمن شأنه أن يقبل الكون والفساد ، وأن يتصل به ما استحال إليه ، وينفصل منه ما استحال عنه . ثم يكون بحيث يعتبر في طبيعته المصير إلى الشكل الذي يقتضيه طبعه أو غيره بسهولة ، كالأرض لأنها ، بيبس طبيعتها ، عسرة القبول الشكل ، بطيئة الترك له ، ومع ذلك فهى قابلة للكون والفساد . فإذا انتام منها شيء بقى الباقى على غير شكله الطبيعي ، لوكان عليه ، أوشكله القسرى إذا كان عارضاً له ، وكذلك ما الذي ينضاف إليه مما هو كائن أرضاً ، ولم يكن أرضا . وقد أوجبوا لأسباب أن لا يكون شكله طبيعياً . ويجب أن تتذكر الشبهة المذكورة في باب كون كل جسم بسيط ذا شكل طبيعي وحلها ، فإن ذلك يحتاج إليه في هذا الموضع .

<sup>(</sup>١) م، سا : عو (٢) م : و إلا الوجد لها (٣) سا : ف كان يقبل (٤) د : على جهات / ص : إلى جهة / م ، ط ، سا : وكلما (٧) ط : فقد (٨) ط : الفلك بالطبع . (٩) م : - بسيطا / د : ويجده (١٠) د : ﴿ على بدل من ﴿ ماف » (١١) د . إلى أن يكون / / م : تمت ، ف / ط ، سا : يحدث من أط ، سا : التصبر ﴿ بدلا من المصبر ﴾ (١١) ط ، سا : عنه ما / / م : ﴿ يفسر ﴾ بدلا من ﴿ يمتبر ﴾ / سا : التصبر ﴿ بدلا من المصبر ﴾ (١٣) ط ، ط ، د : بطى (١٤) د ب ، سا، ط ، د : فهو قابل . (١٣) ط ، د : منه (١٥) م : أيضاً (١٦) ط ، ى : أوجبت الأصباب ، و في سا : أوجب الأسباب (١٧) م : تذكر ، و في د ، يتذكر / / في هامش نسخة ب شرح : معني في الساع في الفصل الذي يثبت فيه أن لكل جسم حيزاً واحداً طبيعياً (١٥) ب ، سا ، محتاج

وإذا كان كذلك جاز أن ينثلم شكله الطبيعى بهذا السبب . لكن الجوهر ليسبهذه الصغة. ويشبه أن يكون ما يلى الفلك من العناصر لا يستحيل إلى طبيعة أخرى ، لأن الفلك لايحيله أو يحيل كله . وأما جرم آخر غريب فلايبلغ أن يبعد عن مكانه الطبيعى هذا البعد كله ، حتى تحصل هناك جرمية ، فتغير الجسم الموجود هناك . وإن بلغ ذلك الحد جزء منه كان بأن ينفعل أولى منه بأن يغمل فيه ، بل الواجب أن لا يمهل إلى أن يبلغ الحد الأقصى ، بل ينفعل دون ذلك ، ولا ينثلم بمخالطته الجنبة التى تلى الفلك ، فيكون سطحه ذلك سطح جسم كرى .

وأما أن ذلك ليس يجوز أن يكون أزلياً باقياً دائما ؛ بل يدخل فى الكون والفساد، فليس على سبيل أن يقبلها هناك ؛ بل على وجه آخر يذكر فى موضعه .

، وأما السطح الذي يلى الأرض، أو يلى جسما يلى الأرض، فيشبه أن يعرض له هذا الانثلام بالمخالطة المضرسة .

وما كان رطبا سيالا فإن سطحه الذى يلى رطبا مثله يجب أن يحفظ شكله الطبيعي للسندير. ولو لم يكن سطح الماء مسنديراً لكانت السفن إذا ظهرت من بعد تظهر بجملتها، لكن ترى أصغر، ولا يظهر منها أولا جزء دون جزء . وليس الأمر كذلك ، بل إنما يظهر أولا طرف السكان ثم صدر السفينة . ولو كان الماء مستقيم السطح لكان الجزء الوسط منه أقرب إلى المركز المتحرك إليه بالطبع من الجزءين الطرفين ، فكان يجب أن يميل الجزءان الطرفان إلى الوسط ، وإن لم يكن ذلك ليصلا إليه ، كا قلنا ، بل ليكون لها إليه النسبة المنشابهة المذكورة . وتلك النسبة لا مانم لها ،

<sup>(</sup>۱) سا. يتسلم (۲) م: الجو (۳) ب: يحيله (الثانية) (٤) م، ط: « جزء » منه بدلا منجرمية // م : \_ الموجود (٦) ط. يتميل م. الجد // د : فلا // ط. لمخالطته (۷) ط، د : الجسم الكروى. (٩) م : « أن يتبلها » مطموسة. وفي د أن يتبلها // م،سا . \_ فليس (١٠) سا: --أو يلي حسياً يلي الأرض : م . المخالفة المضرسة ، وفي سا . المنشوشه .

<sup>(</sup>۱۲)م : بطيئًا ميالا (۱۳) د . تظاهرت // ط . يظهر (۱۹) سا : ﴿ المركز ﴾ مطموسة

فى طباع الماء عن أن تنال بتدافع أجزائه إلى المركز ، تدافعا مستويا . فحينئذ يكون بعد سطحه عن المركز بعداً واحداً ، فيكون مستديراً .

وأما الجسم اليابس فينثلم ، ولا يستوى عن انثلامه بالسيلان . والذى ينطبق عليه من الرطب يتشكل بشكله . فيكون الجسم اليابس يلزمه أن تنثلم استدارة سطحه .

وأما الرطب فيلزمه ذلك من حيث يلى اليابس وينطبق عليه ، ولا يلزمه من حيث لا يلى اليابس .

لكن اليابس ، وإن كان كذلك ، فليس يبلغ أن يخرج جملته ، عن كرية تلحقها ، خارجاً عنها ، هذه التضاريس . وهذا سيتضح في العلم الرصدي من التعاليم .

فهذه الأجسام كرات بعضها فى بعض، أوفى أحكام كرات، وجملتها كرة واحدة. وكيف لا، والميل إلى المحيط متشابه، والهرب عنه إلى الوسط متشابه. والوسط المتشابه يوجب شكلامستديراً، كما أن اللقاء المتشابه المستدير يوجب شكلامستديراً، ولو كان بيضياً وعدسيا فيتحرك البيضى، لاعلى قطره الأطول، والعدسى لاعلى قطره الأقصر، حركة وضعية، وجب من ذلك أن يكون متحركا فى خلاء موجود ضرورة، ولو تحركا على القطرين المذكورين لم تكن حركتهما فى الخلاء. ولكن كان فرض حركة لهما غير تلك الحركة، وفرض إذالة قطريهما عن وضعه، يقتضى خلاء ضرورة.

وأما الحركة المستديرة فى جسم مستدير فلانوجب ذلك بإيجاب ولايوجبه فرض . ونحن فى هذا الحيز الذى نحن فيه نجد الأجسام بالقسمة الأولى على قسمين :

10

<sup>(</sup>۱) ط. طبايع // ، ، ب ، ط . ينال // ، . يدافعا (٣) سا : من انثلامه (٤) م ، ط . ينثلم (٥) م ، ب . ط من حيث يلي الرطب // ط : + لا يلي اليابس (٨٠٧) م . كونه يلحقها . (٨) ط : التمالم الحسية . (١٠) أن ، ستطت في جبع التسخ ماعدا في رط > // د : للستدير (١٢) ط . أو عدسيا // في جبع النسخ ماعدا بخ . فيحرك (١٢) وأو عدسيا > // في جبع النسخ ماعدا بخ : فيتحرك // م و الأول > بدلا من و الأطول > (١٢) و أو عدسيا > // في جبع النسخ ماعدا بخ . فيتحرك // م و الأول > بدلا من و الأطول > (١٤) م : في بدي الله من و الأطول > (١٤) م : و بدي بنال و المنال ال

جسم بميل إلى أسفل من حيزنا ، وينقل علينا . وجسم لا يميل إلى أسفل ، بل ، إن كان ، بميل إلى فوق .

ونجد الماثل إلى أسفل إما متماسكا مفرط الثقل ، أو الغالب عليه ذلك المتماسك غير القابل للتشكيل بسهولة ، فيكون هذا أرضا أو الغالب فيه أرض ، وإما رطبا سيالا ، أو الغالب فيه ذلك ، فيكون هذا ماء ، أو الغالب فيه الماء . فلا نجد غير هذين . ولا نجد البسيط الثقيل غير أرض وماء . وما سواها فهو مركب . وأحدها غالب في جوهره .

وأما الجسم الآخر فنجده قسمين :

منه ما يحرق ويحمى أو الغالب فيه ذلك .

ومنه ما هو غير محرق أو الغالب فيه .

فنجد البسيط المشتمل علينا، من جهة ، جواً محرقاً ، وجواً غير محرق ، أو الغالب فيه ذلك .

وأما سائر ذلك فمركبات . فالجو المحرق نسميه نارا ، والغير المحرق نسميه هواء . ولا عكن أن يكون في القسمة شيء غير هذه الأجسام الأربعة الخارجة من قسمين :

أحدهما : ماثل إلى أسفل بذاته : إما متكاثف وإما سيّال .

والنانى : مائل إلى فوق إما محرق و إما غير محرق .

فنجد الأجسام البسيطة بهذه القسمة أربعة . ولا يمنع أن تكون قسمة أخرى

 <sup>(</sup>٣) // م ... بميل « الثانية » (٣) م : النقل (٤) سا ، ب ، د . الثير القابل(٤) ط : الشكل // ب، ط : الأرض (٤) م : مجد إلى مبي الأرض (٤) م : مجد إلى مبي الأرض والماء (٩) سا . \_ « ومنه ماهو غير محرق أو الغالب فيه ذلك » // م : \_ ذلك

<sup>(</sup>۱۲،۱۱)ب :\_ أو الغالبانيه ذلك (۱۳) م: غبر المحرق (۱۱) د : عنهذه (۱٦) سا ولمامحرق // د : أو غير (۱۷) م ، ط: أن يكون

توجب عدداً آخر . ولا أيضاً ندعى أن قسمتنا هذه هى بفصول حقيقية ، بل أردنا بهذا نوعاً من التعريف ، وتركنا الاستقصاء إلى مابعد فإن لقائل أن يقول : بل الأجسام الصاعدة منها ماهى متكائفة ، ومنها ماهى سيّالة ، والأجسام النازلة منها ماهى محرقة، ومنها ماهى غير محرقة .

فإن قال قائل هذا فنحن إلى أن نتكلف الاستقصاء فى هذا المعنى نجيبه ، فنقول :
إن المحرق النازل كحجارة محماة لا نجد الحمى فيه إلا غريباً ، وذلك الحمى يحاول تصعيده لكنه لا يطاوق ثقله . ألا ترى أنه لو جزى و أجزاء صغارا لصعد ، وإن تكلف الزيادة فى إحمائه فإنه يصعد أيضاً ، وإن كان كثيراً فإنه إذا ترك وفارقته العلة المسخنة ، لم يبق حامياً ، بل برد ونزل ، مع أنه يبقى جوهره .

والمتكاثف الصاعد لايلبث صاعداً إذا زال القسر عنه أو فارقه الحمى ؛ بل ينزل . فيكون حمى النازل وصعود المماسك أمر بن غريبين عنهما .

ونحن نتكلم في المعانى التي تصدر عن طبايع الأشياء أنفسها ، وكذلك إذا تأملت سائر الأقسام التي نورد تجدها بأمور عارضة غريبة لافصلية ، ولا عوارض لازمه . فلنقنع عا ذكرناه في أن ناراً ، وأرضاً ، وماه ، وهواء ، فنجد الأرض ترسب تحت الماء ، ويطفو عليها طبعا ، ونجد الهواء يميل ميلا شديداً مادام تحت الماء ، وإذا علاه وقف فلم يمل إلى جهة . ونجد النار ، سواء كانت صرفة لاتحس ، أو مخالطة للأرضية ، فتشف، تكون صاعدة . والصرفة لاتشف . ولهذا ما يكون الذي على الذبالة من الشعلة كأنه

// ط، د: تصرق // م: القبال.

<sup>(</sup>۱) م، ط: يوجب // م: يدعى (۲) د. الاستقضاء . (۲) م: القائل يقول
(۳) م: وأما الأجسام (٤) م. \_ ومنها ما مى هير محرقة . (٥) م. \_ إلى ، وفي ط زيادة
مى ﴿ في البحث ﴾ عن هذا المعنى (٦) د: فيها (٧) د: يطارق // ط: يرى // ط. يتكلف
(٨) ط: كبيراً //ب: وإنه//م: إذا تول (٩) م: يزل // في ط. يترد وينزل: وفي د . يرد
(١٢) سا، في أنفها (١٣) ب: تجدها // م. لوأزمه // ط. ولنتنع (١٤) م: يرسب (١٥) سا،
د ، ب ، يمليه (١٥) ط. تجد (١٦) م لم يميل // ط د: فتصرق ، \_ في سا (١٧) م، فيكون

خلاء أو هواء . وهو أشد إحراقاً وقوة ؛ إذ هو أقرب إلى الصرافة والقوة ، فيغمل إشفافاً أكثر . فإذا لم يقدر أن يغمل إشفافاً فعل نوراً وإضاءة . وكثير من الأشياء المشفة إذا أزيل عنها الإشفاف بالسحق والدق وإحداث سطوح كثيرة يبطل بها الاتصال المعين على الإشفاف ابيضت أو أشرقت ، مثل الزجاج المدقوق والماء المزبد والجمد المحرور ، وإن كان هذا ليس حجة على مانقوله من أمر النار ، فنرجع فنقول :

فالنار الصرفة والدخانية متحركة في الهواء إلى فوق ، ونجدها كما كانت أكبر حركة كانت حركتها أشد وأسرع ، ولو كان ذلك لضغط ما يحويها قسرا مرجحنا إلى أسفل كان الأكبر أبطأ قبولا لذلك وأضعف . وكذلك إن كانت العلة جذبا . ويخص الدفع أن المدفوع لايشتد أخيرا والطبيعة يشتد أخيراً . ولوكانت الحركة بالضغط لما كان ، رجحان النار أشد من ، أرجحنان الهواء ، في حيزه ، فإن المضغوط لاتكون قوة حركته أقوى من قوة حركة الضاغط ، مع علمك أنه لا يصلح أن يكون للجسمين المتخلفين بالطبع مكان واحد بالطبع . ويجتمع من هذه الجلة أن الحار أميل إلى فوق ، والبارد أميل إلى أسفل ، وما هو أيبس أشد في جهته إمعانا . فقد علمت أن ما هو أيبس من الحارين فهو أسخن . وستعلم هل الأمر في جنبة البرد كذلك ، أم ليس كذلك ، علما عن قريب .

وما أعجب قول من ظن أن النار البسيطة فى مكانها الطبيعى هادية لا تحرق ، وإنما هى كالنار التى تكون فى المركبات ، وأما اللهيب فهو إفراط ، وليس يعلم أن

<sup>(</sup>۱) في سا: فقعل (۲) سا: وإذا (۳) م: زيل // د: عنه // ط: وأحدث // د: 

« يبطل » مكررة (٤) م: الجهد (٥) ب، ط: المجرور // د: المحرد // د: يقولونه // د: بل ترجع // د: فيقول (٦) ط: الناد // ط: متحركين // م: أكثر (٧) د: حركة . 

(٨) م، ط: د: الأكثر // ط، د: وأضحف + حركة (٨) سا: كذلك // د: جذب (٩) م، ط: يشد // م: اجزاء // ط: ولوكان (٠١) م، د: ار عما // د، ط: // ط: ولوكان (٠١) م، د: ار عما // د، ط: // ط: هذا الأمر // م: من // سا: من // سا: من ارجعنان // م: لا يكون . (١٤) د: وستمل // ط: هذا الأمر (١٢) سا: من المبيعة // ط: يحرق (١٤) د: «كازالة » بدلا من «كالناو التي لا » // سا: من المركب وقد د: في المركب

الاشنداد المحرق في حرارة اللهيب لابد أن تكون له علة . فإن كانت تلك العلة مي الحركة فيجب أن يكون الماء النازل بالسرعة قد يسخن .

وأما إن قالوا إن هناك شيئا مسخنا من خارج فليدل عليه ، فإنه لاشىء يبلغ من إسخانه بسخونة أن يسخن جوهر النار ، بل إن كان لابد فبتحريكه . ثم مع ذلك ، فإن اللهيب ليس نارا صرفة ، بل مركبة مع اسطقس بارد ، ويكتنفها مبردات . ثم مع ذلك فقد نسى أن تلك النار العالية لوكانت غير محرقة لما اشتعلت الأدخنة مستحيلة إلى الرجوم وإلى الشهب والعلامات الهايلة .

وهذه الأجسام الأربعة سيتضح من أمرها أنها قابلة للكونوالفساد . وإنما الواجب أن نبحث عن حال الجسم الخامس أنه هل هوكذلك أو ليس .

<sup>(</sup>۱) ط: مكون م ، سا: على الحركة (۲) م: \_ للماء (۳) ب: واما ن ماقالوا // سا: فلتدل ( ٤٠٣ ) د: فهو إسخانه (٤) ب ، ط: ولابد// م، ب، ط: - ثم (٥) م ،ب: استقس // ط: وتكتفه // سا: ويكيفه // ب ، م: ويكتفه (١) ط: الفالية (٧) سا: المرحوم .

## الفصل الرابع

# فصل فى أحوال الجسم المتحرك بالاستدارة وما يجوز عليه من أصناف التغير وما لا يجوز

نقول أولا إن الجسم الذي ليس فيه مبدأ حركة مستقيمة بالطبع ، فليس من شأنه أن ينخرق، وذلك لأن الانخراق لا يمكن أن يوجد إلا بحركة من الأجزاء على استقامة ، أو مركبة من استقامات من جهات النافذ الخارق ، وبالجلة من جهات الخرق . وكل جسم قابل للحركة المستقيمة قسراً ففيه مبدأ حركة مستقيمة طبعاً ؛ إذ قد عرفت أن مالا ميل له فلا يقبل القسر ألبتة .

وإذا كانت الأجزاء ، التى تقسر عن ميل لها ممانع للقسر ، مايلةً إلى جهة الالنثام عن الخرق ، أو أمكن لها ذلك ، فيكون فيها مبدأ ميل إلى الالنثام . وذلك على الاستقامة ضرورة . فكل جسم منخرق ففيه مبدأ ميل مستقيم . فما ليس فيه مبدأ ميل مستقيم فليس تابلا للخرق . فالجسم المحدد للجهات الذى فيه مبدأ ميل مستدير فقط ليس قابلا للخرق .

ومن هذا يعلم أنه ليس برطب ولا يابس ، فاين الرطب هو الذى يتشكل وينخرق بسرعة ، واليابس هو الذى يقبل ذلك ببطء .

<sup>(</sup>۱) الفصل الرابع هكذا في كل من «م»، «ط»، (ه) د: ليس (التانية) (٦) سا: يتحرق //م: يتحرق //م: الانخراق //د: الاستقامة (٧) ط: الحارق//ط: الحرق (٨) د: أبح قد يتحرف ( بعد كلة طبعا ) //د: \_ إذ قد عرفت (٩) م، سا: \_ ألبته (١٠) م: صانع (١٢) م: متحرق //د: متحرف // سا: فعنه مبدأ (١٣) سا: للحرق (١٤) سا: للحرق (١٥) سا: للحرق (١٥

ثم نقول إن كل جسم قابل للكون والنساد ففيه مبدأ حركة مستقيمة ، وذلك لأنه إذا حصل منكونا لم يخل إما أن يكون تكوّنه في الحيز الذي يخصه بالطبع ، أو في حيز آخر . فإن كان تكونه في حيز آخر فإما أن يقف فيه بالطبع ، فيكون غير آحيزه الطبيعي طبيعياً له ، وهذا محال ، وإما أن يتحرك عنه بالطبع إلى حيزه ، وذلك ، كما علمت ، بميل مستقيم ، إذ لا يجتمع الميل إلى الشيء مع الميل عنه ، وفي كل انتقال إلى حيز ما ، سوى الانتقال المستقيم ، ميل عن ذلك الحيز .

وإن كان تكونه في حيزه الطبيعى فلا يخلو إما أن يصادف الحيز ، وفيه جسم غيره بالمدد ، أو يصادفه ولا جسم آخرفيه غيره .

فارن ورد على حيزه فشغله هو بكليته ، أو هو ومعه جسم آخر من طبيعته ، فــكان حيزه ، قبل ذلك ، خالياً ، وذلك محال .

وإن صادفه مشغولا بجسم آخر ، و دفعه هو عنه وأخرجه ، ثم استحال هو إلى مكانه ، يكون حيزه ذلك مما يصار إليه و يشغل بالحركة ، فيكون من الأحياز التي إليها حركات مستقيمة ، فإما أن تكون ، حينئذ ، شاغلة ، فيكون من الأحياز التي إليها حركات مستقيمة ، فإما أن تكون ، حينئذ ، غاية الجهة ، أو دون الغاية . وفي الحالين يكون محتاجا في أن يتحدد ، على ما علمت ، بجسم غير الجسم الذي يشغله ، وفي حيز غيره ، فيكون من شأن حيز هذا الجسم أن يكون حيزا يشغله بالطبع جسم من شأنه أن يصرف عنه ، فيكون من شأنه أن يتحرك إليه بالاستقامة ، كما علمت .

وهذا الجسم المتكون هو الجسم الذى هذا مكانه الذى يشغله بالطبع . وهذا الجسم فيه مبدأ حركة مستقيمة .

<sup>(</sup>٣) سا : لم يخلو (٣) م : وإن (٥) م ، د : في (٧) ط : الحيز الطبيعي (٨) سا : تصادفه
(٩) م ، ب: هو(الأولى)//وق ( د » : وهو (١١) م : ودفعه هو وأخرجه//سا ، د : ودفعه
هو وأخرجه عنه (١٣) ط : فيكون (الأولى) // م ، سا : \_ ذلك // ط : ويشغل // د : ويشغل
(١٣) ب : وإما (١٤) م : يتجدد // سا ، ط : علته (١٦) ط : يتصرف
(١٨) د : + ( هو جم من شأنه أن يغرق » ثم هو يكرر ﴿ فهذا الجم هو الجم الذي
هذا مكانه » // ط ، د : فهذا

وبقى وجه داخل فى بمض هذه ، الأقدام ، وهو أن يكون هذا الجسم ، بعد تكونه ، خارقاً ، بحصوله ، للجسم الشاغل لهذا الحيز الذى هو كالكل له أى إلى المنكون . فيكون الجسم الذى خرقه قابلا للحركة على الاستقامة . وهذا مشارك له من طبيعته بعد التكون . فهذا أيضاً قابل للحركة على الاستقامة .

وإذا كانت الأقسام هي هذه ، وكان بعضها محالا وبعضها يوجب مبدأ حركة مستقيمة ، وكل جسم ليس فيه مبدأ حركة مستقيمة ، وكل جسم ليس فيه مبدأ حركة مستقيمة فليس بمتكون .

فالجسم الذى فيه مبدأ حركة مستديرة بالطبع ليس يمتكون من جسم آخر وفي حيز جسم آخر ، بل هو مبدع ، ولذلك يحفظ الزمان فلا يخل . ولذلك لا يحتاج إلى جسم يحدد جهته ، بل هو يحدد الجهات ، فلا يزول عن حيز ، . ولو زال لم يكن هو المحدد بالذات للجهة .

و نقول إن طبيعته لا ضد لها ، وإلا لكان لنوعية الأمر اللازم عن طبيعته ضد ؛ فإن اللازم النوعي عن الضد ضد اللازم النوعي للضد ، ولو لم يكن ضداً له لكان إما موافقا لا مقابلة بينهما ؛ فيكون معنى عاماً ليس لزومه عن أحد الضدين ، من حيث هو ضد . فإنه لو كانلزومه متعلقاً بخصوصية الضد ، التي هو بها ضد ، لكان لا يعرض ، ولا يلزم للضد الآخر . فإذن لا يكون تعلقه بخصوصية ، فبقى أن يكون إنما يتعلق بمعنى ، أو يلزم معنى ذلك المعنى غير المعنى الذي يخصه ؛ وهو لاحتى للمعنى العام ، واللاحتى للعام عام يتخصص بتخصيص العام .

<sup>(</sup>۱) ط: يبق (۲) م: حارقا // ط، د: لحصوله (۲) بخ، ط: «أى إلى» وسقطت «أى» ق، سا، د (٣) م، ب: حرقه // سا: مشاركا // ب: في طبيعية (٥) سا: د الأقسام // سا: فكان (٦) سا: فنه // ط، د: فكل (٨) م: تكررت الجلة: « فالجم الذي فيه مبدأ حركة مندرة بالطبع فليس بمتكون » // م: فليس // ط: ولاقى (٩) سا: وكذلك // ط: يختل وقى «سا »: يحل (١٠) م: بحدد الجهات // د: الجعدد (١٢) م: إلا لكان // سا: لسرعة الأمر // ب: لسرعته (١٤) ط: موافقا أو مقابلا (١٦) د: بخصوصية الفد (١٧) سا. د: فهو // م: العامى // م، ط: ميتخصص (١٨) ط: متخصيص

فالنوعى المتخصص لا يجوز أن يكون لازما للضدين . والحركة المستديرة للشار إليها هي نوعية ؛ بل شخصية ، فلا تكون لازمة لطبيعته ولضدها . فبق أن يكون اللازمان متقابلين ، ومحال أن يتقابلا كالمضافين ؛ إذ فعل الضد وعارضه لا يشترط في وجوده له أن يكون مفعولا بالقياس إلى ماهية ما يعرض عن ضده ، ولا مشترطا في وجوده أن يكون معه . ومحال أن يكون يتقابل كالمدم والملكة ، حتى يكون أحدها لازما ، وهو الحركة المستديرة ، والآخر إنما يلزمه عدم هذه الحركة ، ولا يلزم عنه حركة أصلا ، التي لو لزمت لكانت مقابلة له . فيكون الآخر إذا وجد القوة المضادة للقوة الفاعلة المستديرة حاصلة في المادة ، فكانت المادة المتجسمة بها لامبدأ حركة فيها ألبتة ، وهذا المستديرة عودن مبدأ حركته قوة وصورة غير تلك القوة المضادة للصورة التي هي مبدأ المستديرة ، ويكون في جعم واحد مبدأ مسكن ومبدأ محرك ، وهذا محال ، بل مبدأ المستديرة ، ويكون في جعم واحد مبدأ مسكن ومبدأ محرك ، وهذا عال ، بل يكون الجسم البسيط إنما يتقوم بصورتين . وهذا ، كما بيناه ، محال .

فإذا لم يكن ضدها يغمل فعلا عدميا ولا مضافا ، والإيجاب والسلب لا يليق بهذا الموضع ، بقى أن يفعل فعلا مضادا أو متوسطا ، وإذا كان متوسط موجوداً كان مضاد لا محالة موجودا وكان له مبدأ ، فكان الضد فى الطبيعة عن القوة المحركة على الاستدارة . فكان ذلك أولى أن يكون ضدا .

على أنه لا واسطة بين حركة مستديرة وبين كل ما يفرض ضدا لها. وقد تبين هذا من قبل . فبين أن الصورة الفلكية البسيطة لا مضاد لها . فبالحرى أن لا يكون الفلك متكوّنا من بسيط ؛ بل هو مبدع ؛ وذلك لأنه إن كان متكوّنا عن جسم آخر ،

10

<sup>(</sup>۱) ب: فالحركة(۲) م،ط: يكون//م: للطبيعة (۳) ب، غ: ـ فى (٥) سا: مقامل العدم، ط: متقابلا كالعدم // د: لازم (٦) م: ـ يلزم (٧) م، د: متقابلة // ط: الفاعلة + للحركة (٨) د: وكانت // م: فيه (٩) م: حركة // م: للصور (١٠) ب: للستدبر // ط: فيكون (١٢) م: والسلب والإبجاب (١٣) م: متوسطا (الثانية) // م، سا: ـ له // د: وكان (الثانية) (٥٠) د: استدارة (١٦) م: وقد بين (١٦ ـ ١٨) سقط من « د » وقد تبن هذا من قبل إلى قوله « متكونا من » (١٨) م. سا: مكونا من// ط. د: مكونا عن

ولامحالة أن لذلك الجسم مادة ، لم يخل : إما أن تكون تلك المادة ، قبل حدوث صورة جوهر الغلك ، خالية ، أو تكون لابسة لصورة أخرى .

فإن كانت خالية كانت مادة بلاصورة ألبنة ، وهذا محال .

وإن كانت لابسة لصورة أخرى ، فلا تخلو إما أن تكون مضادة لهذه الصورة لا تجامعها ، وترتفع بحدوثها ، فيكون للصورة الفلكية ضد ، وليس لها ضد ، أو تكون تلك الصورة لا تنافى الصورة الفلكية ، بل تجامعها ، فنكون تلك هى الصورة الفلكية المقومة لمادة الفلك ، وهذا أمر طارىء ولاحق مما تتقوم مادة الفلك دونه بتلك الصورة ، فلا تكون هذه صورة الفلك . والقوة الأولى فيه لا يكون حدوثها كونا للفك ، بل استكالا للجوهر الفلكي .

ثم ننظر أنه هل تكون المادة الفلكية ، مع تلك الصورة قابلة للحركة المستقيمة وغير ذلك ، أو لا تكون . فإن لم تكن ؛ بل كانت ، مع تلك الصورة ، لازمة لحيز التحديد غير منخرقة ، ولا قابلة للعوارض التي تتعلق بالحركة المستقيمة ، فقد كان الفلك موجودا قبل تكونه . وإن لم يكن كذلك ؛ بل كان في ذلك الوقت ، غير لازم لحيز التحديد ، وقابلا للمستقيات ، لم يكن مع وجود الحركات المستقيمة وإمكانها ، يحدد حيز ، وهذا خلف .

وبالجلة ، فإن الذى تتحدد به الجهات للحركات المستقيمة لا يجوز أن لا يكون موجودا وتكون المستقيات موجودة ، بل الحق أن مادة الصورة الفلكية موقوفة

<sup>(</sup>۱) ط: م، سا: \_ آخر ولا محالة // م، ط، د: م. ط: يكون (۷) سا: لانـــة // ط: بصورة (٤) ب: فإن كانت // سا: لانـــة // ط: يكون (٥) م، ط، د بجامها و برتفع // م، سا: الصورة // سا، د: \_ الفلكية (۷) م: يقوم (۸) م، سا، د: يكون هذا // ط: فلا يكون/(د وق د: ولايكون (۱۰) ط: ينظر //ط: يكون/((۱۱) ط، سا: يكون/(د: وإن لم فلايكون، وق د: ولايكون (۱۰) ط: ينظر //ط: يتملق (۱۳) م: تكويته//د: لازمة (۱۱) د، وهامش ط: أما كنها // سا: إمالنها م: عدد (۱۱) ط: بالجلة // طم، سا، ب، ط، د: أن يكون // م، ط: ويكون رن

على صورتها . فلهذا قيل ليس لها عنصر أى شىء قابل للضدين ، لا أنه لا مادة هناك قابلة للصورة . وبهذا حكم الأكثرون ، واتفقوا على أنه ليس عنصر الفلك عنصر الأجرام الكاينة الفاسدة .

وليس إذا اتفقا في أن السهاوية ذات جسمية ، والأرضية كذلك ، يلزم أن يكونا قد اتفقا في العنصر ، كما ظن بعضهم . فإنه ليس إذا اشترك شيئان في معنى جامع بجب أن يكون استعداد ذلك المعنى في كايهما واحدا ، وإلا كانت الحيوانية تستعد في الناس لمثل ما تستعد في البياض لمثل ما تستعد له في السواد . وهب أن طبيعة المقدار فيها نوع واحد مستعد لأشياء متفقة ، فليس المقدار نفسه هو الموضوع والمادة ، بل هناك طبيعة ومقدار . فإن صح أن المقدار واحد لا تختلف طبيعته فيهما لم يصح أن المادتين الحاملتين للمقدار طبيعتهما واحدة في النوع . وليس إذا اشتركا في قبول المقدار يجب أن يشتركا في كل استعداد .

فليس إذا اتفق شيئان فى أمر وجب أن يتفقا فى كل أمر ؛ بل لا استمداد فى هذه المادة لغير هذه الصورة . ولو كان لها استمداد صورة أخرى لكان فى طبيعة هذا الجسم أن يقبل الكون والفساد إلى المستقيات ، وعرض ما ذكرناه من المحالات .

والذى ظن أنه يناقض هذا بأن أرى أشياء لا تنكون عن أضداد ، وصوراً جوهرية تنكون عن الإعدام كالإنسانية والفرسية ، وأشياء أخرى ، فإنه لم يعلم أولا أنه ليس المراد بقولنا إن الجوهر يكون عن ضده جملة الجواهر ، بل معناه أن الصورة الجوهرية تبطل عن هيولاها بضدها ، وتحدث بعد ضدها . ولم يعلم أنا لسنا نقول هذا

<sup>(</sup>۱) م، سا ، د: صورته // سا ، د: له (۷) د ، سا : قابلا (۳) ط : الأجسام (٤) م: انفتنا (٥) م، سا : \_ يجب (٦) ب : كلاها (٦) ب ، سا : لكانت // ب : تستوجب // ب : (٧) تستعد في م //ط : يستعد ، وفي ب ، سا : مستعد // د : الطبيعة // سا : «الكونية » بدلا من اللونية // م : \_ ما (٨) ط ، ب : ومستعد ( ٩ ، ١٠) م : + فيها نوع // م ، د ، سا : \_ واحد (١٠) م : فيها // م ، د : فلم // م : وطبيعها (١١) م ، ط : الاستعداد (١٢) سا : موجب (١٤) م : ذكر نا (١٥) ط : يظن // م : يتكون (١٦) م : الفرسة (١٧) م : العمور (١٨) ط : يبطل // د : هولاتها // م : وبحدت

فى كل جوهر ، بل إنما نقول فى الجواهر المركبة من مادة وصورة ؛ ولا كل الجواهر المركبة بهذه الصغة ؛ بل جواهر الأجسام البسيطة التى لا شيء هناك إلا مادة وصورة بسيطنان ؛ فإن المادة قبل تكوّن الجسم البسيط عن مادته لا يخلو إما أن يكون لا صورة فيها ، وهذا محال ؛ أو يكون لها صورة لم تبطل فيكون إما أن الثانى ليس ببسيط بل مركب الصورة ، وإما إن كان بسيطا كانت بساطته مما قد تم بالصورة الأولى ؛ وهذا الثانى لازم عارض لا حاجة إليه فى تقومه . فليس هناك تكون ؛ بل استحالة واستكال .

فأما إن كانت هناك صورة فبطلت بوجود هذا ، فتلك الصورة هي الضد لها ، وليس الضدكل ماليس الشيء . فقد يجتمع مع الشيء في المادة ماليس هو ، مثل الطع مع اللون، ولا كل مالا يجتمع بمضاد ، فإن كثيراً مما لا يجتمع ليست ، متضادة ، بل أن يكون في المادة قبول لها . ولا كل ماليس الشيء ولا يجتمع ، وفي المادة قبول لها ، فإن الصورة الإنسانية والفرسية بهذه الصفة وليستا بمتضادتين . وذلك لأن المادة ، وإن كانت قابلة لمما ، فليس قبولا أوليا بقوة للقبول مشتركة أو قوتين متوافيتين معاً ، بل كل واحد منهما مما يحتاج المادة ، في أن يتم استعدادها له ، إلى أمور توجد له . فإذا حصل استعداد أوليا ، أحدهما بطل استعداد الآخر ، بل يجب أن يكون الاستعداد لها معاً استعداداً أوليا ، حتى يكون ضدا ، ويكون لقوة واحدة مشتركة فيضاد الواحد واحد ، على مايصح في الفلسفة الأولى .

وبمد هذا كله ، فلا يجب أن يكون خلاف أبمد من خلافه . والذي يدعيه هذا

<sup>(</sup>۱) م: نتوله// م: الجوهر، وفي د: جواهر (۲) سا: بجواهر// م: \_ لا// سا: بسيطتين (۵) د: أولى (۷) ط: أو استكال (۸) سا، ط، د: وأما (۱۰) م، د، سا، ط: \_ بمضاد // د: فليست (۱۱) م، سا، ط، د: \_ الشيء (۱۲) م: والفرسة (۱۳) م: يتوم القبول // م: مشتركا // ط: متوافقتين // ب: واحدة (۱۱) د: \_ له // ب: لها (۱۰) ب: أحديها // ب: الأخرى // سا: « جيما » بدلا من « مما » (۱۱) م: تضادا لواحد واحد (۱۸) ط: فيجب أن لا يكون

المنكاف من أن فى الغلك طبيعة تضاد مثل التقبيب والتقعير فقد أجيب عنه. ومع ذلك ، فلا كثير منع منا لأن تكون لعوارض الفلك ولواحقه أضداد لاتستحيل إليها ، مادامت طبيعته موجودة كالحلاوة للعسل . فإن الحلاوة وإن كان لها ضد ، فإن العسل غير قابل له فى ظاهر الأمر ، وإنما كلامنا فى صورته ، وأنه لاضد لها ، وأنها لاتنفير ولا تنفير الأمور اللاحقة لها ، وإن كان لها أضداد ، كما أنه لوكان طبيعة العسل بحيث لا تنسد صورته لبقيت الحلاوة فيه دائمة لا تستحيل .

والذى قيل إنكم إنما تستدلون على أن طبيعة السهاء لا ضد لها لأجل حركتها ، م تقولون إن طبيعتها نفس ، وإن حركتها صادرة عن الاختيار ، وتارة تقولون إن تحركها أمر مباين للمادة أصلا غير متناهى القوة ، فإن كان محركها نفسا أو أمرا مباينا فليس محركها طبيعيا . فها تنكرون أن يكون لطبيعتها ضد فإنه لاسبيل إلى إبانة ذلك من حركة تصدر عن نفس أو مباين آخر ، لا عن طبيعة .

فالجواب عن ذلك أن جوهر الساء صورته وطبيعته هى هذه النفس اللازم لها هذا الاختيار بالطبع. فإنك ستملم فى العلوم الكلية أن كل اختيار فما لم يلزم لم يكن اختياراً صادقاً . لكن ربما لزم عن أسباب خارجة تبطل و تكون . وربما كان مبدأه بعقل ذاتى طبيعى .

وقد علم أن النفس لا ضد لها ، وأنها إذا كانت صورة مادة ، ولم يكن لها ضد يبطل بالنفس ، ولم يصح أن تتعرى المادة عن صورة أصلا — استحال أن تكون هذه الصورة من شأن المادة أن تفارقها .

10

<sup>(</sup>۱) د : أجبت (۲) م : فلا كر // سا : فلا كثر // م ، ط : يستعيل // م : - إليها (٤) د : صورة (٥) د : فلا (٦) م ، ط ، د : يفسد // ط ، م ، د : يستعيل (٧) ط : -إذ كر د : يستدلون (٨) م : يتولون ، وف سا : يتول // م : يتولون (الثانية) (٨) سا : تباين // د : بأن // م ، سا : \_ كان (١٠) د : وليس // م ، سا : ينكرون // ط : إبانته (١١) ط : يصدر (١٢) د : اللازمة (١٤) ط : لزمه // سا ، د : من (١٤، ١٠) ط : لتتل ذاتي طبعي (١٢) ط : قد // (١٧) م : يتمري // ب ، د ، ط : الصورة (١٨) م : يفارقها

فهذا التشنيع، وهو أن مبدأ هذه الحركة نفس، هو الذي يؤكد أن مبدأ هذه الحركة لا ضد له.

وأما المحرك غير المتناهى القوة فليس هو المحرك الذى فيه كلامنا همنا؛ بل هو المحرك المصرف للنفس تحت مثاله الكلى تصريف المتشوق إلى النقبل به والاستكمال بالنشبه مكما صنعلمه .

فقد بان أن هذا الجرم لا يقبل الكون والفساد، فلا يقبل النمو. فإن قابل النمو في طبعه الكون، فهو غير قابل الاستحالات المؤدية إلى تغير الطبيعة، فإن من الاستحالات ما هو سبيل إلى تغير الجوهر، مثل تسخن الماء، فإنه لا يزال يشتد حتى يفقد الماء صورته.

وإذ قد عرفنا هذا الجسم وأنه غير متكون ، فقد ظهر أنه غير فاسد ، إذ قد ظهر
 أن صورته موقوفة على مادته .

على أنا نقول: إن كل فاسد متكون ، وكل منكون جسمانى فاسد فلا يجوز أن يكون شيء جسمانى متكونا ولا يفسد ألبتة ، وشيء جسمانى تفسد صورته عن مادته ، ثم لا يتكون ألبتة . وذلك لأن المادة الموضوعة للصورة لا يخلو إما أن يجب مقارنتها لتلك الصورة أو لا يجب . فإن لم يجب كانت المادة ، باعتبار طباعها ، جايزا عليها أن توجد لها الصورة وأن لا توجد . فإن وجدت لها الصورة ، ولا أيضا يمتنع ، فهى ممكن في طباعها أن تكون لها لا محالة ، ولا أيضا يمتنع ، فهى ممكن في طباعها أن يوجد لها الصورة وأن لا يوجد لها الصورة وأن لا يوجد لها .

<sup>(</sup>٣): ب، ط، د: الذير // د: كلامنا فيه // م، سا: هاهنا (٤) م: المنصرف/ ط، د: مثال // ب: تصرف // سا، ب: الثقيل (٢، ٧) ب، سا: قابل النمو قابل في طبعه الكون، وفي د: فإن قابل النمو في طبيعته الكون // الكون، وفي د: فإن قابل النمو في طبيعته الكون // سا: غير // م: تغيير (٨) سا: هومثل (١٠) سا: قد فرفنا عن // د: قد (١٢) سا، د: فلا (١٣) ط: مثلونا ولا//سا: فلا يفسد // م، ط: يفسد (الثانية) (١٤) د: أن يكون (١٥) د: بحسب اعتبار (١٦) م، ط: يوجد // م: وإن كانت لا توجد (١٧) م، ط: يكون // م: له (١٨) سا، د: \_ « لها » الثانية

فلتنظر الآن أنه هل يكون في قوتها أن تكون لها هذه الصورة دائما أم لا .

فنقول : إن كان يمكن ذلك فلا يخلو إما أن يمكن لا كون هذه الصورة لها دائما أو لايمكن .

فإن كان في قوتها أن يكون لها الصورة دائماً ، وليس في قوتها أن لايكون لما الصورة دائماً ؛ بل تكون قوتها على عدم الصورة محدودة ، وجب أن يكون ماينعدى ذلك الحد يجب فيه وجود الصورة ويمتنع لا وجودها ، والمادة والأحوال تلك بعينها ، وهذا محال ، وهذا خلاف الوضع . فبقي أنها ، إن كانت تقوى على وجود الصورة لها دائمًا فتقوى أيضاً على عدم الصورة لها دائمًا . وما يقوى عليه الشيء فإنه إذا فرض موجوداً أمكن أن يعرض منه كذب . وأما المحال فلا يعرض. لـكن هذا للمني للمكن موجود ، ويعرض منه المحال على مانبينه. فلنفرض أنَّ مايقوى عليه يكون، وهو وجود الصورة دأمًا ، وهو مع ذلك يقوى على عدم الصورة دأمًا ؛ فلا يستحيل أن يكون مما يقوى عليه وقتا ما . فإن استحال أن يكون مايقوى عليه لم يكن مايقوى عليه مقويا عليه. فإن اللقوى عليه إنما يكون مقويا عليه عند فرض مقابله موجوداً . فإن كان كون مقابله موجودا يمنع القوة عليه ، فلا قوة عليه ألبتة . لكنه يستحيل ، بعد فرضالقوة الأولى، أن يفرض القوة الثانية بالفعل، و إلا لـكانت الصورة، في زمان غير منناه، موجودة ولا موجودة معا . فإذا كان هذا محالا ، فالوضع ليس يُكذَّب غير محال ، بل هو محال . فحال أن تكون المادة يقوى على أن يكون لها صورة زمانا بلا نهاية ، وهي مع ذلك تقوى على أن يكون لها تلك الصورة .

<sup>(</sup>۲) ط: يمكن ان لا كون (١) سا: وإن // م: إذ لا تكون (٥) ط: يكون // ب، بخ، د: محدودا // م، سا بما يتعدى (٦) م: و يمنع // م: وجوده (٧) « هذا » الثانية سقطت فى سا، د // د: ب، سا، د: فقد بق// ط: يقوى (٨) م: دا ثما(٩) م: فلا يعرض لهذا المنى المكن الموجود (١١) سا: مو // م: مما يقوى (١٣) د: بأن المقوى (١٤) ط: //فلا قوة عليه ألبتة مكررة // سا: مع فرض (١٥) د: بالقعل (١٦) سا: عين محال //: م، طيكون (١٨) م: لا يقوى

فبيّن أنه لامادة من للواد تقوى على حفظ صورة لها إمكان عدم زمانا بلا مهاية . وبهذا تبين أنه لايقوى على أنه يعدم لها صورة زمانا بلا نهاية ، فليس شيء مما يفسد لايتكون ألبتة . لايتكون ألبتة .

وليس لقايل أن يقول إنه إنما عرض المحال لأنك فرضت للمقابل وجوداً مع المقابل .

قيل له : إنما عرض المحال لأنه وجب فرض المقابل موجودا مع المقابل ، حين فرضنا المشكوك فيه موجوداً ، ليتبين لنا الخلف .

<sup>(</sup>۱) ط: فتبين // ط: ليس ولا مادة // م، ط: يقوى // د: إن كان عدم (۲) ط: وكذلك يتبين // م: يقدم // د: فما شيء يتبين ، وفي « م » وهذا يتبين // م: مقوى // م: يقدم // د: فما شيء (٣) م: \_ ولا شيء مما يتكون يفسد ألبتة (٦) ط: فقيل له، وفي ب: فيقال له // (٧) د: موجود // د: أن الحلف

# الفصل النجامس فعل في

#### أحوال السكواكب ومحو القمر

إن هذا الجسم السهاوى يدل الحس على أنه يتضين أجراما مخالفة له فى النسبة إلى الرؤية . فإن عامته مُشفِ ينفذ فيه البصر . وفيه أجسام مرئية لذاتها مضيئة ، كالشمس والقمر والكواكب . وبعضها فى الترتيب فوق بعض ؛ إذ نشاهد بعضا منها يكسف بعضا ، و نشاهد بعضها بغمل اختلاف المنظر ، على ما تشهد به صناعة الرصد ، وبعضها لا يغمل ذلك . ونجد لطائفة من الكواكب ، مع الحركة التى تخصها ، وضعا محفوظا لبعضها ، عند بعض ، وطائفة تخالف ذلك . ونجدها تتحرك من المشرق إلى المغرب ثم تتحرك أيضا من المغرب إلى المشرق . وذلك مما لا يتحقق إلا على وجوه ستعد فى صناعة بعدهذه الصناعة ، فيتحقق من هذا أن هناك حركات مختلفة .

فتبين بهذا الاعتبار أن الكواكب أجرام غير الأفلاك التي تحملها . ثم نعلم أنها لا محالة من جنس الجوهر المبدع ؛ إذ قد قلنا إن المتكونات لا تتخلل الأجسام غير إن المتكونات لا تتخلل الأجسام غير المتكونة تخللا كالشيء الغريب فتكون ، لا محالة ، بسيطة ؛ إذ المركبات متكونة ، فنكون أشكالها كرية ، على ما يرى بالحقيقة .

 <sup>(</sup>١) م، ط: الفصل الحامس (٤) م، ب، بخ: \_ إن // م: تخالفه // م، د: \_ له

<sup>(</sup>٠) م: وإن // ط مثغة // م: المعر (٦) م، د: يكتف // د: \_ « ونشاهد بعضها

<sup>(</sup>٧) م ، ط: يشهد ، وق د: شهد (٨) م ، ط: يخصها // م: لبعض

<sup>(</sup>٩) : م ، ط ، د : يتحرك (١٠) م : سبعة (١٣) د : الجواهر التي لا يتـكون // م : ـ قد (١٤) م ، د : يتحلل // د : النير (١٥) م ، د ، سا ، ب : تحللا // م ، ط : فيكون

والقبر من جملة هذه الأجرام ، له لون غير الضوء يتبين له إذا انقطع عنه النور الذي يوجب الحدس، في أول الأمر ، أن مبدأ وقوعه عليه من الشمس، حتى إنه يتقدر ويتسمت بحسب ما يوجبه وضعه من الشمس، قربا وبعدا . ثم يحقق التأمل ذلك الحدس وإذا توسطت الأرض بينهما انكسف .

وأما سائر الكواكب فكنيراً ما يظن أنها تقتبس النور من الشمس. وأنا أحسب أنها مضيئة بأنفسها وإلا لتبدل شكل الضوء للقتبس فيها بحسب الأوضاع، وخصوصا في الزهرة، وعطارد، اللهم إلا أن نجعل ذلك الضوء نافذا فيها. فإن كانت ذات لون لم ينفذ فيا أدى في كلتيهما على السواء، بل أقام على الوجه الذي يلى الشمس. وإن لم يكن لها لون كانت مشفة لا تضيء ، كلتيهما، بل من حيث تنعكس عنه. وهذا الرأى مني يكاد يقارب اليقين.

وأما القبر فلا نشك فى أن ضوءه ونوره مقتبسان من الشمس ، وأنه فى جوهره ، ذو لون إلى العتمة للشبعة سوادا . أما هو فإن كانت تلك العتمة ذات نور أيضا فليس نورها بذلك النور الذى يحس به من بعيد . ويشبه أن يكون جوهره بحيث إذا وقع عليه ضوء الشمس فى جهة استضاء سائر سطحه استضاءة ما . وإن كان ليس بذلك النامع . فلذلك ليس يشبه لونه عند الكسوف لونه ، وهو بعد هلال . فإن ما وراء المستهل منه ، أعنى ما يصل إليه ضوء الشمس يكون أكثر إضاءة منه إذا كأن كاسفا . وقد توصل بعضالناس من ثبوت اللون لبعض الأجرام الساوية ، أو تسليمنا أنها مبصرة ،

<sup>«</sup> نافذا ∢ . (۸،۷) ب: و إن كانت ذاته (۸) د : لتام (۹) ط : مشفة مضيئة //سا : بكلتهما // ۲، ب، ط : ينعكس (۱۰) د : « معنى » بدلا من « منى » // وفى م : متى

<sup>(</sup>۱۱) د : تشكله // ط:ضوئه. فا نه (۱۲) م:التيمة المشيقة // سا ، ط : « ما » بدلا من «أما» // م : القيمة // ب ، د // ط عن ذات (۱۳) ب : بذاك // ب : نحس (۱۰) م : البليع ، وق ط : البليغ (۱۰) سا : بشبه // م : هذا (۱۱) د : كاشفا (۱۷) م ، د : يوصل // م : ــ اللون م : بيوت // م : ــ اللون

أن أوجب من ذلك أن تكون الموسة ، وأورد قياسا يشبه القياسات التعليمية وما أبعده منها فقال: إن المشائين يسلمون أنه لا مبصر إلا وهو لامس ، ولا ينعكس . فقوة اللمس أقدم من قوة البصر . لكن نسبة قوة البصر إلى المبصرات كنسبة قوة اللمس إلى الملموسات . فإذا بدلنا يكون نسبة الملموس إلى المبصر كنسبة اللمس إلى البصر ، لكن اللمس أقدم وجوداً في كل شيء من البصر ، فالملموس أقدم من المبصر . وكما أنه لا يكون الشيء ذا بصر إلا إذا كان ذا لمس ، فكذلك لا يكون مبصراً إلا وهو الموس .

فالذى نقوله فى جواب هذه المغالطة المفتعلة ، التى لاشك أن صاحبها كان يقف على أنه يسكلفها متعسفا ، أنه لو كان بينا أنه ، إذا كانت أشياء متناسبة ، وإذا بدلت تكون متناسبة ، لم يحتج إلى أن يقام عليه برهان ، وقد احتيج . وإن كان إذا أقيم عليه البرهان ، على جنس منه ، قام على نظائره من الأمور الداخلة فى جنس آخر ، أقيم عليه البرهان فى المندسة ، أغنى عن أن يقام عليه البرهان فى العدد . وليس كذلك بل احتيج إلى استثناف برهان عليه فى صناعة العدد . وكذلك إذ أقيم عليه البرهان فى المدد ، وكذلك إذ أقيم عليه البرهان فى المندسة والعدد ، ولم يقم عليه فى الأشياء الطبيعية ، لم يلزم قبوله .

وبعد ذلك ، فإن إبدال النسبة إنما يكون فى الأشياء التى تكون من جنس واحد تكون فيها النسبة محفوظة فى حالتى الأصل والإبدال ، وتكون نسبة فى معنى واحد بعينه محصّل ، وللنسبة حقيقة معقولة مشتركة فيها . مثال ذلك أنه لما علم أن لكل مقدار إلى كل مقدار نسبة النسبة التى هى محدودة فى خامسة كتاب الأسطقسات لأوقليدس ، ولكل عدد إلى كل عدد نسبة النسبة التى هى محدودة فى سابعة كتاب الأسطقسات

<sup>(</sup>۱) ط: قباسات (۲) م: أبعد (٤) ط: المبصرات (٥) سا: « إلى » بدلا من « ف » // ب: فكا ، (٨) « ط » : كان أشياء // سا ، ب ، ط: قإذا (٩) م، ط: يكون // م: - إلى // ط: أو إن كان (١٠) ط: فقد قام (١١) ب: من البرهان (الأولى والثانية ) //م: أعنى من// (١٢) سا: « اشتياق » بدلا من استثناف // سا: فلذلك (١٣) ط، د : عليا (١٢) ط: ويكون (١٦) م: والنسبة // م: مشترك (١٧) ط: بخاصة (١٧) ستط فى « سا » من ولكل عدد إلى كلة « لأوقادس » // د : « إلى كل عدد » مكررة فى د // م: - النسبة

لأوقليدس، وعلم أنه كما أن للأول عند الثانى نسبة ، وللثالث عند الرابع نسبة ، فكذلك لاشك أن للأول عند الثالث نسبة من ذلك الجنس، وللثانى عند الرابع نسبة من ذلك الجنس. ثم بعد ذلك وقع الاشتغال بتكلف أن نبين أن هذه النسبة مقايسة لتلك النسبة لاتخالفها .

لكن الأمور الطبيعية ليس يجب أن يكون فيا بينها النسبة المعتبرة في المقادير والأعداد، من حيث هي طبيعته، لامن حيث هي مقدرة أو معدودة. فإن كان لبعضها إلى بعض نسبة ما فليس يجب أن يكون تلك النسبة محنوظة في جميع الطبيعيات في الجنس، فضلا عن النوع. فنسبة البصر إلى المبصر هي أنه قوة تدرك اللون الذي فيه ، وليست هذه النسبة نسبة اللمس إلى الملوس في النوع ؛ بل في الجنس من حيث أنهما مدركتان إدراكا حسياً. ثم ليست هذه النسبة موجودة بين البصر واللمس ، لا جنسياً ولا نوعيا ؛ بل هناك نسبة أخرى لا تشابه هاتين ، وهي نسبة وجودها في الحيوان ، وأحدها قبل . وليست هذه النسبة بما يوجد بين المبصر والملوس على النحو الذي ينفع هذا المتشكك ، لأنه ، وإن تكلفنا أن نجمل النسبة من جنس واحد ، وهي النسبة إلى الحيوان بانه للحيوان ، كان الإبدال فيه أن وجود الملوس للحيوان متقدم على وجود المبصر له ؛ إذ يجوز أن لا يبصر الحيوان شيئا، مع جواز أن يلمس ، ولا ينمكس .

وهذا مسلم لاينفع فى أن مامن طباعه أن يلمس مطلقا قبل ما من طباعه أن يبصر. و إن احتال فلم ينسب واحداً واحداً نسبة مطلقة ، بل زاد ، فقال : إن وجود اللمس

<sup>(</sup>٢) م: سقظ: لاشك أن للأول عند الثالث نسبة من ذلك الجنس و » (٣) سا: الاشتعال // ب: ثم وهم بعد ذلك (٤) م، ط، د: يخالفها (٥) م، سا: ليست (٦) سا: طبيعة // سا: بعضها (٨) سا: فصلا // د: عن الموضوع // م، ط: يدرك (١٠) ب: أنهما قوتان (١١) سا: لا جنساولا توعا // د: « مى » بدلا من « ومى » (١١) م: يما (١٣) ط: يجعل (١٧) ط: ولا ينفع // سا: قيل (١٨) م: \_ واحدا م: « إن وجود المس

قبل وجود البصر ؛ لأنه في الحيوان كذا ، ولا وجود لها إلا في الحيوان ، فيكون ذلك أقدم من هذا مطلقا ، ويكون إنما ذكر الحيوان لا لأن يكون معتبراً في المحمول ، بل مأخوذاً وسطاحتي تسكون النسبة بين البصر والمبصر مشاكلة للنسبة بين اللامس والملوس — سلّمنا مثلاذلك . لكن لم يكن من جنسها النسبة المبدلة ، التي لوكان من جنسها أيضا ، لم يكن الإبدال بينا مالم يبرهن على أن من الناس من لا يسلم ذلك ؛ إذ يرى أن في بعض الأجسام إبصاراً ولا لمس ، وهو الغلك . فإنه إنما يتقدم اللمس الإبصار في الحيوان المركب . وصاحب هذا الاعتراض يميل إلى هذا الرأى ميلا ظاهرا .

ونعود إلى ماكنا فيه فنقول: وأما المحو الذى فى وجه القمر فهو مما بالحرى أن يتم فيه إشكال. وعسى الظنون التى يمكن أن ترى فيه هى أنه لا يخلو إما أن يكون ذلك فى جوهره أو خارجا عن جوهره. فإن كان فى جوهره فلا يخلو إما أن يكون امتناعه عن قبول الضوء قأمًا عليه هو بسبب أنه مشف، أو ليس هو بسبب أنه مشف، ولكنه إنما لا يقبله لأنه غير مستعد لذلك بسبب خشونة مقابلة للصقالة، أو ثلمه، أو كيفية أخرى مانعة لقبول النور إما فى جوهره وإما لأمر عرض له خارجا.

فإن لم يكن فى جوهره لم يخل إما أن يكون بسبب ستر ساتر إياه عن البصر، أو بسبب تشكل يعرض له، كا يعرض للمرآة من وقوع أشباح أشياء فيها، إذا رؤيت تلك الأشياء فيها لم تر معها براقة ، وإن كان بسبب ستر ساتر إياه عن البصر لم يخل: إما أن يكون الساتر شيئا من الأجسام للوجودة تحت الأجرام الساوية فى حيز العناصر، أو من الأجسام السهوية .

<sup>(</sup>١) سا : لا وجود (١) سا : \_ وُبِكُون (٣) م، ط : يكون

<sup>(</sup>۴، ع) د ، ط : البصر واللس مثاكلة لنسبة بين المبصر والملوس (٤) م : المبصر والملوس (٤) م : المبصر والملوس (٤) م : البصر والملوس (٨) ب : \_ لكن (١) م : ايصار به وفي « سا» إقصارا // م ، سا: \_ إنما // د : وإنه // (٨) سا : « يجري » بدلا من « بالحرى » (١٠) م : \_ « أو خارجا عن جوهره » (١١) م : \_ عليه م : نسب // م : أو بسبب هؤلاء (١٢) سا : بكة (١٣) م : « إما في جوهره » مكررة (١٤) م : « النفر » بدلا من البصر // م : \_ بسبب // م ، سا ، ب : المراى ، ط : للمرات (١٥) م ، ط ، ب : فيه // م : ريث (١٦) سا : اشتياقية (١٦) م ، ب ، سا : فيه //سا : \_ ستر (١٧) م : \_ في (١٥٠١ ) م : الميائية

فيكاد أن تكون هذه الأجسام هي التي تصلح أن تكون ظنونا في هذا الأمر، وإن كان كل قسم رأياً رآه فريق . والأقسام المنشعبة من كون ذلك شيئا في جوهره تفسد كلها بما قدمنا من القول فيه من أن الأجسام السهاوية لاتركيب فبها، وأن كل جرم منها بسيط منفق الطبايع على أتم أحواله التي يمكن أن تكون له في جوهره والقسم المنسوب إلى انطباع الأشياء فيه .

وما قيل إن البحار والجبال يتصور فيه فيبطل بأن الأشباح لاتحفظ في المرائى هيئاتها مع حركة المرائى ، طولا وعرضا ، ومع اختلاف مقامات الناظرين ، والخيال الذى في القمر محفوظ . وعلى أن المرائى ، التي تصلح لأن ترى مضيئة ينمكس عنها الضوء، لاتصلح للتخييل، ولا يجتمعان فيه . فإن ما ينمكس عنه الضوء إلى البصر لايؤدى الخيال ، وما يؤدى الخيال لاينمكس عنه الضوء إلى البصر .

والقسم المنسوب إلى ستر ساتر واقف تحت فلك القمر يفسد مما يجب من ذلك من حصول اختلاف المنظر ، ولزوم أن يكون الساتر تارة يرى ساتراً ، وتارة غير ساتر ، وأن يكون الموضع الذى يستره من جرم القمر مختلفا بحسب اختلاف مقامات الناظرين . وإن كان من جوهر الدخان والبخار ، كا يظن ، لم يحفظ على الدوام صورة واحدة لامحالة . فبق القسم الأخير ، وهو أن السبب فى ذلك قيام أجسام من جوهر الأجسام السماوية قريبة المكان جدا من القمر ، فى طبيعتها أن تحفظ بحركتها وضعا واحداً من القمر فيا بينه وبين المركز ، وأنها من الصغر بحيث لايرى كل واحد منها ، بل ترى جملتها فيا بينه وبين المركز ، وأنها من الصغر بحيث لايرى كل واحد منها ، بل ترى جملتها

<sup>(</sup>١) م: - أن // م، ط: يصلح// م، ط: يكون(٢) سا: فالأقسام (٣) م: يفسد كله //سا: - سن (الأولى) // د: منه // م: السمائية // م: فيه (الأولى) (٤) م، ط د: يكون// م، سا: اله (٥) سا: المتسرب (٦) م: لأن الأشياح // م، ط: يخفظ (٥، ٦) ط: المرءاة (١،٧) م: الحيال الذي بالتم // م: على أن (٨) ط. المرءاة وفي اللسخ الأخرى ما عدا د: المراى // م، ط: يلصح // م، ط: يرى (٩) ط: للتخيل، وفي ﴿ سا ﴾: لتخيل // د: ﴿ فَإِنَمَا ﴾ بدلا من يلصح // م، ط: يحتمل عنه الضوء إلى البصر ﴾ فإن ما (١٠) في م: سقط ﴿ لا يؤدى الحيال وما يؤدى الحيال لا يتمكس عنه الضوء إلى البصر ﴾ (١١) ط: لما يجب // م: عن (١٢) م: المرة (١٣) د: اختلافات (١٤) م: الدوم (١٥) ط: لا يؤجم // م: الأقسام السمائية (١٦) م: قرينة . // ط: يحفظ (١٧) م: فالم // م:

على نحو مخصوص من الشكل المجتمع لها ، وأنها إما أن تكون عديمة الضوء أو تكون أضمف أشراقا من القمر ، فترى بالقياس إليه ، في حال إضاءته ، مظلمة غير مضيئة .

والعجب بمن ظن أن ذلك انمحاق وانفعال عرض للقمر من مماسة النار ، ولم يملم أن جرم القمر لايماس النار ألبتة ، وأنه فى فلك تدويره وفى فلك حامل ، وبين حامله وبين حيز العناصر بعد معند به ؛ وأن قطعا من قطوع كرته التى تتحرك بخلاف حركة حامله هو الذى يلى النار ، وهو الذى حركته شبيهة بحركة السكل ؛ وأنه لوكان حامل تدويره الخارج المركز مماسا للنار لسكانت النار والهواء الأعلى يتبعه فى الحركة . لكن ليس كذلك ؛ بل إنما يتبع حركة موافقة لحركة السكل ، والدليل على ذلك حركات الشهب الثاقبة . ذوات الذوانب ، التى علمنا من أحوالها أنها فى الهواء الأعلى ، وأنها تتحرك بحركة ذلك المواء إلى الغرب ، وليست تلك الحركة للهواء بذاته ، ولا للنار ؛ الذلح المعلم مبدأ حركة مستقيمة . فذلك لما العرض ، على ماعلمت .

فيكون الجسم السهاوى الذى يماس الهوا، الأعلى حركته تلك الحركة ، فلا يكون حامل تدوير القمر وجرمه هو ذلك الماس ؛ بل يكون ذلك الجرم الأخير حجابا ثخينا بين النار وبين القمر ، وعلى أن ذلك الجرم مصون عن أن يسحقه ساحق ، وأن يمحق صقالنه ماحق .

ولوكانت النار هى السبب فيه لكان مرور الدهر الطويل بما يزيد فيه ، ويؤدى آخر الأمر ، إلى أتمحاق القمر على التمام . وهذا بما تكذبه الأرصاد المتوالية .

<sup>(</sup>۱) م: عديمة الضوء أو تكون (۲) م: اصالته // م: مطلة (۱) د: السخان // ب: مطلة (۱) د: حنر النار السخان // ب: مماسته (٤) م: تدوير ، // ط: وفلك ندويره في فلك حامله (٥) د: حنر النار // م: الله ي يتحرك ، (۷) ب، ط: لكان (۸، ۵) م: وليس كذلك (۵) م. ط: الذرايب (۱۱) م، ط، د: يتحرك // د: بذا تها (۱۳) د: عاس // ط: الآخر (۱۱) م: صفاته // سا: صفاله ، (۱۷) د: فيه + منه // م: الطويل (۱۹) م: اعاق //م، ط، د: يكذبه ،

والشأن أن ذلك الأعماق لايكون شيئا عرض ابتداء فى زمان ؛ بل مادام القمر فيجب أن يكون من حكمه ماتملم .

وقد حسب بعض من أدرك زماننا بمن شاخ في الفلسفة العامية الموجودة في نصارى بغداد أن هذا السواد هو تأديمن السواد الذي يكون في القير من الجانب الذي لا يلى الشمس ، ولا يستضىء بها ، ولم يشعر هذا القائل أنه لو كان كذلك لكان ذلك الخيال بما لا ينقطع ويتفرق في صفحة القير ، بل يكون لبابه عند المركز ، ثم لا يزال يتدرج إلى البياض . ولم يعلم أن ذلك بما يكون في أو ائل الاستملال ، وحيث ذلك الجانب مضىء كونه عند تبدر القير . ونحن ثرى القير إذا أخذ يزيدضوؤه ، فإن تلك الثلم من صورة المحو فيه تكون محفوظة ، ويكون ظهور شكل المحو وشكل الضوء على نسبة محفوظة إلى النبدر . ولم يعلم أن السواد والظلمة لايشف من جانب الجسم الأسود إلى جانب له آخر ، بل ظن أنه خراج وجها وأبدع قولا .

هذا وأقول ، على سبيل الظن ، أنه يشبه أن يكون لكل كوكب ، مع الضوء المشرق منه ، لون بحسب ذلك اللون ، يختلف أيضاالضوء المحسوس لها ، فيوجد إشراق بعضها إلى الحرة ، وبعضها إلى الرصاصية ، وبعضها إلى الخضرة . وكأن الشعاع والنور لايكون إلا في جرمله خاصية لون . فإن النار إنما يشرق دخانه ، وهوفي جوهره ذو لونما. ويختلف المرئى من اللهيب باختلاف اللون الذي يخالطه النور النارى . وليس هذا شيئا أجزم به جزما .

فاد قد تكلمنا فى جواهر الكواكب ومخالفتها للأفلاك فى لوتها ، فحرىّ بنا أن نسكلم فى حركاتها التى تخصها .

 <sup>(</sup>۲) سا، ط، د: يعلم (۳) م: العامة (٤) ثاد هكذا في « ب » أما في م ، سا، ط في « تأدى » وفي د. تادى (٥) م، ط: العاقل // م: لو كان ذلك // م: - لكان ذلك .
 (٦) ط: ولا يتفرق م: صغيحة // ب: بيانه . // سا: يندرج (٨) م: لونه // م، ط: الظلم (٩) م: فيكون (١٠) ب: تعلم . // سا: يسف (١١) د: آخر // // م: يظن // د: واندفع قولا (١٢) م: هذا فيتول // سا: سذا أقول // م: الون // م، سا: - اللون (١٤) م: الرساصة (١٥) د: - إلا // م: - لون // سا، د: ذا لون (١٦) م: اختلاف (٨١) سا: فإذا // ب، ط: وإذ (٩١) د: يتكلم // سا، د: ذا لون (١٦) م: اختلاف (٨١) سا: فإذا // ب، ط: وإذ (٩١) د: يتكلم

## الفصب السادس

## فصل فی حرکات الکواک

الظنون المظنونة فى هذا المعنى ، بمد القول بأن فى الأجرام السماوية حركة ، ثلاثة : ظنَّ من يرى أن الجرم الفلكى ساكن ، والحركة للكواكب خارقة مندحرجة أو غير مندحرجة .

وظن من برى أن الجرم الفلكي متحرك والكواكب متحركة خلاف حركة الجرم خارقة له .

ظن من برى أن الكواكب مغروزة في الجرم الفلكي لايخرق ألبنة ؛ بل إنما يتحرك بحركتها ، على أنه لاحركة فى الأجرام السهاوية إلا الحركة التى جملناها الوضعية ، و ولا انتقالية هناك ألبنة .

وأصحاب هذا الرأى أيضا قد تشمبوا شمبا :

فنهم من زعم أن الكوكب ، مع ذلك هو المبدأ الأول لفيضان قوة النحريك عنه ، كالقلب مثلا أو الدماغ في الحيوان مع سكونه ؛ ومنهم من رأى مبدأ الحركة في جرم الساء ؛ إذ كان المتحرك نفسه هو بالذات .

10

<sup>(</sup>۱) م، ط: الفصل السادس (٠) ط: خارقة له// م،ساءب:خارجة ،د//خادمة // في د تكرر //ظن من برى لمل قوله ﴿ غير متدحرجة ﴾ (١) في م: \_ ﴿ أو غير متدحرجة ﴾ (٨) م: الجزم (١٠) م: تحرك // د: \_ يتحرك (١٢) م: مبوه (١٣) م: الكواكب (١٤) سا: \_ مئلا (١٠) م، ب: \_ كان

ومنهم من رأى أن بعض الأجسام السهاوية تنبعث قوى حركاتها عن كواكبها ، وهى التى تكون الحركة الملتئمة لها إنما تلتئم من عدة أكر وكوكبواحد ، مثل أكر الكواكب التى يسمونها المنحيرة ، وأن بعض الأجسام السهاوية بخلاف ذلك ، وهى التى تكون الحركة الملتئمة إنما تلتئم من كرة واحدة وكواكب عدة ، مثل كرة الكواكب التي يسمونها الثابتة . على أنى لم ينبين لى بيانا واضحا أن الكواكب الثابتة في كرة واحدة ، أو فى كرات ، منطبق بعضها على بعض إلا بإقناعات . وعسى أن يكون ذلك واضحا لغيرى .

وهؤلاء الذين جعلوا الكواكب غير مفارقة لمواضعهاظنوا ، مع ذلك ، فبها ظنونا: فمنهم من قال إنها لاحظً لها في الحركة أصلا .

ومنهم من قال إن لها حظًا فى الحركة ، إلا أن الجسم ، الذى تتحرك هى فيه الحركة التى يها ، يتحرك هو أيضا مثل حركتها ، فيعرضأن لاتفارق مكانها ، مثل السابح فى الماء إذا سبح مواجها سمت مسيل الماء . فإن له أن يسكن سكونا يعرض منه أن يسبقه السيل ، ويقف هو فى موضعه . وله أن يفعل خلاف هذا . فإن كان هذا التوقف منه سكونا لامحالة ، فخالفه ، وهو مجاراته للسيلان ، حركة ، مع أنه لا يخرق الماء ولا يفارق مايلقاه منه ، وكذلك حال الكواكب .

وأما نحن فقد فرغنا عن إبانة امتناع انخراق الجسم السهاوى ، فكفينا أن نتكلف أمراً ليس بذلك الممتادوالمسلم ،وهو أنه ، إن تحرك ، فحركته إما أن تكون بتدحرج أو على استمرار ؛ وأن نقول إن القول بالدحرجة يكذبه ثبات المحوف القمر إلى جهتنا ، بمد

 <sup>(</sup>۲) م للحركة // م: ﴿ لجم ﴾ بدلا ﴿ من تلتم ﴾ // سا: ميل // م: أكثر
 (٤) م: - الحركة // م: يلتم // ب: الكرة. (٥) م: الثانية (٦) د: واحد

<sup>//</sup> سا : \_ فى // ب : منطو // سا : منطوى (٧) م : واضعة (١٠) ب : من الحركة

<sup>(</sup>۱۱) ط، د : يتعرك هي // م، ط، د : يفارق // م: السائح (۱۲) م: سنح // م : ميت (۱۳) م : الوقف (۱٤) م : فخالفته//ط: محاذاته (۱٦) ط : فأما //سا : ــ امتناع // م :

وكفينا // سا : فيكفينا (١٧) ب،ط : المنقادالمسلم //د : المعتاد المسلم//سا : تندرج(١٨) د : أوهده على استمرار

القول بأنه ليس في وجه القبر ذلك المحو ، إنما هو لأجل ساتر ، وأن القو بالاستمرار ردى وه يؤدى إلى أنه لو كان استمرار لأعطت الطبيعة آلات ؛ كأنه قد صح أن هذه الحركة لانكون إلا بآلات ، أو لا تسهل إلا بالآلات، أوصح أن كل حركة تحتاج أن يُعطى لها آلة . فينئذ يجب أن تكون الطبيعة أعطت لهذه الحركة أيضا آلات. أو نقول: إنه لو كانت الثوابت تتحرك لكان يجب أن تكون سرعتها وبطؤها بقدر كبر مداراتها وصغرها ، فيصير ذلك علة ؛ كأنه لا يمكن أن يكون كل كوكب إنما رتب في دائرة تليق بسرعته وبطئه يتواني معا ، من غير أن كان ذلك علة السرعة والبطء ؛ كأنه لا يمكن أن تكون السرعة والبطء ؛ كأنه لا يمكن أن تكون ألسرعة والبطء بكأنه لا يمكن أن تكون أو يتغق ذلك من غير أن يكون علة ،

فنحن لانحتاج أن نقول شيئا من هذا الجنس، فإنه كله ضعيف، أو هو غاية فى القوة ، ، ، ، إلا أنا لم نفهم وجه كونه قويا ، ولا معلّمونا تشمروا لإبانة ذلك إبانة يعتدبها ؛ بل يكفينا أن نقول إن جرم السهاء لا ينخرق .

ويجب أن يُعتقد أيضاً أن الكوكب نفسه يجب أن يدور على نفسه ، لما عُرف من أحوال الأجرام السهاوية .

وأما أن للكواكب والأفلاك حركة مخالفة للحركة الكلية ، وأن ذلك كيف يلتئم وكيف يمكن ، فيجب أن يؤخر الأمر فيه إلى أن نقنبس من الصناعة للنسوبة إلى المجسطى ، صورة هذه الحركات . ثم نكر و نوضح أن ذلك كيف يمكن ، مع منع الخرق ، وأن الميول التي يُطن أنها تتحرك عليها الكرات ، ثم تنعطف ، راجعة من غير تمام الدور ، وكيف يمكن .

<sup>(</sup>۱) ستط في م ، سا ، ب ﴿ وأن نتول إن التول ﴾ / م ، سا ، ب : -- وأن نتول لها حوإن التول › حتى كلمة ﴿ ساتر ﴾ (۲) د : نبات / د : كأن ، وفي ط : كأنها (۴) م ، ط ، د التول › حتى كلمة ﴿ ساتر ﴾ (۲) م ، ب : بحتاج / / م : له (١) م ، ط ، كون (٥) م ، ط ، د يتحرك // ط يكون (٦) ط : يليق (٧) م ، سا ، ب : بطؤه ، وق ﴿ ط ﴾ : بطوئه // م ، ب د : لواني (٩) ط : يحصل ذلك (٨) م : ويتفق (١١) ط : ﴿ لأنفهم » ، وفي د : لم يفهم // ط : إبانته (الأولى والثانية ) (١١) م : يخرق (١٣) ب : - أيضا // م ، د : الكواكب نف وفي ط : الكواكب نف وفي ط : الكواكب را م : الأمر وفي ط : الكواكب را م : الأمر وفي ط : الكواكب بنه وفي وفي ط : الكواكب الم ، ط : يقتب (١٥) و : \_ يمكن //د : الحرق (١٨) م ، ط : يتعرك . ي

فإن الذى يرى من حركة الكواكب حتى تكون تارة بطيئة الحركة ، لاالتى بسبب الرجوع والاستقامة والإقامة ، وبسبب الأوج والحضيض من الخارج المركز ، بل الذى ينسب إلى مركز فلك الندوير ، وأنه ليس يقطع من الدائرة المائلة فى أزمنة سواء قسيا سواء ، بل إنما يقطع ذلك بالقياس إلى دائرة أخرى ومركز آخر . أما للقمر فالدائرة المائلة ومركز الأرض . وأما للا خرى فالفلك الممدل للسير ومركزه الذى هوغير مركز الحامل والأرض كيف هو .

وبين أن جميع ذلك بالعرض ، لابالذات ، إذ لا يجوز أن يختلف تحريك قوة بسيطة جمها بسيطا فى حدواحد لغاية واحدة مختلفا إلا الذى إذا أوجبت الطبيعة اختلافا فيه استمر على اختلافه مشتدا فيه بالحية ، كما تختلف الأجسام البسيطة المستقيمة الحركة ، حتى تكون فى ابتدائها أبطأ وفى آخرها أسرع .

فذلك أول شىء ليس فى حدواحد ؛ بل فى حدود مختلفة . وتلك الحمية لاتعود وهنا ألبتة . على أن تكون موجودة فى الأجرام السماوية .

ومما جرت العادة أن نتكلم فيه فى مثل هذا الموضع أنه لم صار النيران أقل أفلاكا وسائر الكواكب أكثر أفلاكا ، ولم كانت كرة الكواكب الثابتة كثيرة الكواكب وكرة غيرها واحدية الكوكب ؟

فيقولون فى الأول إن الأشرف والأفضل لايحتاج، فى تتميم فعله إلى آلات ، وإن احتاج، احتاج إلى الأقل؛ وفي الثاني إن الطبيعة عدلت ، فجعلت حيث الحركة واحدة

<sup>(</sup>١) ط. ، د : وإن (٣) م : التي تنسب // ط :فإنه (٤) ، سا ، ب : سوا قسيا سوا

<sup>(</sup>٤) ط : ومركز ، (٠) ط ، د : الفلك المسمى // د : \_ للمسير (٧) م : وتبين

 <sup>(</sup>۸) م: مقدار واحد. (۹) ب، ط: یختلف // (۱۰) م: \_ أبطأ // د: أخراها
 (۱٤) ط: یتکلم (۱۲) ب، ط: واحدة (۱۲،۱ و) فی م: +الکواک التابقة کثیرة الکواک و رق فیرها واحدیة . (۱۷) سا ، م : الأفضل و آگیرف (۱۸) ط: أقل

أجساماً كثيرة ، وحيث الحركات كثيرة جمها واحداً ، لئلا يجنم مؤونة حركات كثيرة مع مؤونة ثقل أجسام كثيرة .

وهذان الجوابان كالمقنمين ، وثانيهما أضعف كثيراً ، بل هو ردى، جداً . فإن هذا إنما يكون حيث يكون الحل أو الحركة متعبا . وهناك الحركة ، كما يتضح لك بعد ، لذيذة مر بحة جدًا ، والمحمول لاثقل له ولا خفة ، ولا ميل بوجه من الوجوه ، ولا ممانمة للتحريك . فلو اجتمعت حركات كثيرة وأجسام كثيرة منقولة ماكان يعرض هناك مؤونة وتعب لايعرض مع التخفيف بتوحيد أحدهما .

هذا هو الذى يلوح لى . ويشبه أن يكون عند غيرى فيه بيان لايلزمه ماقلته . وعلى أن القبر قد بان من أمره ، فى البحث للستقصى الذى حاوله بطليموس، أنه أكثر أفلاكا من كثير من الحسة .

ويجب أن تعلم أن وجودكل واحد من الأفلاك والكواكب، على ماهى عليه من الكثرة والقلة، والموضع والمجاورة، والصغر والكبر، هو على ماينبنى فى نظام الكل ولا يجوز غيره، إلا أن القوة البشرية قاصرة عن إدراك جميع ذلك، وإنما تدرك من غايات ذلك ومناقبه أموراً يسيرة، مثل الحكة فى الميل والأوج والحضيض، وأحوال القمر عند الشمس فى الميل، وغير ذلك، ممّا نذكره فى مواضع أخرى.

وقد وجب علينا الآن أن نتكلم في أوضاع العناصر نحت الساء .

29

10

 <sup>(</sup>۲) سا: - ثقل (۳) سا: «وبأنها» بدلا من «وثانهما» (٤) م: بحبث // م: منتفيا
 // سا: لدندنة (٥) م: مزبجة وفي سا: مرنحة ، وفي « د » : مركبة (١) د: منقورة
 // د: هناك يعرض . (١١) ط: يعلم . (١٢) سا، د: القلة والكثرة
 (٣) م، ط: بدرك (١٤) ط: الحكة التي . (١٦) م: - وجب

## الفصل السابع

# فصل فی حشو الجسم السماوی وما قاله الناس فی أحوال الأرض وسائر العناصر

نقول إن الجرم المتحرك بالاستدارة حركة وضعية يلزم ضرورة أن يكون فيه اختلاف حال عند الحركة . فإن ثبات الأحوال كلها مدافع للحركة مقابل لها ؛ إذ هذه الحركة لاتتملق بالكيف والسكم وغير ذلك ؛ بل لايتوهم له تعلق إلا بمكان أو جهات ، والمسكان والجهات لايكون لجسم منفرد وحده .

أما المكان فلا بدّ ، في وجوده ، من الجسم الذي المكان نهايته .

وأما الجهات فلا بدّ من أن تكون مقيسة إلى حدود ، كما بينا ، قائمة إما فى خلاء
 أو فى ملاء . والخلاء مستحيل ، فالملاء واجب .

ثم هذا الجسم هو المحدد لجهات الحركات المستقيمة ، وسنبين فضل بيان بعد ، أن مثل هذا الجسم لا يوجد ، خارجاً عنه ، جسم متحرك بالاستقامة ، ولا جسم آخر إلا محيطاً به ومن حكمه ، فيكون ، لامحالة ، فيه مبدأ حركة مستديرة ، ويكون من جنس هذا الجسم ، ويكون من الطبيعة التي الـكلام فيها .

<sup>(</sup>١) ق م ، طد: الفصل السابع (ه) م: تلزم (٦) م ، سا: \_ حال // سا: فاثبات .

<sup>(</sup>۷) ط: يتملق // ط: ليتوم لها (۸) م: الجسم (۱۰) ط: « فلا بد في وجودها » وفي د: فلا بد في جوده // ط: يكون (۱۱) ب: يستحيل (۱۲) م: المحدود // سا: فصل (۱۳) م، ب: ميل//م: بالاستقامة + بالاستاط (۱۶) ط: في حكمه // م،سا: ويكون (الأولى)

فإذا كان كذلك لم ينن الجسم فى نسبته المتبدلة فى الحركة متصوراً بالقياس إلى جسم خارج عنه ، فبقى أن يكون إلى جسم داخل فيه . وينبغى أن يكون ذلك الجسم ما كناً يتحرك هذا عليه ، حتى يصح اختلاف نسبته إليه . فإنه إن كان متحركا جاز أن تختلف النسبة إليه ، مع سكون من الجسم الآخر . وأما الساكن فلا تختلف النسبة إليه إلا للمتحرك .

فالنسبة المحتاج إليها، حتى يصح أن تكون نسبتها للمتحرك اختلاف نسبة خاصية، هي النسبة إلى الساكن .

فلهذا ينبغى أن يكون دور هذه الأجسام على جسم فى الحشوساكن بطبعه ، لكنا قلنا إنه من المستحيل أن يكون جسم لامبدأ حركة فيه . وهذا الجسم الذى كلامنا فيه يجب أن يكون ساكناً . فكيف يستمر ذلك ؟

فنقول: إن كون الجسم ساكنا لا عانع كونه وفيه مبدأ حركة ، بمعنى أنه لو فارق مكانه الطبيعى ، إما بكليته أو بأجزائه ، لتحرك بالطبع ، لكن الكلية فرض ، بل وجد ساكنا وبالطبيع ، ولو كان أمراً قسرياً لم يكن عليه ، فى الأمر الذى أو مانا إليه ، اعتماد ، فيجب ، لامحالة ، أن يكون فى موضعه الطبيعى ، ويكون من شأن أجزائه أن تتحرك إليه بالاستدارة لو فارقت . وهذا هو الأرض لامحالة . وليس يجوز أن يكون حاشى الجرم السماوى بالاستدارة حشواً ما مالنا ، بحيث يتشابه فيه ما يماس الحركة السريعة وما يبعد عنها . فإنه لو كان مثلا جوهراً واحداً لتخلخل منه ما عاس الحركة وتحلل وسخن ولطف ، على طول الأيام ، واستحال جوهره عن المشابه ، كا يعرض من

 <sup>(</sup>١) د : فارنه / / ط ، د ، هذا الجمم / / ط : النسبة / اسا : متصور ،

<sup>(</sup>٤) م، ط: يختلف // ط، د: \_ إليه (٦) د: بالنسبة // ط، م: يكون // ط: بسبها (٨) م: دون (٩) سا، ط، ب: « بينا» بدلا «من قلنا» (١٠) م: فكيف تم (١١) د: فيقول//م: يعني//م: لو كان (١٢) م: يحرك، وفي سا: تحرك // د: \_ فرش (١٣) م: قسرا // م: «الأجل» بدلا من « الأمر» (١٥) م، ط: يتعرك (١٦،١٥) سقط في «م» من « لو فارقت » إلى قوله «بالإستدارة» (١٦) م: \_ ما (١٨) م: وتخلل // م: من المناجة.

أفعالنا لو أتينا على جزء من الأجسام التى قبلنا بسحق أو حك أو تمخض وخضخضه ، ولم نزل نفعل ذلك حتى يسحق ، ثم لم نزل نداوم عليه ، لم يلبث أن يستحيل ناراً . فكيف ماتدرض له أشد من الذى في مقدورنا .

فإن كان الجسم الطبيعي للموجود هناك ، في طبعه الأول ، من جنس الذي في الوسط ، فيازم أن لايكون ثابتاً على نفسه وجوهره ، ولا يجوز أن يكون وقت من الأوقات هو الأول الذي استحال فيه إلى جنس وجوهر آخر نارى ؛ لأن كل وقت نفرضه نجده ، وقد تقدم عليه ، في قدرة الله تعالى ، زمان طويل ، فيلزم من ذلك أن يكون دائماً الأعلى جنس المتوسط وجوهره ، وهذا محال . فيكون كأنه إن كان من جنسه وجوهره ولم يكن ألبتة من جنس جوهره ، فلا يصح أن يقال : إنه إن كان من جنسه ، واستحال عنه ؛ بل يلزم من ذلك ضرورة أن يكون ذلك الجرم. الماس ليس من جنس الأرض ، ولا من جوهره ؛ بل بجب أن يكون ذلك الجرم ناريا حيث كان . ولا يجوز أن يكون ، في موضع آخر في المواضع الداخلة في الفلك ، أسطةس للنسار ، فيعرض أن يكون الأسطقس النارى أكبر من القدر الذي تني العناصر بمعادلته ؛ إذ أسطقس النار إنما يكون أسطقس النار إذا كان ، هو نفسه ، وحده معادلًا لعنصر عنصر في القوة ، فإن زاد عليه نار أخرى كان فوق المعادلة . والذي هو فوق المعادلة هو غير معادل ، وغير الممادل إما بالضعف والنقصان فيستحيل ؛ وإما بالزيادة والفضل؛ فيخيل واحداً من المعادلة التي تلزم من تقريرنا أن يكون للنار هو بالزيادة فيكون سائر العناصر مبتلاة منه بالإحالة وليس تختلف.

<sup>(</sup>۱) م: وحك ، وفي د: يستحق // سا : تعضى ، وفي ها الله : تعضين (۲) م : ولم يزل بفسا// م : يزل يداوم (٤) سا : طبعة (٤ -- ٦) م: سقط فها من قوله همن جنس الله هالوقت الأول الله (٦) ط ل الله يصبر بالحركة نارا ( ( ٦ ، ٧ ) م : يفرضه بجده . ( ٧ ) م : مقط من قوله (٨) م : سقط « فيكون كأنه » إلى وجوهره ( ٨ ، ٩ ) د : سقط من قوله « وجوهره وهذا محال » إلى قوله « إن كان من جنسه » (١٠) م ، ب : الجزء من الماس // م : وليس (١١) ب: من (١١) ب: استطس (١٠) ط : اسقطس // م : أكثر من وقي ها كرف المتطس الناو (١٤) د: في نفسه // د: لعنصر غير // ط : يني // سا: لمادلته (١٤) م : الما يكون اسقطس الناو (١٤) د: في نفسه // د: لعنصر غير (١٥) ط : نارا (١٥) د : بالزيادة والنقسان (٧١) م، ط : يون // م: نقد برنا (١٨) م : كتلف .

فإذاً الحشو مختلف، والجرم الدائم السكون بالحرى أن يكون عادماً ، في طباعه ، الجزء ، وأن يكون مستحقا لكماله ذلك بدوام سكونه . والمبنلي بمرافقة جرم آخر دائم الحركة بالحرى أن يكون واحداً بطباعه للجزء ، وأن يكون مستحفظا لكماله ذلك بدوام حركنه . وبالحرى أن يكون تالى كل واحد منهما جرما يقارته في الطبيعة ، ولبس هو ، فتكون النار مناوة إلى الوسط بالهواء ، والأرض متاوة إلى فوق بالماء ، وأن تكون صورة الهواء بحيث يفيض عنها بعض الكيفيات مشابهة للنار ، وبعضها غير مشابهة ،حتى لاتكون الصورة الهوائية هي هي النارية . ولهذا ما كان المواء حاراً رطبا، وأن يكون المتجاوران متناسبين للاعتد الأرض كذلك . ولهذا ما كان الماء بارداً رطبا، وأن يكون المتجاوران متناسبين في كيفية ، وأن يكون الأضداد متباعدة في المكان .

فهذا هو الوصف المحكم ، وعليه الوجود . لكن الناس قد اختلفوا أيضا ، وخالفوا . الحق في أمر هذا الحشو ، وخصوصا فى أمر الأرض من جملتها . فاين الأرض اختلف فى عددها ، وفى شكلها ، وفى حركتها ، وفى سكونها ، وفى موضعها .

فطبقات من القدماء المائملين إلى القول بالأضداد، وبأن الضدين مبدآن للسكل ، الواقفين من ذلك إلى جنبة القول بالخير والشر ، والنور والظلمة ، أفرطوا في تمجيد النار، وتعظيم شأنها ، وأهلوها للتقديس والتسبيح ، وكل ذلك لنورها وإضاءتها ، ورأوا الأرض مظلمة لايستضىء باطنها بالفعل ، ولا بالقوة ، فأهلوها للتحقير والذم . ثم رأوا أن الوحدة والثبات والتوسط من المعانى الواقمة في حيز الخير والفضيلة، وأضدادها

<sup>(</sup>١) ط.، د : فإذن // د : طباعها (٢) م : للجزى // م : بدام // د : بموافقة .

 <sup>(</sup>٤) ب: جرم // فى د: وبالحرى أن يكون الى الحركة بالحرى أنه يكون واحداً بطباعه فى الطبعة //ب //يقاربه (٥) م، ط: فيكون //م متلوا (الأولى والثانية) (٦) م، ط: يكون //سا : شابته ، وف، م، منشأ بة م، ط: مشابته ( الثانية ) وف « د > : منشأ بة (٧) م : هى (٨) م : المال

<sup>(</sup>٩) م : كيفيته . (١٠) سا: البرصف،وفي ﴿بِي : الرصف //ط : ولكن// م:اختلفوا فبه

<sup>(</sup>١٣) م : وطبقات (١٤) م : عن ذلك وفي ﴿ ط ﴾ : في ذلك ، وفي د : \_ من ذلك .

<sup>(</sup>١٥) ط: إضائتها (١٧) م: الحيز

من الممانى الواقعة فى حيز الشر والرذيلة ، فجعلوا النار موصوفة بالوحدة وبالسكون وبالنوسط فى المسكان ، وجعلوا الأرض موصوفة بالكثرة والحركة والوقوع فىالطرف.

وقالوا إن فى العالم أرضين كثيرة ، وإنها هى التى تتوسط بين أبصارنا وبين النيّرين ، فيكسفهما بالستر ، لا بالمحو .

وهؤلاء قد تكلفوا مالا يستقيم لم . وكيف السبيل إلى أن يوجد في الناركل معنى واقع في حيز الشر ، ومتى يمكن هذا ؟ فإن النار مفرطة الكيفية منسدة ، والأرض معتدلة ولا تنسد ، والنار أسرع حركة في المكان القريب من الأرض ، وأقبل للمدم أو التفرق فلا يظهر للحس . والأرض أبطأ حركة ، وأثبت وجوداً في الحيز القريب . ثم حيز الأرض حيز الحياة وحيز النشوء للنبات والحيوان . وحيز النار مضاد لذلك .

ولا يبعد أن نجد للأرض من الأوصاف المحمودة عدد مانجد للنار . وهب أن الحس البصرى يثنى على النار ؛ فلنسمع ما يقوله الحس اللمسى . وليس الاستحسان أشرف من الاستنفاع ، كما أنه ليس الحسن غير النافع أفضل من النافع غير الحسن ، أعنى بالحسن الحسن المنظرى .

على أنه لا القول الذى قالوه ، ولا الجواب الذى أجبنا به من جنس الكلام البرهانى . لكن الأصول توجب علينا أن نعتقد أن الأرض واحدة إلى أن نوضح ذلك. فنقول إن الأرضين كلها صورتها الطبيعية واحدة ، وقد عُلم من قبل أن الأشياءالتي

<sup>(</sup>٣) ط: بين (٤) م فيكسفهما//م، ط: بالمحق (٦) م: الحيز // م: يكون (٧) د: لا تفسد (٨) م، ط: الغريب // د: والتفرق. (٩) ط: حيز (الأولى) م: حيز الأرض // م: الشر، وفي ﴿ سا ﴾ البشر (١٠) د: حصاد لذلك (١١) ط: تمجد (الأولى والثانية) م // د: عدد الحد. (١٢) م: فيسمع، وفي ط: فليسمع (١٣) ط، د: الفير النافع // ط، د: الفير الحسن // م: بالحس (١٦) م، ط: يوجب // د: يوضح

صورتها واحدة فاين الحير الطبيعي لها واحد ، بحيث يجوز أن تجنمع كلها فيه — علماعلى وجه بالغ في التحقق والنبيين .

فيعلم من ذلك أن الأرضين الأخرى لاتثبت فى مواضع أخرى بالطبع ، ولا عائق لها غير الحيز الطبيعي .

ونقول أيضاً إن الأرض الحاصلة فى مكانها الطبيعى لاتتحرك بالاستقامة لما علم قبل، ه ولا تتحرك بالطبع على الاستدارة ؛ إذ الأرض لها في طبيعتها مبدأ حركة مستقيمة . وقد بنَّينا أنه ولا جسم واحد بجتمع فيه مبدأ حركتى الاستقامة والاستدارة .

والأعجب قول من قال إن الأرض دائمة الهبوط فما بال المدرة تلحقها ؛ والجوهر الأرض كلا كان أكبر كان أسبق وأسرع حركة ، إن تحرك ، فما ظنك بكاية الأرض ؟ على أنا قد فرغنا من إيضاح تناهى الجهات التى إليها الحركة بالطبع .

فأما القائلون إنها تنحرك بالاستدارة ، والغلك ساكن ، وإن الشمس والكو اكب تشرق عليها وتغرب ، بسبب اختلاف محاذيات أجزاء الأرض المتحركة إياها ، وهي ساكنة ، وأما هي في أنفسها فلا تشرق ولا تغرب — فيفسد قولهم بما بيّناه من سكون الأرض ، وبأن المدرة تقع على الأرض على عمود ، وهو مسقط محاذ لمحاذيه .

ولوكان ماقالوه حقا لوجب في المدرة أن لاتنزل على عمود وشا قول ألبتة ، بل أإن كان ولا بد فتنزل منحرفة . ولوكانت الأرض تنحرك هذه الحركة السريعة لكانت المدرة تتأخر عن المحاذاة ، ولماكان بعد مسقط السهم المرمى إلى المغرب من الرامى بعد مسقط السهم المرمى إلى المشرق من الرامى .

وأما ماقاله الفرقة للذكورة فى أمر توسط النار دون الأرض فنع ماأجابهم عنه العلم

١.

<sup>(</sup>۲) ب: واليقين (٣) ب: فعلم // م، ط: يثبت // (٤) طد ،: عن الحيز (٥) م، طد : يتحرك // م: \_ لما علم قبل . (٦) م، ط: يتحرك // ب: لها (٧) م: آخر كي الاستقامة (٨) م، ط ، د : يلحقها // م: الجوهر (٩) م: أن يتحرك ، وفي ط: من أن يتحرك . (١١) طد: وأما (١١) م: لبب // م: المتحرك . (١٤) م: مسقطه // م + لمخلاه // ما المتحرك . (١٤) م، طد: فيتزل متحرف // د : الاتخرل // سا، م : وساقول // م \_ بل (١٦) م، ط: فيتزل متحرف // د : أو لو // ط: يتحرك (١٤) ط: المهاري ط: المهاري منافر المنافر (١٩) ط: أجاب // م: \_ عنه :

الأول؛ إذ قال: هب أن النار متقدمة بالشرف، وهب أن الشرف يقتضى التوسط، وهب أن الشرف يقتضى التوسط، وهب أنه قد لزممن ذلك أن النار فى الوسط، أليس إنما يلزم الوسط الشرفى. وأماالوسط المقدارى فلا مزية له، إنما للزية للوسط فى الترتيب، فالنار قابلة للتوسط فى الترتيب. فإن رتبتها فى أواسط مراتب الأجسام، ومرتبة الأرض فى آخر الترتيب.

فهذا يعطيكم مرادكم مع النقابل بما عليه الوجود ، حتى تطيب أنفسكم بتوسط النار، ولا تحوجون ، لذلك ، إلى مخالفة السكل.

وأما القائلون بسكون الأرض فقد اختلفوا في سببه .

فقائل إنها فى خلاء ، وجهة مستقرها غير متناهية ، فلا محيط لها .

وقائل إنها مجوفة محمولة على ماء غمر يقلها .

وقائل إنها طبلية الشكل مسطحة القعر منبسطة ، وذلك سبب سكونها ، وإن الثقيل
 إذا انبسط اندغم ، مثل الرصاصة إذا بسطتها طفت على الماء ، وإن جمعتها رسبت ،
 وكذلك حال الأرض على الماء والهواء .

وقائل إنها ، وإن كانت طبلية ، فحدبتها إلى أسفل و بسطتها إلى فوق.ولذلك مايكون القطع المشترك بين الأفق وبين الشمس خطا مستقيا في الرؤية ، ولاقوسا .

وقائل إنها كرية ، وإنها ساكنة لاتتحرك ، وإنما لاتتحرك لأن الفلك يجذبها إلى الجهات جذبا متشابها ، فلا تكون جهة أولى بأن تنجذب إليها من جهة ، كما يحكى عن صنم كان فى بيت مغناطيسى الحيطان والقرار والسقف ، وكان قد قام فى وسط البيت منجذبا إلى السطوح الستة بالسوية .

<sup>(</sup>۱) إذا // م: مقدمة//م: ﴿ يقتضى التوسط ﴾ مطبوسة (۲) م،د: ليس // ب: لرم // سا: الوسط الشرق (۳) م: والنار// سا ، بخ: مائله (٤) م: ترتيبها (٥) ط: يطيب (٦) د : فلا يحرجون وفي م: ولا تخرجون (٨) م: خلاف جهة // سا : ستقرها (٩) م: سطحه منبسطة (١١) م: اندعم // د : وسبب (١٣) ط . مع الماء (١٣) م : قايل // م : بسيطها . وي )د م : بين الأرض (١٤) سا: لاقوسا (١٥) م، ط : يتحرك // سا: إلى الفلك (١٦) د : لاتكون ، وفي م ، ط : ولا يكون // م ، ط : يد لار (١٧) ط ، ب متناطيس (١٨) ط ، د الست

وقائل إن السبب فى قيامها تساوى استحقاق الجهات أن يكون إليها ميل ، وإن لم يكن جنب .

وقائل إن السبب في قيامها النفاف الحركات السهاوية بها ، كما يعرض لمدرة أو جفنة تراب تجعل في قنينة ، ثم تدار على قطبين إدارة سريعة ، فيمرض أن يثبت الجسم الثقيل في الوسط لالتفاف الدفع المتشابه عليه من كل جانب .

وهذه للذاهب كلها رديئة ، وكلها تجنبع فى أن تجعل الأرض مقسورة على القيام فى الوسط . وكيف يكون الشيء مقسورا إلا فى غير موضع الطبيعى ؟ وكيف يكون الجسم محبوسا فى موضع غير طبيعى إلا وله موضع إليه بحن ؟ وما كان يكون حال الأرض لو حصل فى ذلك الموضع الطبيعى وهل كان يقف أيضا ، أو يهبط الهبوط المنوم ؟

فإن كان يقف ولا يهبط ، ولا يستنكر ذلك ، ولا يُطلب له علة من العلل ١٠ المذكورة ، فلم صار الموضع ، الذى هو فيه مذكان وإليه تتحرك أجزاؤه يطلب لوقوفه فيه علة ، غير أنه مكانه الطبيعي الذى تشتاقه أجزاؤه إذا فارقته .

وإن كان لايقف أيضا هناك ، أعنى في الوضع الآخر له ؛ بل ويهرب عنه . فالموضع الطبيعي ليس بموضع طبيعي ، بل موضع مهروب عنه ، هذا خلف .

ثم يلزم كل قول خاص محال خاص .

10

 <sup>(</sup>۱) م: يساوى (۲) م ، د : لها // ط : جاذب (۳) سا : ــ بها ، وق ب : لها .

 <sup>(</sup>٤) م : يجعل ، وق ط : فجمل // سا : هينيه // ط : يدار (٥) م : الالتفاف الوقع .
 ط : طی ذلك (٦) م : ردی // ط : يجتمم ... يجعل (٨) سا : \_ طبيعي .

<sup>(</sup>١٠) سا . لامهط ولا يقف // سا : علل (١١) م ، ط : بتحرك (١١) د : جزاؤه ·

<sup>(</sup>١٢) م: يشتأقه//ط: أجزائه (١٣) م، سا: تهرب (١٤) م: فهرب (١٥) د: ـ هذا.

### الفصل التأمن

### فصل فی

### مناقضة الآراء الباطلة المذكورة في تعليل سكون الأرض

فأما الجاعل سبب قيام الأرض وسكونها كونها غير متناهية ، وأنها يدغم نفسها ، فقد عرف فساد مذهبه لما عرف من استحالة وجود جسم غير متناه .

وأما الجاعل سبب ذلك إقلال الماء إياها، وثباتها عليه لتجوفها، فيوضح بطلان قوله إحواجه إيانا إلى أن نكر ، راجعين، في تعرف سبب قيام ماليس قيامه ووقوفه أبعد من الشبهة من قيام الأرض ووقوفها، وذلك هو الماء . فإن الإشكال قائم في سبب قيام الماء واستقراره، حتى يتبع ذلك استقلاله يحمل الأرض، اللهم إلا أن يلتجاً في أمر الماء إلى مثل المحال الذي النجيء إليه في أمر الأرض من كونه غير متناه من الجهة التي بيننا. فيكون الجواب ماقدمناه . ومع ذلك، فما السبب الحاقن والمكن للهواء في الأرض؟ وما السبب المجوف للأرض؟ وهل هذه الأشياء لوازم طبيعية بلوهر الأرض، أعنى أن يكون فيه المواء ، أو لجوهر المواء أن يكون في الأرض ، أو لجوهر الأرض أن يكون عن الأرض ، وله بالزلزال والحسف . وأما الأرض فهي تهبط دا مًا عن معدن المواء ، وشكلها شكل البساطة . وقد علمت أنه مستدير .

<sup>(</sup>۱) م، ط: الغصل الثامن (٤) سا، د: كونه غير متناه، وأنه نفسه // ب: يدم (٥) م، ط: عرفت // د: إلى عرف (٧) م: نكرو (٨) د: \_ أبعد (٩) سا، د: يلتجيء (١٠) ب، ط: \_ مثل الهجال // د، سا: التجأ //ط: لا من الجهة (١١) م: المحاقر (١٢) سا، د: الأسباب // سا: يعني (١٣) سا: يجوهر الهواء (١٤) سا: يتجوف //د: وطلبه // م: \_ هو (١٠) سا: الزلازل // سا: فهو بهط (١٦) د: البسايط

فإن لم يكن ذلك لازماً طبيعيا فهو عارض بعد الأمر الطبيعي. فما كان يرى أنه يكون إن لم يعرض هذا العارض أو وقوف ، حيث الأرض فيه ، أو حركة .

فإن كان وقوف قبل هذا السبب فما الحاجة إلى هذا السبب.

وإن كان حركة فكيف جاءت القوة الهوائية فنفنت فيه وأقامنه ؟ وكيف كان تكون تلك الحركة ، وإلى أى غاية كانت تكون ؟

وكذلك الكلام على جاعل الأرض مسطحة البسيط مقابل للبسيط الحامل إيانا .

فأما القائل بجذب الفلك للأرض من الجهات بالسواء فيفسد مذهبه وقوله من وجوه .

أحدها : أنا نتوهم أن هذا الجنب قد زال ، فلا يخلو إما أن يقف حينته الأرض في الوسط ، أو يتحرك :

فإن تحرك فلا محالة أنه يتحرك إلى النلك . فإن هؤلاء يرون أيضا أن الغلك عيط ، وأن الأرض في المركز . فإن تحرك إلى الغلك ، فقد انقلبت حركتها صاعدة بالطبع ، وهذا محال.

وإن وقف صارت العلة التي أعطوها لوقوف الأرض ، هي بحيث لو لم تكن لكان وقوف أيضا . والشيء الذي لا يحتاج في أن يكون نفسه إلى أن يكون ذلك الشيء فليس ذلك الشيء بعلة للشيء المستغنى عنه ألبتة . فهذا الجنب إذا ليس بعلة للسكون الأرض .

وأيضا فا إن الشيء الأصغر أسرع انجذابا من الشيء الأكبر ، فمال بال المدرة لاتنجذب إلى الغلك ، بل تهرب عنه إلى المركز ؟

<sup>(</sup>٤) د : كانت (٥) م ، ط : يكون ( الأولى والثانية ) (٦) م : \_ المقابل للبسيط

<sup>(</sup>٧) ط: قوله ومذهبه (٩) م: يتف // م: الأرض حيلئذ (١٠) م، ط: يتحرك

<sup>(</sup>١١) ط : نحرک // د : ﴿ متولا ﴾ بدلا من ﴿ مؤلاء ﴾ (١٢) ط : نحرکت

<sup>(</sup>١٤) سا : قارِن // م : وهي // سا ، د : ـــ هي // م ، ط : يكن (١٥) سا : ﴿ الْأَرْضِ ﴾ بدلا من ﴿ ايضًا ﴾ // د : ــ لا (١٩) م : المشي (الثانية) // م ، ط : إذن (١٩) م ، ط : يهرب

وأيضا فإن الشيء الأقرب أولى بالانجداب من الشيء الأبعد ، إذا كان من طبعه ، وللدرة للقدوفة إلى فوق أقرب إلى الفلك ، فهى أولى بأن تنجذب إلى جهة قربها من كلمة الأرض.

وأيضا فإن الحركة الطبيعية المستقيمة ، كاقد علمت، إنما تكون إلى جهة القرار بالطبع ، والمدرة إنما تنحرك لنستقر ؛ ومستقرها إما إلى الفلك ، وإما إلى حيث يتوهم المركز ، لكن ليس إلى الفلك ، و إلا لكانت الجهة المخالفة لحركتها أولى بها ، فإنها أقرب . فهى إذن إنما تتحرك إلى للمركز لتسكن بالطبع . ويقرب من هذا مناقضة من جمل السبب تساوى الجهات في الاستحقاق ، كأنها لو كانت مختلفة لكان واحد منها أولى عماكان يكون ذلك الأولى الذي ليس هو جهة مكان طبيعي موجود أو غير ذلك . فإن كان جهة هي مكان طبيعي فيكون للأرض شيء ، لو كان ، لكان مكانا طبيعيا ، فتكون الأرض موجودة وليس لها مكان طبيعي موجود . فإلى أين تتحرك أجزاء الأرض ؟ وأجزاء الأرض كيف لاتصير جهة من الساء أولى بها من جهة ، لأنها أقرب من جهة ؟ ولم لاتقف النار في الوسط لهذه العلة بعينها ؟ فعسى أن يقول القائل لأنها لاتوجد في الوسط الحقيق . فكذلك المدرة يجب ألا تميل إلى الوسط .

ثم مما ينبغى أن يعطوه لنا هو سبب حصول الأرض فى هذا الوسط إلى أن صار بحيث تكافأت الجهات عليه ، فأبطلت ميله ، وأوجبت سكونه . أطبيعة توجب ذلك أو قسر أو اختيار وبخت ؟ فإن كانت المحصلة إياها فيه هو مقتضى طبيعته فالسكون فيه مقتضى طبيعته .

<sup>(</sup>۲) م ، ط : ينجذب (٤) ط : \_ الطبيعية // م ، سا ، د : كا قد هلم // ط : يكون (٥) م ، ط ، د : يتجرك // م ، ط : ليستقر (٦) م : ولالكانت (٧) ب ، سا : إذاً // م ، ط ، د : يتجرك ليسكن (٧) م : وبهرب (٨ د : «الاستعقاق» مكررة (٩) م : فا كان//م ، ا د : \_ ليس ( ٩ ، ١٠) في « م » سقط ابتدا، من « أو هير ذك » إلى قوله « فليس لها مكان طبيعي موجود » (١١) م ، ط يتجرك (١٢) ط ، م : يصبر // م : لها // م ، ط : يتف (٤١) ط : وكذك المدرة // م ، ط : يميل (١٥) م : صارت ، وفي ط : يصار (١٦) م : قد تسكنات (١٦) م : طبعه (١٧) م : « وبجب » بدلا من « وبخت » (١٦) م : طبعه // م : \_ فالسكول فيه مقتفى طبعته .

وإن قالوا سبب قاسر لم يمكنهم أن يشيروا إلى هذا السبب ، فإن الأجسام المكتنفة للأرض ليس لها أن تفسر ميل الأرض دفعا . ولو كان المصير إلى هنالك لكية الأرض قسراً لكان لجزئياتها قسرا . ولو كان هبوط المدرة قسرا ودفعا من الهواء المكتنف لما كانت ترجحن على الموانع من الحركة ، والهواء الذي يكتنفه لا يرجحن ألبتة ، حتى يجمل الهواء دافعا فيدفعها ، ولكان الأصغر أشد اندفاعا ، ولكان كلا بعد من مبدأ الحركة صار أبطأ . فإن القسرى كذلك . فإذ ليس شيء من هذه النوالي ، فليست كلية الأرض محصلة هناك قسرا ، وأيضا لا اختيارا ، إذ لا اختيار لها .

وأما البخت فليس أمراً يعند بدوامه ؛ بل الأمور البختية لها أسباب متقدمة ، إما طبيعية ، وإما قسرية ، وإما اختيارية ؛ وعلى ماعلمت ، وهذا المدى لاينقدمه سبب من هذه ، وليس يصح من هذه الأقسام إلا حصوله هناك بالطبيع ، فإن كانت الطبيعة خصلته فيه ثم لاتهربه عنه ، فكنى بذلك بيانا لصدور الأمر عن الطبيعة ، وكونه سكونا طبيعيا .

وأما جواب من ظن أن سكونها فى الوسط على نحو سكون التراب وسط قنينة مدارة فقريب من هذا . فإن مصير الأرض إلى الوسط لوكان يقسره لكانحكم المدرة فى أن يكون أصغرها أسرع الدفاعا ، وأبعدها عن المحيط أبطأ حركة ، هو الحسكم الذكور.

وأيضا فإن القنينة مابالها توسط التراب ، دون الهواء والمــاء الذي فيها ؟ فإن جمل السبب في ذٰلك الثقل بتى السؤال في الثقل ، وبتى أن يطلب السبب في أن كان

<sup>(</sup>۱) طَ: بسبب//ط: يم كنهم إلى // م ، ب : يسبروا (۲) ط: تفسير // م - ميل // م : إلى هنالك (۳) ط: بسكلية (٤) ط: كان توجعن (٥) م : ولو كان (٨) د : إذا (٩) م : \_ لها م ، ط : البعت (١) د : حصلت // د : \_ فيه ، ۵ ط » : فيها ، وف ۵ د » و ۵ سا » : إما (١٥) م ، ـ ا : معاراة // م : فتربت // م : قسرا فيها ، وف ۵ د » و ۵ سا » : إما (١٥) م ، ـ ا : معاراة // م : فتربت // م : قسرا (١٦) ب : وهو (١٧) م : بوسط (١٨) سا : فعل // سا : المتل // م ، سا : المستقبل

النقيل يتوسط دون الخفيف ، إلا أن يقال إن الثقيل فى القنينة ينحدرمن الجهة الغوقانية بالطبع وبالدفع . فإذا توسط دفع أيضا من الهواء المدار ، ولم يمكن أن يخرق ذلك الهواء . فان الهواء ، وبالجلة كل دقيق متخلخل ، يعرض له عند شدة الحركة من المقاومة ألا ينخرق بل ريما حرق ، فإذا اكتنف التراب ، من فوق ومن تحت ، هذان السببان تحيرو وقف .

فان كان السبب فى الأرض هذا ، وهو أن بعض الجهات له أن يفارقه بالطبع ، وبعضها ليس يمكنه أن يخرقه ، فى أن جهة يهرب عنها ، جهة مثلها يشتاقها بالطبع ، لكن يمنع لمقاوم ؛ وهذا خلاف ما ادعوه .

وإن كان السبب ليس يعاون هرب ودفع من جهة دون جهة بل ليس الا الدفع .

فاذا كان يكون لولا الدفع ؟ أكان يميل إلى ناحية من نواحى الفلك بعينها ميلا مطلق ،

حى كان يختلف استحقاق جهات متشابهة للميل إليها ، وهذا محال ، أو غير مطلق ،

بل متخصصة بالقرب على ما قلناه في جزئيات العناصر ، فتكون ، بالجلة ، طبيعة
الأرض خفيفة ، فلا يكون الثقل سبب اندفاعها بالقسر إلى الوسط ، ويكون حكم
النار حكها ؛ فيلزم أن تكون النار إذا وسطت التف عليها الدفع ، فلم يقدر على
النار حكها ؛ فيلزم أن تكون النار إذا وسطت التف عليها الدفع ، فلم يقدر على
الصعودا وما بال هذا الدفع لا يحس به وقوته هذه القوة ؟ وما بال هذا الدفع لا يجمل
انتقالنا إلى المشرق ؟

<sup>(</sup>۱) م: يتحدر (۲) م: يحرق ، وفي «سا»: يخوف (۳) م، سا: رقيق ، وفي «سا»: يتحرق // م، د: يلي // ط: خرق وفي «سا»: يتحرق // م، د: يلي // ط: خرق (٥) سا: تحبز // ط: وتوقف (٧) م، ط: يختلف (١٠) د: فا ذاك// في د تكررت: «فا ذاك كان يكون لو لا الدفع // سا: لميل (وفي) د: للمثل (١٢) م: جرمات // ط: فيكون // سا: لميل (وفي) د: للمثل (١٢) م: جرمات // ط: يكون // سا: وسطت // د: التفت عليما بالدفع (١٥) م: سه (١١) ط: جمة المغرب

والذى ظن أن ظاهر الأرض مسطح ، لما رآه من استقامة الفصل المشترك بين جرم الشمس وبين الأفق ، فلم يشعر بأن القسى الصغار من الدوائر الكبار ترى فى الحس خطوطاً مستقيمة ؛ بل لم يشعر أن الدائرة المرتسمة على كرة إذا قطمت كرة ونظر إليها لا من قطب تلك الدائرة بل من نقطة ، على تلك الدائرة ، رؤى القطع مستقيا ، ومع ذلك فإن علم الرصد يكذبه ، وموجب الطبيعة البسيطه يخالفه .

وكما قد اختلفت الآراء فى سبب قيام الأرض وغير ذلك ؛ فكذلك قد اختلفت فى حركات النار والهواء إلى فوق ، ومايرسب فى الماء ، وما لايرسب . والمدخل إلى تعرفها مماودة جل من أحكام الثقيل والخفيف .

<sup>(</sup>۱) ط: الفضل (۲) ط: وي (۱) د: عن تك //م: درى وفي ع: رأى

<sup>(</sup>٦) د : كما // ط : اختلف (A) د : التقل

### الفصب الت اسع

#### فصل في

## ذكر اختلاف الناس في الخفيف والثقيل واستنباط الرأى الحق من بين آرائهم

الخفيف المطلق هو الذى فى طباعه أن يتحرك إلى غاية البعد عن للمركز ؛ ويقتضى طبعه أن يقف طافيا بحركته فوق الأجرام كلها . وأعنى بالطافى ليس كل وضع فوق جسم ؛ بل وضعا يصلح أن يكون منتهى حركة .

والثقيل المطلق لما يقابله حق المقابلة ، فتكون حركته أسرع حركة ، لميله إلى غاية البعد عن المحيط خارةا كل جسم غيره ؛ فيقتضى أن يقف راسبا تحت الأجسام كلها .

كن للخفيف وأيضا للثقيل، أحوال ثلاثة :

حال حصوله في المكان الذي يؤمه .

وحال حركته مرسلة إليه .

وحال وقوفه ممنوعا دونه .

فنى حال حصوله فى المسكان الذى يؤمه هو غير مائل عنه بالفعل ، ولا بالقوة . اولوكان مائلا عنه بالفعل لما كان ذلك المسكان مستقره الطبيعى . ولوكان مائلا عنه بالقوة لسكان يجوز أن يخرج إلى الفعل ، فيميل بالفعل عن موضعه الطبيعى ، اللهم إلا أن يجعل القوة بالقياس إلى القاسر ، وإلى ميل قسرى ، لا إلى ميل طبيعى . فالجسم

 <sup>(</sup>۱) م، ط: الفصل التاسم (٤) د\_ ببن (٥) ب: متتفى (٨) ط: فيكون // سا:
 حركته (الثانية) (١٠)م: للتخفيف (١٢) ط: رسلا

الثقيل أو الخفيف لا يوجد فيه ، حال حصوله في الحيز الطبيعي ميل ألبتة .

وأما فى الحالين الآخرين ففيه ميل لا محالة . لكنه ، فى حال صدور الحركة عن ميله ، هو ذو ميل ممنوع عن أن يكون عاملا.

فارن عنى بالخفيف مثلا ما له ميل عامل إلى فوق بالفعل ، فلا الممنوع خفيف بالفعل، ولا الحاصل فى مكانه خفيف بالفعل . وإن عنى بالخفيف ما له ميل بالفعل إلى فوق ، كيف كان ، فالمتحرك والممنوع كلاها خفيفان بالفعل، والحاصل فى مكانه الطبيعى غير خفيف بالفعل . وإن عنى بالخفيف ما له فى ذاته الصورة الطبيعية التى هى مبدأ الحركة ، والميل إلى فوق حال ما يجب الحركة إلى فوق ، والسكون هناك حال ما يجب ذلك ، فهذا الجسم فى جميع الأحوال خفيف بالقوة .

ولأن اسم الخفيف يطلق على هذه المعانى الثلاثة اطلاق الاسم المتشابه فحرى أن يقع منه غلط لا يقم إذا فصل هذا التفصيل وكذلك الحال فى جنبة الثقيل.

ويجب أن يكون استمالنا للقطة الخفيف والنقيل ، إذا أردنا أن نميز به صور الأجرام الطبيعية ، استعالا يدل به على المعنى الثالث الجامع ، وأن يكون استعالنا دينك إذا دللنا على أفعالهما إنما هو على المعنى الثانى .

فنقول. إنه قد عرض للناس اختلاف فى حركة الهواء فى الماء إلى فوق ، وحركة الهواء فى الماء إلى فوق ، وحركة النار فى الهواء إلى أسفل ، على حكم النار فى الهواء إلى أسفل ، على حكم ماله وزن وثقل ، وطفوها فى الماء ، بحيث لو أرسبت فيه قسرا الطفت على حكم ما له خفة وعدم وزن .

<sup>(</sup>١) م : إليه ( ٣٤٢ ) د : من ميله // سا :ذو مثل // « هو » الأولى سنطت من « سا »

 <sup>(</sup>٤) م ، ط : عالم (٦) ط: للمنوع (٧) م : \_ الطبيعي (٨) م ، ط : يحب

<sup>(</sup>١٠) م، ط: اسم المتشابه (١١) م: \_ لا يقع // م:فضل. وفي ﴿ سَا﴾ قصر (١١) ط، د: وكذا الحال (٢٠) م، ط: النظر // م: أن (٣١) د: \_ به (٣٠١٢) ف يخ: وإذا أردنا أن تميز به صورة الأجرام الطبيعية ويجب أن يمكون استمالنا للفظ الحفيف والنقيل استمالا // م، د: \_ به

فقائل إن الأجسام كلها ثقال ، ومنفاوتة فى ذلك ، وتنحرك هابطة ، لـكن الأثقل يسبق ، ويضفط الأخف إلى فوق ، حتى يتمهد له الاستقرار في السفل أو الاستمرار إليه .

وقائل إن المقل هو التخلخل ، والتخلخل علته الخلاء .

وقائل إن المقل هو اللبن ، كما أن المبط هو الصلابة .

وقائل إن كثرة الملاء واندماج الأجزاء هو المرسب، وإن قلة ذلك ، كان لخلاء أو غير خلاء ، هو علة ضد ذلك .

وقائل إن الأشكال المتحددة الصنوبرية هي مبدأ الحركة إلى فوق لسهولة الخرق والتمكن من النفوذ ، وإن النكميب ، وبالجلة انفراج الزوايا واستعراض السطوح هو السبب في النقل .

ومنهم من جعل النفوذ إلى فوق الكرة كأن كل نقطة من الكرة زاوية حادة . وقائل إن الخلاء يجذب إليه الأجسام جذبا يسبق بالأثقل ، فيترتب فيه الأجسام على الترتيب الذي يتوسط فيه الأثقل ، ثم يحيط به الأخف فالأخف .

وأما ما يرسب فى الهواء ، ولا يرسب فى الماء ، فمنهم من جعل السبب في طفو الشىء فى الماء ، وفى الهواء أيضا ، إقلال الناريات المصمدة إياه من تحته ، كما أن الرطوبة الغالية تقل من الأجسام مالا تقله الهادئة .

قالوا : على أن كل رطوبة فإن فيها غليانا ما غير محسوس . وما يتصعد من الغليان هو مقل الثقيل ، حتى أن المنبسط من الرصاصة تتناوله مقلات أكثر عددا بما يتناوله المجتمع منها فتقله .

<sup>(</sup>١) ب: فقابل // د: فقال م ، ط ، د: بتحرك

 <sup>(</sup>٣) م: التخلف (التخلف الثانية) // م: غ: « علل » بدلا من علته ، وقى سا : نجلا وقى د : محل الهواء (٥) د : الترسب سا : نجلاه (٧) م : لمهولة له الحرق ، وق د : لهو الحرق (٨) م : المتمن // ب : دون التكميب // ط : الشكب (٩) م : التقيل (١٠) د : للكرة ، (١١) م ، ط : فترتب // م ط : به (١٤) سا : إحلال الثاريات // م ، د المتصدة // ط إياها // د : من نحت // م م ، ب ، د : العالية (١٥) د : الهاوية (١٦) م ، سا د : فليا تاما // م ، سا ، ط : مما // سا : صقل ، وق د : يقبل (١٧) م : المتبعط // ط الرصاصية ط ، د : يقبل (١٧) م : المتبعل // ط الرصاصية ط ، د : يقبل (١٧) م : المتبعل // ط الرصاصية ط ، د : يقبل (١٧) م : المتبعل // ط الرصاصية ط ، د : يقبل (١٧) م : المتبعل // ط الرصاصية ط ، د : يقبل (١٧) م : بتناوله المجتم // د : فنها // ط : فيقله

قالواً : ولهذا ما استقلت السحب في علو الهواء وهي مائية ثقيلة .

فنقول: إن هذه المذاهب كلها تجعل حركة هذه الأجسام حركة عرضية قسرية على كان ذلك لدفع أوجذب كان الأكبر لامحالة أبطأ حركة وليس كذلك، وكان المندفع كلا بعد عن المبدأ وهنت سرعته ، وليس كذلك . وكان إذا اتخذنا جسما مجوفاً من ذهب يزن وزن مصمت من أبنوس كان رسويهما في الماء سواء ، ولم يكن المجوف الذهبي يطفو إن كان الطفو قسرياً ، لضغط الماء لما هو أخف منه ، واجماعه / تحته فيزعجه .

وأما الخلاء فلا شيء منه أولى بالتحلية ، عن النقيل منه بالحبس له ، فلا حيز فيه هو أولى بوقوف الأرض عنده من حيز آخر . ولو كان كثرة الخلاء وحدها علة للحركة إلى فوق لكانت الأرض الكبيرة أخف من الصغيرة ، أو لو كان كثرة الملاء وحدها علة للحركة إلى أسفل لمكانت النار الكبيرة أبطأ حركة إلى فوق . ولو كان السبب في ذلك – أما في الخفة فيكون الخلاء أكثر من الملاء ، وأما في النقل فيكون الملاء أكثر من الخلاء – لكانت العلة ، في أيهما كان إنما هي سبب للنقصان موجب الكثرة ، لاسبب سبب لعضاء يوجب الكثرة . فإن عدم السبب سبب لعدم المسبب ،

فإذا زاد الخلاء مثلا على الملاء لم يخل إما أن يكون الزيادة مانعة عن أمر لوكثر اللاء لغمله ، أو موجبا بنفسه أمراً . فإن كل زيادة توجب المنع ، فيكون أقصى ماتوجبه أن تمنع الحركة إلى أسفل ، أو تبطىء بها . وإن كان هناك زيادة الخلاء موجبة للحركة

 <sup>(</sup>٣) سا : الأكثر (٤) د : فكان.// ب اتحد بدلا من ﴿ اتخذنا ﴾

<sup>(</sup>۷) م، سا د : بالتحلیة // م، سا ، ب ، د بالجنس . (۷) م : ولا خبر ، وفی د : فلا خبر (۸) // د : هو أحرى بوقوف // م . جزء آخر . (۹) سا : الكثبرة

<sup>(</sup>٩) م: ولوكان // سا: وحده (١٠) سا: الكتبرة // د: أبطا اللاه مركة // ب،سا: فيكون الحلاء // ب: أما الحلاء في الحفة (١١) د: النتل // م، د، سا، ب فيكون (١٣) ط: لكن العلقسا: كانت// م: هو سبب، وفي د ( السبب لنقسان (١٣)//م: م : لمطار يوجب (١٤) م: لمضارة (١٥) ط: يكون الزيارة م: عن أمر (١٦) ط: فإن كان زيادته يوجب (١٤) م، ط: يوجبه أن يوجبه أن يحتم //د: تبطيء ما

إلى فوق كالعلة المحركة ، والملاء موجبا للحركة إلى أسفل كالعلة المحركة ، ويكون الحسكم للغالب منهما ، عرض مالا يحتاج أن نكرره من استحالة كون الخلاء علة محركة ، فقد أبطلنا ذلك فى بعض الفصول المشتمل عليها الفن الأول ، فليقرأ من هناك ·

ومع هذا ، فكان يجب أن تكون النار الصغيرة والكبيرة متساويتي الخفة ، وكذلك الأرض الصغيرة والكبيرة ، إذ النسبة بين الخلاء والملاء في كلتيهما محفوظة .

ولوكان اللبن سبب الخفة لكان الحديد أثقل من الآنك ، بل من الزئبق .
وأما الأشكال المتحددة فإنها تصلح أن تكون مواتية للحركة ، وإما سبباً للحركة فكيف يكون ؟ وما هذا إلا أن يقول قائل إن السيف إنما قطع لأنه كان حاداً . وليس تكفى حدة السيف فى أن يقطع ، بل يحتاح إلى محرك غير الحدة يقطع بالحدة ، م صارت الأشكال المتحددة ، لأنها متحددة تختص حرفها بجهة دون جهة ؟ ولم لم يكن عدم الحدة علة لعدم هذا النفاذ . بل صار علة للثقل ، والنفاد إلى جهة أخرى ، كما قالوا فى المدرة على أن نفاد المدرة ليس بدون هذا النفاد . فإن اعتبروا سكون كلية الأرض فى المدرة على أن نفاد المدرة ليس بدون هذا النفاد . فإن اعتبروا سكون كلية أو يلتفتوا ألى حركة النيران الجزئية أو يلتفتوا أيضا إلى الأرضين الجزئية . ولم لم يرسب الخشبة فى الهواء والناريات المقلة فيها أكثر ؟ ولم إذا جملت الخشبة فى قمر الماء ، حيث تماس الأرض ولا يتوهم هناك الفليان المذكور تندفع طافية ؟

فواضح من جميع ما أومأنا إليه أن هذه الوجوه كلها فاسدة . وأما نحن فنقول إن

<sup>(</sup>١) د : إن كان //م : هناك//م،سا : موحبا (٢٠١) م : الحسيح الغالب ، ف.د : للحكم الغالب

<sup>(</sup>٤) د متساویتین (٦) سا ، ب : « لماکان الحدید أخف » ولی د: « لکان الحدید أخف

<sup>(</sup>٧) ط: يصلح: ط: موالية (٨) ب، ط: يقطع (٩٠٨) ب: حاد وسقطت ﴿ كَانَ ﴾ .

 <sup>(</sup>٩) ط: فيقطم بالحدة (١٠) ساءط: خرقها ( ١٢،١١) سقط فى سا: « بل صار علة للتقل »
 والنفاذ إلى جهه أخرى ، كما قالوا فى الدرة ، على أن نفاذ الدرة ليس يدون هذا النفاذ » .

<sup>(</sup>۱۲) م : ﴿ بدور ﴾ بدلا من ﴿ بدول ﴾ سا : وإن اعتبروا ﴿ (١٣) م : ويلتفتوا

<sup>(</sup>١٤) // لم ط --ساد : يرسب تحت . (١٤) ط : الماهيه // لم : أكبر

<sup>(</sup>١٦) طُـ : يُندفع (١٧) م : أَـ دَمَا // م : ستوط : ﴿ كَلَمَا فَاسَدَهُ وَأَمَا نَحْنَ فَنَقُولُ إِنْ كُلُ حَرِكَةً // سَـا : في هَذَهُ // ط : تأمم لـكان وفي ( د ، م ) : تبعم .

كل حركة من هذه فإنما هي تتم للمكان الطبيعي ، وإن كل جسم إذا حصل في حيزه الطبيعي لم يبق له ميل . فإذا كان الخشب يرسب في الهواء لم يكن للهوائية التي فيه ميل ألبتة ، فغلبت تلك بميلها الموجود البتة ، فغلبت تلك بميلها الموجود بالنعل . فإذا حصل في الماء انبعث الميل الطبيعي للهواء إلى فوق ، فإن قوى وقاوم دفع الخشب إلى فوق ، وإن عجز أذعن للهبوط قسراً . والذهب المجوف ، الذي حكينا أمره ، إنما يقله الهواء الذي فيه إباء أن يستقر في الحيز الغريب ، وهو في الأبنوس أقل والعام والرصاصة المنبسطة إنما لايرسب ، لأنه يحتاج أن ينحى من تحته هواء والعام والرصاصة المنبسطة إنما لايرسب ، لأنه يحتاج أن ينحى من تحته هواء على ذلك القدر من الماء ، أكثر من ثقل ما يخص مثل ذلك الماء من المنبسط الرقيق .

فعلى هذا ينبغي أن يتصور حكم الثقيل والخفيف .

إذ قد تكلمنا في الأركان التي تتفق منها كلية العالم ، فحرى بنا أن نعلم أن العالم الجسماني هو واحد أو همنا عوالم كثبرة .

 <sup>(</sup>١) ط: فاين كان (٢) ط: إ برسب (٣) م: « فطت ثلك // سا ، ب ، : بمثلها .

 <sup>(</sup>٤) ط: فإن كان حصل (٤) م: حصلت (٥) د: فان عجز وأذعن (٦) سا: يسبقه بدلامن
 ستقر » // م: الجزء // ط: القريب (٧) م: إنما // م: ينجى ٠

<sup>(</sup>۵) م : بما // م نقله (۹) // م: ثقل (۱۱) د : وإذا قد // م: يتفق (۱۲) ط : هو //٢٠ سا ، ب : وهينا .

# الفصل لعامث ر فعل في

## أن جملة الأجسام الملاق بمضها لبعض ، إلى آخر ما يتناهى إليه ، جملة واحدة

قد قال كثير من الناس إن العوالم كثيرة.

فمنهم من أنساق إليه من أصول فاسدة ، لكنها مناسبة للعلم الطبيعي .

ومنهم من انساق إليه من أصول فاسدة ، وغير مناسبة للعلم الطبيعى ؛ بل هى فلسفية ومنطقية .

فأما الطبقة الأولى فقد كان عندهم أن هاهنا خلاء بغير نهاية وأجزاء لا تنجزأ، وأنها تتحرك في لغلاء حركات غير مضبوطة، وأنها يعرض لها اجتماعات في أحياز غير محصاة، وأن اجتماعاتها تؤدى إلى ائتلاف هيئات عوالم غير معدودة. وهذا المذهب ينفسخ عن قريب إذا تذكرت ما عرفته من الأصول المقررة في تناهي الجهات وتحددها وتحدد أصناف الحركات، فيمتنع بذلك انسياق هذه الأصول بهم إلى إثبات عوالم غير متناهية.

وأما لمذهب الآخر فقد قال متقلدوه: إن قو لناعالم غير قو لنا هذا العالم في المعنى كماأن قو لنا

 <sup>(</sup>١) م، ط: الفصل العاشر(٢) م: الجلة، وهي ساقط في ط (٣) ب، ط: اللاقية //م بسما ٤/ب: مالا يتناعي (٥) ط: فقد (٩) ط. وأما // م: فير نهاية // م: — وأجزاء لا تتجرأ، في ب: « أجرام » وفي سا: « أجراما »، وفي ط زيادة: ... لا تتجزأ بفير نهاية .

 <sup>(</sup>١٠) ط: يتحرك ط: ﴿ اجتماعها ﴾ وفى ﴿ م ﴾ وأنها اجتماعاتها 
 (١٠) د. + إذا قريب إذا تذكرت // م: المفردة

إنسان غير قولنا هذا الإنسان في المعنى ولا حقيقة لهذه الغيرية إلاأن يكون قولناهذا الإنسان يفارق قولنا الإنسان يدل على شخص واحد بالمدد بمينه ، وإذا كانت المخالفة بهذا كان قولنا الإنسان يدل على معنى جائز في طباعه أن يحمل على كثيرين . وكذلك قولنا العالم يدل على معنى جائز في طباعه أن يحمل على كثيرين . لكن العالم ليس من المعانى التى ، إذا فرضت الكثرة موجودة فيه فرض أمر جايز ، كان ذلك على سبيل النكون واحدا بعد آخر ، لأنه عندهم غير مكون من شيء ، بل هو عندهم أبدى ، فيكون ، إذا فرض كثرة فرض أبديات ، واذا كانت أبديات استحال ألا تكون موجودة في وقت من الأوقات ، وإذا استحال لا كونه ، وجب كونه .

قالوا: وهذا حكم عام فى جميع الأمور الأبدية ؛ إذ المكن وجوده أزليا فى الأبديات واجب . فإن المكن لايعرض من فرضه محال وإذا فرض موجودا فرض ما هو غير موجود ، لكنه ممكن ، وجب أن يكون والأزلى ممتنع المدم ، فإذا فرض موجوداً فرض ما هو غير موجود لكنه ممكن وجب أن يكون موجودا دائماً . فاذا فرض ذلك الفرض وجب أن يكون مع ذلك الفرض ، وهذا خلف . ولزم الخلف من فرض وجوده ممكنا غير موجود فإذن الممكن فى الأزليات واجب .

فإذا كان كذلك لم يجز أن نقول إن العالم واحد ، إذ كان يصح فرض ١٥ الكثرة فيه صحة وجوب .

فهذه طريقة المذهب الثانى ، وهى فاسدة المأخذ ، وإنما أنى هؤلاء من قبل ظنهم

 <sup>(</sup>۱) د : لتلك القبرية (۲) // ط : وبان ، وفي سا : بان د : «حدا » بدلامن « يدل » م : بعيثه . (٤) سا : سقط منها: « وكذلك قولنا العالم » إلى قوله « كثبرين »
 (٥) ط : الكتبرة . (٦) د : آخر جائز (٧) م : وإذا كانت أبديات ، // م ، ط : يكون (٨) ط : ظذا (٩) سا : إن المكن

<sup>(</sup>٩) سنط من م : ﴿ فِي الأَبْدِبَاتِ ﴾ إلى قوله ﴿ أَنْ يَكُونَ .

<sup>(</sup>١٣) م سا : — وجب أن يكون مع ذلك المرض (١٤) د : فان المكن ، وف سا : فإذاً المكنات (١٥) م ، ط : يقول // م ، د : واحدا (١٧) م : وهذه ، في سا ، د : فهذا .

أن كل مايخالف الجزئى الشخصى فهو كلى بمعنى واحد، وهو الذى يصح وجود الكثرة فيه .

ونحن فقد بينا في صناعة أخرى أن الجزئى هو الشي والذي يمتنع تعقل ماهيته محولة على كثير بن، والذي بإزائه هو الذي لا يمتنع ذلك فيه وليس إذا لم يمتنع ذلك من جهة صورته، أو من جهة ما تعقل صورته، لم يمتنع من جهة أخرى . فإن الصورة الصالحة، من حيث مي صورة ، تعقل لأن يكون منها عدد في مواد والمعقول والمفهوم الصالح، من حيث هو معقول ومفهوم، أن يطابق به عدة ، تنوقف أمور في حصول ماهو مجوز و مستصلح حصولا بالفعل، إلى أن يكون من المواد ما يفصل عن حمل صورة واحدة ، ولو أنه امتنع وجود الحديد إلا القدر المطبوع منه سيف واحد لم يعن كون صورة السيف الواحد . أو هب أن المعقول من الإنسان ممكن أن يطابق عدة ناس فإن اتفق أن يكون لاإنسان إلا الواحد لم يعن ذلك في أن تجمل هذه المطابقة للكثرة موجودة بالفعل .

وكذلك الحكم في أمر العالم. فمن المسلم أن صورته صورة لا يمتنع كونها هي هي ، أو كونها معقولة من أن تكون محمولة على كثرة . لكنه يمتنع وجود مادة مستعدة لذلك. أليس يعرض مع ذلك أن يمتنع وجود عوالم كثيرة ؟ نعم لوكان كل ما هو ممكن باعتباد نفسه لا يعرض له أن يصير ممتنماً بسبب ، وواجبا بسبب ، لكان الأمر كذلك . لكن الأمور التي هي بطبائهها ممكنة فإنها ممنوة بأسباب منها ما يفرض عليها الامتناع ، ومنها ما يفرض عليها الوجوب .

<sup>(</sup>٣) ط: مبيته أن يكون (٥) م: ولم يمتنع (٦) م: أن يكون // م: عدداً .

// م: أو مواداً // م: أو المعتول (٧) م، ط: د: يتوقف // ط: الأمور

(٨) سا، ط: يفضل // ط: من حل (٩) م د: ينن // م، ط: يتشكل

(١٠) م، سا: جديدة ، وفى ب: حديد // م، ط: يوجد // ط: وهب (١١) طدد:

يطابق به // م، د: يمن (١٢) م: الكثرة موجود، وفى سا: لكثرة موجودة (١٣) د:

فكذلك (١٤) م، ط: يكون (١٧) سا: بطباعها // سا: «بميزة» بدلا من بمنوة // م:
يفترض، وفى طدد: يفرض (١٨) م: يفترض وؤ د، طد: يعرض

فهذا ما نقوله فى بيان أن هذه الحجج غير موجبة لما يذهبون إليه . وبتى أن نوضح أن الدعوى بنفسها كاذبة ؛ بل باطلة . ولنقدم الذلك حال التعرف للأحياز الطبيعية للأجسام البسيطة ؛ إذ المركبات تتلوها فى الأحكام ، ولنبين أنهاكيف يجب أن تكون .

فنقول إن الأحياز الطبيعية للأجسام البسيطة هى الأحياز التى تقتضبها هذه الأجسام حالة ماهى غير ممنوعة فى أوضاعها وأشكالها عن الأمر الطبيعى. فاختلاف الوضع والشكل قد يحوج الجرم إلى أن لايطابق مكانه الطبيعي، فإذا كان كذلك فالأحياز الطبيعية للأجسام البسيطة مرتبة بعضها على بعض ، يحسب المجاورات الطبيعية ، ترتيب مستدير على مستدير مثلا، إن كان يصح فيه توهم أبعاد مفطورة.

فإذا كانت الأحياز الطبيعية على هذه الجلة ، وكانت الأحياز الغير الطبيعية للأجسام هى أحياز أجسام أخرى بالطبع إذ لاحيز إلا وله جسم طبيعى ، كما لا جسم طبيعى إلا وله حيز طبيعى .

وهذا كله مفروغ منه فيا سلف فلا يوجد حيز غير الواقع فى هذا النمط من الترتيب .

فا<sub>م</sub>ن كانت العوالم كثيرة وجب أن تكون الأحياز الطبيعية لكل طبقة أجسام عوالم ، بحيث يجتمع منها ، لو فرضت أبعاد مفطورة ، ما يحكى الكرة ، فتكون جماعة آحياز كرية نحمل جماعة أجسام عالم .

فإما أن يكون بينها خلاء ، أو ملاء ويحشو مابينها جسم ، والخلاء ممتنع ضرورة

 <sup>(</sup>۱) ب: - هذه//د: الحجة//م: ينتهون (۲) م: التعريف (۳) م، م، د: يتلوها// م: يكون
 (٥) م: - فاختلاف (٦) م: الحرام (٥٠٥) سقط في د: «فارن اختلاف الوضع والشكل» إلى قوله

<sup>(</sup>و) ؟ ؛ العسرت (١) م: الحرام (١٠٥) المقط في د ؛ وفي العمرت الوصوات على المراد الماد الماد الماد الماد الماد ال و فإذا كان كذلك فالأحياز ﴾ (٦) م : ـــ لا ، وفي سا : ألا // م : فإذا كان كذلك (٨) م : إذ

<sup>(</sup>١٠) م : – إذ ، (١١) م : – إلا وله حير طبيعي (١٢) ط ، د : مفروغ عنه

<sup>(</sup>١٤) سا : وهب // م : أن لا . (١٠) م : منه // ط : نبكون (١٦) م : يحمل

<sup>(</sup>١٧) م ، سا : منها خلاء . وق د : منهما // ط : وحشو ، وق م : يحشو ما بينها

والجسم الحاشى يكون ، لا محالة ، إما فى حيز طبيعى له أو غير طبيعى له ؛ بل طبيعى لنيره ، فيكون ، على كل حال ، حيزه مستديراً . لكن ذلك محال ؛ إذ فرضنا المجموع غير منحصر فى كرة واحدة ، فلا أحياز كرية كثيرة لطبقات أجسام مختلفة . فالحيز الجامع واحد . والمتحيز المجموع واحد .

هذا هو البيان المطلق. وأما إن جمل كل عالم فى الصورة كالعالم الآخر حتى تكون فى كل عالم أرض ونار وماء وهواء وسماء كما فى الآخر ، عرض أن تكون الأجسام المتفقة فى النوع تأوى إلى أما كن طبيعية متباينة فى الوضع أو بالطبع وهذا قد دللناعلى بطلانه ؛ بل يجب، كما أوضحناه فى الأصول الكلية أن يكون مكان الأرضين مكانا يصح أن تجتمع فيه جملتها كرة واحدة وتملأه ، وكذلك مكان كل واحد من العناصر . وإذا كان كذلك كان الأرض مثلا إما مقسورة الحصول فى الجميع، فلاموضع طبيعى لها ، وهذا محال ؛ أو يكون أينها طبيعيا فى الجميع ، وقد بينا إحالة ذلك ؛ أو يكون موضعها الطبيعى واحدا بعينه ، وقد قسرت إلى مواضع أخرى . فكيف خلصت عن الأجسام المحددة للجهات التى لا تنخرق ؟ وما الذى ميز بينها ؟ ويعرض أن تكون طبيعة واحدة تتحرك بالطبع إلى جهات متضادة .

وليس يعذر في هذا الباب كون الأرض كثيرة بالمدد، حتى تكون لها أمكنة كثيرة بالمدد كلها تشترك في أنها أرض ؛ وذلك أنه ، وإن كان لاشك في أن الأجسام الكثيرة بالمدد لها أمكنة كثيرة المدد،

<sup>(</sup>۱): - يكون م: طبيعي لفيره (۲) سا: حيز مستديما // م، سا: إذا (۳) م: لأحياز // سا: لطيفات (۴،٤) د: والحيز الجامع // م: فالحيز المجموع (٦) د: كا في الأرض (٧،٦) ط. يكون للا عبام (٧) م، ساد: - إلى، وفي ط: مأوى وأماكن // م، ب: أو باق الطبع (٨) م: - بل (٩) م: وبشيء واحد، بدلا من حكرة واحدة // م، «يتحرك» سا، بويملؤه، وفي د: ويملا (١١) م: ولا موضوع //، طب، سا، د: له // د: أن يكون أينها // ط: أمكنها طبيعيا (١٢) م: حصات // م: ينحرق وفي د: تنحرف // م: وأما الذي (٢١،١٤) م، ط: أن يكون طبيعة . (١٥) ط: يقدر، وفي سا: بعده // سا، د: الأرضين (٢١) م، ط: يشترك // سا: أن (٩) م: شك

ولكن يجبأن تكون كثيرة على نحو يجمل الكل - لواجتمع كان المتمكن شيئاً واحداً ومكانا واحداً بالمعدد، على مابيناه. وهذا الاجتماع ممالامانع له عنه في طبعه. فإن الطبيعة الواحدة المتشابهة لاتقتضى الافتراق والنباين. ثم كيف صارت السموات مختلفة الأمكنة وما الذي فرق بين أحيازها، حتى صارت الأوساط كثيرة بالعدد ؟

وقد تقرر من الأصول المنقدمة أن السموات علة تحدد سائر الأمكنة ، فلا تكون سائر الأمكنة علة تحدد حيزها. فينبنى أن يكون لاختلاف أحيازها ، بحيث لاتنجاوز ولا تحصل فى حيز مشترك علة غير طبيعتها ، وغير الأجسام الأخرى التى إنما تتحدد أمكنتها بها . ولا محاله أن ذلك قسر إن لم يكن أمراً طبيعيا ، لا طبيعياً من جهة الجرم ، ولا طبيعياً من جهة الأجسام الأخرى . وقد منعنا أن ينقسر هذا الجرم فى الانتقال المكانى .

فادًا استحال أن يكون للمحددات للتشابهة الطباع أحياز متباينة بالطبع لابالقسر، الذي هُو أيضاً مستحيل، استحال أوساط كثيرة.

فبهذه الأشياء ، نوضح أن لا عوالم كثيرة متجانسة طبائع البسايط . وإذ قد بينا أن الجسم السهاوى هو الجسم المحدد للحركات المستقيمة مشتملا عليها ، ولاجسم خارجاً عنه مباينا له في عالم آخر ، فبق أنه ، إن كان جسم آخر فيكون محيطاً به ، فلا يخلو إما أن يكون ساكنا لا مبدأ حركة فيه ، وقد قلنا إن كل جسم فنيه مبدأ حركة ، وإما أن يكون فيه مبدأ حركة مستقيمة ، وقد قلنا إن الأجسام التي فيها مبادى، حركة مستقيمة إنما وجودها في ضمن الجسم المحدد للجهات

٦.

 <sup>(</sup>۱) م، سا : كرة على
 (۲) ط : أو مكانا // سا ، د : ممانع
 (۳) ط : ينتخى // د : الاقتران // م : الأماكن (٤) م : ﴿ واما الذي ، وق ط :

<sup>(</sup>۱) طابه يتعلق / راد ؛ الوقاران / / با ؛ الوقا فن الله ي الوقاء الله ي الوقاء الله ي الوقاء الله ي الله والدي الله والله الله والله والله

لا خارجًا عنه؛ وإما أن يكون فيه مبدأ حركة مستديرة، فتكون مشاركة لها في الجنس.

ونحن لا نمنع كثرة الأجسام للسنديرة الحركة ، فيجب أن يكون آخر هذا العالم القياس منا لأجسام كثيرة مسنديرة الحركة ، والعالم متناه ، لابد له من جسم هو آخر الأجسام وتكون جملة مابين الوسط وذلك الجسم هو كلية العالم ، ولاجسم خارجاً عنه ، ولا هيولى غير منجسمة ، إذ لاوجود للهيولى ، بلا صورة . فلا تكون إذن مادة خارجة تنصور بصورة العالمية ، فتكون صورة العالمية مخصوصة بمادة واحدة يلتم منها أمور محصورة فى عالم واحد ، فلا يكون فى الإمكان وجود عم الم كثيرة ، فيكون العالم واحدا تاما محصلافيه أصنافى الطبائع اليسيطة الممكن وجودها ، والحركات المستديرة والمستقيمة مستمرة إلى الأكوان والتراكيب منها ، ويكون صانعها مليا بأن يبلغ بالواحد كال الواجب في الحكة على مقتضى الإمكان في طباع الوجود من غير حاجة إلى تكثير له .

آخر كتاب السماء والعالم . والحد لله رب العالمين والصلاة على سيدنا محمد النبي وعلى آله و أصحابه أجمعين ، وسلم تسلماً دائماً كثيراً .

<sup>(</sup>١) م : \_ مبدأ // م ، ط : فيكون // سا : لما في الجنس .

<sup>(</sup>٣) بخ : لأجمام كثيرة مستديرة ، وفي ب ، ط : لأجمام مستديرة (٣،٤) وفي م سقط بعد ذلك من قوله « والعالم متناه » إلى قوله « ولا جسم خارجاً عنه » (ه) د : هيولا // م : ولامصورة وفي سا : ولا صورة (١) ط : يصور // م : \_ فتكون صورة العالمية ، وفي ط : فتكون الصورة . // د : جلة أمور (٧) م : ولا يكون (٩) م : منه // م : \_ ويكون سانها // م فإن يبلغ بالواحد (١٠) م: طبايع (١٠،١١)// م : إ والله أعلم وينتهى الفن الثاني في م: بالعبارة الآتية وهي : « آخر كتاب السهاء والعالم والحد فة رب العالمين والصلاة على سيدنا محمد النبي وعلى آله وأصحابه أجمعين وسلم تسليما كثيرا . أما نهايته في « ط » فهي : « ثم الفن الثاني من الطبيعيات ويتلوه الفن الثاني من الطبيعيات وعلى آله أجمين وسلم تسليما كثيرا . أما في « د » فنهايته مي : تم الفن الثاني من جلة الطبيعيات والحد فة رب العالمين .

# الفن لثالث مل لطبيعيّات في الكون والفساد

### وهومقالت واحدة فيخمست عشرفصئا

# الفصل لأول

### فصل في

### اختلاف آراء الأقدمين في الكون والاستحالة وعناصرهما

قد فرغنا من تحديد الأمور العامة للطبيعيات وتعريفها ، وفرغنا من تحديد الأجسام التي هي أجزاء أولية للمالم ، ومنها ينتظم هذا الكل الذى هو واحد ، والأجزاء الأولية للمالم بسابط لا محالة ، وبينا أن بعض هذه البسابط لا يقبل الكون والفساد ، وهي البسابط التي في جو اهرها مبادئ حركات مستديرة . ولم يتضح لنا من حال الأجسام المستقيمة الحركة أنها قابلة للكون والفساد أوغير قابلة . نع قد أوضحنا أن الأجسام التي في طباعها أن تقبل

<sup>(</sup>٣،١) م: الفن الثالث من الطبيعيات فى الكون والفساد مقالة واحدة خسة عشر فصلا وفى ط : - بسم الله الرحن الرحيم . الفن الثالث فى الكون والفساد وهو مقالة واحدة خمة غشر فصلا . أما فى د : فالمتوان هو : الفن الثالث فى الكون والفساد وهو مقالة واحدة .

<sup>(</sup>٤) م ، ط : الفصل الأول (٦) ط : الأقدين المتقدمين (٧) ط : تعديد (١١) ط : طبائها // م ، ط: يقبل

الكون والفساد فى طباعها أن تتحرك على الاستقامة . فيجب من ذلك لمن حسن النظر أن بعض الأجسام المتحركة على الاستقامة يقبل الكون والفساد فيكون بعض الأجسام البسيطة قابلة للكون والفساد .

وأما أن ذلك كيف يجب فلأن الأجسام المستقيمة الحركة لامبدأ للحركة المستدبرة فيها ، وهي في أمكنتها الطبيعية ساكنة في الأبن والوضع ، جيعا ، واختصاص الجزء المغروض بجهة مفروضة يكون إما لأمر عارض قاسر وإما للطبع . والأمر العارض القاسر إما أن يكون قد اتفق ابتداء الحدوث هناك ، أو بالقرب منه ، فاختص به ، أو اتفق أن نقله ناقل إليه ، ولا يجوز أن يكون ذلك الأمر بالطبع ، فقد عرفته . ولا يجوز أن يكون ذلك كله لنقل ناقل ، حتى لولم يكن ناقل لما كان لجزء منه اختصاص ألبتة .

وبالجلة فإن القسرى يعرض على طبيعى . فلو كانت الأرض أو غيرها من الاسطقات أزلية لم يجب أن يكون مصروفة الأجزاء كلها دائماً تحت نقل قاسر ، ووجب أن يكون لها وضع يقتضيه أمر غير القاسر الناقل ، بل يجوز أن يكون ذلك في بعض الأجزاء ، فبق أن يكون العمدة فيه أن الجزء إن كان ، فى ابتداء تكونه ، حاصلا فى حيز يخصص حدوثه فيه عن بعض العلل لوجود ما يكون عنه به فلما كان أول حدوثه فى ذلك الحيز ، أو فى حيز يؤديه التحريك الطبيعى منه إلى ذلك الموضع من موضع كليته ، صار ذلك الموضع عنصاً به على ما علمته سالفا .

<sup>(</sup>۲،۱) م، د: أحسن الظن // ط: المتحرك // م، ط: فيكون. (٤) م: فكيف، وفي سا: اما ذلك كيف. (٥) م: وجيمها (٦) سا: أو اختصاص // م: الأمر // سا: إلى الطبع (٧) م: القاسي//ط: القاسر المارض (٨) ط: فيعتس // م: أو نقله، وفي سا: أن نقل//سا: \_أن يكون (١٠) م، سا: إليه (١١) ط: فلو كان (١٢) ب: الاستقصات، وفي د: الاسقسات // د: معرفة الجزاء، وفي سا: مصر "فة الأجزاء، وفي ب: صرفة // م: عصر المعتار د: ثقل (١٣) م: الناقل القاسر (١٤) م، د: المدة // م: \_ إن (١٥) م: عضم من وفي ط: بتخصيص // د: فيه // ب: عنه فيه (١٧) ط: كلية // م، سا \_ذلك // ب: الوضع من

وأما المركبة فلاشك أنهامن حيث هي مركبة فقد تكونت بعد مالم تكن ، فيجبأن يكون في طباعها ، لا محالة ، أن تفسد ؛ إذ قد بينا لك أن كل كائن جساني فاسد .

فقد اتضح من هذا أن الكون والفساد موجود . وقد كان اتضح لك قبل ذلك الفرق بين الكون وبين الاستحالة ، وبين النمو والذبول فى ماهياتها . وإنما بتى لك الآن تعرف وجودكل واحد منها .

فمن الناس من منع وجود جميع ذلك ۽ بل منع وجود الحركة .

أما من أبطل الحركة المكانية والوضعية فلاكثير فائدة لنا فى الاشتغال بمناقضته ، وإن كانت العادة قد جرت بها . فإن لنا ، بمناقضيه آراء قيلت فى أمور ليس الحكم فيها يبين ، شغلا شاغلا عن تكلف ما بيان وجوده يغنى عن إبانته . وأما هذه الباقية فإن الشغل فى إبانة وجودها مما ينبغى أن يعتد به .

فقد منع قوم الكون ، وزعوا أن البسائط ، مثل الأرض والنار والهواء والماء ، فإن جواهرها لا تفسد ، بل لا شيء منها يوجد صرفا في طبيعته ، بل هو مركب من الطبيعه التي ينسب إليها ومنطبايع أخرى . لكنه إنما يسمى بالغالب . فلا أرض صرفا ولا نار صرفا ، ولا ماه صرفا ، ولا هواء صرفا ، بل كل واحد منها مختلط من الجميع ، ويعرض له في وقت ملاقاة غيره إياه مما الغالب فيه غير الغالب فيه ، أن يبرز ويظهر فيه ما هو مغلوب لملاقاة الذي من جنس المغلوب فيه غالب ، وظهوره بأن يتحرك إلى مقاومة ماغلبه وعلاه ، فيستعلى عليه . وإذا تحرك إلى ذلك عرض للنظام الذي كان يحصل باجباع الغوالب والمغلوبات أن يحيل ويستحيل .

<sup>(</sup>۱) د : أنها مركبة // م ، ط : بكين (۲) م ، ط : يفسد // م : وإذ (۳) د : فقد كان

 <sup>(</sup>٤) ط:مهاتها (٥) د : يعرف (٧) د : لناقضة (٨) سا، ب : آراء ضلت (٨)م : - الحسكم

<sup>(</sup>۱۱) م:والمواد (۱۲) م، ط:يفسد (۱۳) د:من طابع//م:ولأرض (۱٤)ط: نارأ //م: - ولا هواء صرفا (۱۰) د: تُميزه ملاقاة (۱٦) م: لملاقات (۱۷) م: ما عليه // د: \_ وعلاه. // د: فإذا تحرك، وفي ﴿ طَ ﴾ : يتحرك // ب: النظام

والحس إنما يشاهد من جملة ذلك غالب الأجزاء التى تبرز وتظهر فيحسب أن جميمه استحال إلى النالب ، بأن صارت مثلا، الخشبة أو غيرها ناراً . ولا يشاهد الأجزاء التى تتفرق من الجوهر الآخر كالدخان مثلا، نم إنما يشاهد بقية بقيت من الأول بحالها ، أو يشاهد ما يتبق من الأول — وقد تفرق وتشتت ، أو بطلت تلك الصورة التى كانت له — بقاء الرماد .

وأماجوهر الماء فلن يصير نارا ألبتة، ولاجوهر النار يصير ماء ألبتة، بل يتفرق، وينيب عن الحس فيرى ما يظهر ويبرز للحس، فيظن أنه يجملته استحال.

فهؤلاء الطبقة برون أن النار لاتكون من شيء بل الكائن منها يبرز ويستمل الحس ليس على أنه حدث ، بل على أنه ظهر ، وبرون أنه لا استحالة ألبتة ، وإن الماء ليس يسخن بالحقيقة من النار ، بل تخالطه أجزاء نارية فإذا لقينها إليه فى أول ما يظنها يستحيل لقاء أجزاء محرقة وأجزاء مبردة لقاء لا يميز الحس بين أفرادها ، فيتخيل هناك أمرا بين الحر الشديد ، والبرد الشديد ، وهو الفتور . فان كثرت الأجزاء النارية بلغ الأمر إلى أن يحرق .

قالوا: وليست الشعرة الواحدة تسود بعينها وتبيض، بل مرة تجرى فيها، ومن غذائها، أجزاء يغلب عليها في ظاهرها سواد يخالطها ويعلوها فيبيضها . وإن الدكنة ليست لونا متوسطا بين السواد والبياض، بل مختلطا فيهما، بل تكون أجزاء تسود

<sup>(</sup>١) د : هذين جملة // د : ويظهر // م : فيجب (٣) ط : الجميع // ط ، د : صار

 <sup>(</sup>٣) ب، ط: ولا نشاهد .
 (٤) ب: يخاله ويشاهد ط، د بجاله //م: ينبغى

 <sup>(</sup>٦) سا : الجوهر المائي (٧) د : قبرا وق د : وراء // م : للجس ط : ما يبرز ويظهر
 (٨) م : برون // م : عن شيء // م : ويستملي ، وق ط : يستمجل

<sup>(</sup>٩) م : حدوث ، وفی ﴿ د ﴾ حيث // ط : على // وترون . (١٠) ط : يخالطه .

<sup>(</sup>۱۱) د : لمسها البد // م: إلبه // د : ما يظنها من النار // سا : لتى // م : غرقة //د : وآخر وده (۱۲) ط : بينأجزائها//ب : فيستحيل هنالك (۱۳) د : وإن // د : « كثرت » مكررة (۱۳)// ، ط: بحرق (۱۱) ط: أوقالوا ليست ، وفي د : وقالوا وليست // م : بحرق // سا : سواراً // سا : سواراً // سا : سواراً // م : منالطها // م : فيقها // م : الذكية ، وفي د » : الشكتة (۱۱) م : منها // م : سوه .

وأجزاء بيضا فيختلطان ويبرزان ، فلا يميز الحس بينهما ، وإذا لم يميز الحس تخيل المجتمع لونا واحداً .

ومن هؤلاء من يرى أن الجزء الحار مثلا ليس فيه حامل ومحمول ، حتى يكون هناك جوهر وحرارة محمولة فيه ؛ بل مجمل الحرارة جزءا بنفسها .

ومنهم من يرى أن هناك حاملا ومحولا، لكنه ليس من شأن الحامل أن يفارقه • المحمول ألبتة.

ويشبه أن يكون بازاء هؤلاء قوم يرون مايسمى كونا ، ولا يرون للاستحالة وجوداً ألبتة ، حتى يمنعواً أن يكون الماء يسخن ، وهو ماء ، ألبتة ؛ بل إذا سخن فقد استحال ذاته ، وأنه مادام ماء ، ويرى أنه سخن ، فهو مختلط .

وقد ألجأ بمض المطالبات واحدا من المتفلسفة ، على مذهب نصارى بغداد ، الله أن قال بذلك .

وهنا قوم يرون الاستحالة ، ولا يرون كونا ألبتة ، وأكثر هؤلاء هم الذين يقولون بمنصر وّاحد ، إما نار . وإما ماء ، وإما هواء ، وإما شيء متوسط بين هواء ونار وماء .

فإن رأوا أن العنصر نار مثلاكونوا عنه الأشياء بالنكائف فقط؛ حتى أنه إذا 10 تكثف حداً من التكاثف صار هواء . فإن تعداه إلى حد آخر صار ماء . وإن تعداه إلى آخر حدود التكاثف صار أرضاً ، ولا يجوزون . مع ذلك ، أن تكون جوهرية

<sup>(</sup>۱) م : بین بختلطان و ببردان // ط : یتخیل (۳) م ، ط : ولامحمول (٤) سا: بجمل// ط : جزءا وجوهرا ، وفی د ، سا : جزاء نفسها وجوهرا پنفسها (ه) ط : برون وجود .

<sup>(</sup>v) سا ، د : لاستحالة وفي م : الاستحالة (٩) م : — ذائه // د ، سا : سخبن .

<sup>(</sup>١١) م : ذلك (١٣) م : وإما هواء وإما ماء //ب : شيئًا متوسطا(١٤) م : ونار وهواء .

<sup>(</sup>١٥) م : + وأما // د : \_ فارن ، و دب» : وإن // م : كو نوعيه (١٦) م:جدا // د : هواء فقط (١٧٠١٦) م : \_ حد آخر صار ماء ، وإن تعداء إلى(١٧) م، ط: يكون

النارية الذاتية تبطل ؛ بل عندهم أن الأرض نار محفوظة في جوهرها مسلوب عنها عارض التخلخل المفرط .

وإن رأوا أن المنصر أرض أقاموا التخلخل بدل النكائف ، وعملوا بالمكس . وإن رأوه شيئاً آخر عملوا فيه الضدين من التكاثف والتخلخل ، فجملوه بحيث ، إذا تحكاثف ، عنصراً ألطف منه وأخف ، من غير بطلان جوهريته .

وهمهنا أيضاً قوم ينكرون وجود الكون ويثبتون الاستحالة ، مع فرضهم عناصر فوق واحد . فمنهم من يفرض العنصر الأرض والنار ، ومنهم من يفرضه الأرض والهواء والنار ، ويلغى الماء ، فإن الماء عنده ليس إلا هواء قد تكاثف .

ومنهم من يقول بالأربع ومع ذلك فيقول بالاستحالة : ولا يرى العناصر تقبل كونا ألىتة .

لكن القائلين بهذا القول قد ينقضون قول أنفسهم ؛ إذ يبدو لهم أن بجعلوا القوة المسهاة عنده محبة وألفة قوة من شأنها أن تتسلط مرة على العناصر الأربعة فنوحدها جسما متشابه الجوهر يسمونه الكرة . ثم إذا عاد سلطان القوة المضادة لها ، وهى التى يسمونها تارة عداوة وتارة غلبة ، وتارة بغضة ، فرقها طبايع أربع ، فنكون العناصر الأربعة إذا حصلت في سلطان المحبة قد فسدت صورها التى بها هذه الأربع ، وقد منم من ذلك .

<sup>(</sup>١) م: النار//م: بالمعفوظة (٤) م: وإنرأوا//م: الضد (٥) سا ، د : ألطف وأخف منه (٦) م: \_ أيضاً (٨) سا، ب ، د: واحدة: // م : منهم (الأولى) // يغرض العنصر الأرض.

<sup>(</sup>۱۱) م: بالأربعة // م، د: يقول // د: ويرى // ط: يقبل (۱۳) م: القائلون // م:

إذ يبدو // د : يبدو أنهم (١٤) م ، ط : يتسلط// سا ، ب : فتوجدها (١٥) م : وإذا . (١٦) ط : يسموها ، وفي ، سا : نسبه ، وفي ب : يسبه وفي د : يسبونه .

<sup>(</sup>۱۷) م: فقد // م: الأربعة

وبالجلة فإن طبيعة قوة قبول الانسلاخوهذا اللبس موجودة فىالمناصر، وموقوفة ، فى الخروح إلى العقل ، على غلبة من محبة موجدة ، أوغلبة مفرقة . وهذا شأن القابل للكون والفساد .

وأكثر من قال بالعناصر الكثيرة يلزمه أن ينكر الاستحالة فى الكيفيات الفاعلة والمنفعلة ، لأن منهم من لايرى لها وجوداً ، ومنهم من يراها نفس العناصر أو لازمة للعناصر لاتفارقها ، فكيف تستحيل فيها ، وهو لا يرى أن شيئا من العناصر يستحيل ؟

وهمنا قوم يريدون أن يميزوا بين الكون والاستحالة بوجه لايتميز؛ وذلك لأنهم يضعون مبادئ الأجسام كلها أجراماً ، غير متجزئة ، أو سطوحا .

فأما جاعلوها أجراما غير متجزئة فيقولون إنها غير متخالفة إلا بالشكل، وإن ١٠ جوهرهاجوهر واحد بالطبع، وإنها لاتنقسم، لا لأنها لاتقبل القسمة الإضافية؛ بللاتقبل قسمة الانفصال لصلابتها التي هي عدم تخلل الخلاء عندهم، إذ الانفصال بين الملاء والملاء إنما هو عندهم بالخلاء.

قالوا ،وإن هذه إنما تصدر عنها أفعال مختلفة لأجل أشكال مختلفة. لكن ليس من شأن شيء منها أن ينسلخ عن شكله . ولا يتحاشون أن يجعلوها مختلفة بالصغر والكبر.

ثم منهم من يرى الأشكال متناهية ، ومنهم من يراها غير متناهية ، وينتنون فى أن الأجزاء غير متناهية ، وأنها تنحرك حركات كيف اتفق .

<sup>(</sup>۱) د:طبعه (۷) د:غلبة معرفة (۳،۲) م:القابل فى الكون والفساد (۰) ب: ـلا //د: ليس المناصر (٦) م، ط: يفارقها // م، ط: يستحيل // م: وهو لا أن ، وفى ط: فهؤلاء لا يرى .

(۵) ط: يتميزوا (٩) م: أجزاءما ب: وأما //غ: أجزا // د: غير متجز // سا: فبقول // ط: بالأشكال// د: فإن // ب: الإنقسام الإضافى // م، ط: يقبل

<sup>(</sup>۱۲) ط: الانفصال (۱٤) م، ط: يصدر // ط: اشكالها (۱۵) ط: فلا // ط: بالصغير والكبير (۱٦) د: لا يراها متناهية (۱۷) د: \_ وأنها // م، ط، د: يتحرك // ط: اتفقت

فنهم من يرىحركاتها حادثة عن حركات قبلها بلانهاية ، كل حركة عنصدمة عن حركة عن صدمة ، وأنها ربما ارتبكت واجتمعت فتحابست عن الحركة .

ومنهم من يرى لبعض أشكالها خفة ، ولبعضها ثقلا. وكلهم لايرون لطبائع هذه الأجرام كونا ولا فساداً ، وأن كونها عنها وفسادها إليها ، وأن الكون هو باجتماعها ، وأن فسادها بافتراقها ، وأن السكون هو باجتماعها ، وأن فسادها بافتراقها ، وأن استحالتها باختلاف الوضع والترتيب لنلك الأجزاء في المجتمع منها .

أما الترتيب فمثاله أن هذه الأجزاء لوكانت حروقا مشلا ، فوقع منها ترتيب فى الجهات على مثال هجاء كليم .. فحينئذ في الجهات على مثال هجاء كليم .. فحينئذ لم يكن عندهم قد استحال .

وأما الوضع فأن يكون مثلا كلاهما مليكا ، لكن أحدهما قد كتب فيه الحروف على الترتيب المكتوب وجهات رءوس الحروف تلك الجهات لها ، والآخر إن حرفت أوضاع الحروف عن ذلك ، فكتب مثلا هكذا مهيك ، حتى صارت اللام جهها إلى غير جهة الكاف .

وهؤلاء قد تصدوا هذا إلى أن جعلوا الاستحالة أمرا بالقياس إلى الإدراك والإحساس، لا على أنها موجودة فى طبائع الأمور . وقالوا ، وذلك كاللون المحسوس فى طوق الحمامة . فإنه إذا كان على وضع ما من الناظر إليه رؤى أسود ، وإذا صار له منه وضع آخر رؤى أرجوانيا ، وأنه ليس فى نفسه سواداً ولا أرجوانية ، بل ذلك له بالقياس إلى الناظر .

 <sup>(</sup>۲) ارتکبت // د: فاضجت // م: \_ فتحابست (۳) م، سا: طبائع ولا فسادا
 (٤) د: إليه (٥) ط: بافتراق (۸) سا، د: \_ مثال // م: کلهم بدلا من کلیم (۹) سا: إن لم .
 (١٠) م: مليك // م: \_ قد (١١) ط:رؤوس // ط: يتلك // م: الجهاد // م: سا، ط،ب
 (١٢) م: على ذلك // د: \_ مهيك: د (١٣) ط: \_ إلى (١٥) د: قالوا (١٦) م: موضع

وفي ط، د: النيرا (١٧) م: وقع

فهؤلاء أصحاب الأجرام غير المتجزئة . وأما أصحاب السطوح فانهم يرون الكون باجباعها والاستحالة لشيء قريب بما يقوله هؤلاء . ويجعلون مبادئ السطوح سطوحاً مثلثة .

فهؤلاء بالجلملة يرون أنهم أثبنواكونا ، ولم يثبنوه . وذلك لأن الطبائع إذا كانت محفوظة فى البسائط متشاكلة فى الجواهر ، فلا يفعل الاجتماع والافتراق أمرا غير زيادة ، حجم وعظم ومخالفة هيئة شكل . وذلك إما تغير فى الكم أو فى الكيف .

وأما النمو فلم يبلغنا فيه مذهب نذكره خارج عن مذهب الفرقة للنكرة للحركة أصلا، وإن كان النمو من حقة أن تنبعث فيه شكوك .

ويكفينا فى عرضنا هذا من تعديد هذه المذاهب ما عددناه . فبالحرى أن نشتغل الآن بتعديد القياسات الفاسدة التى دعت هؤلاء إلى اعتقاد هذه المذاهب ، ثم نقبل على فسخها وفسخ نتائجها من أنفسها .

<sup>(</sup>۲) ط، د : بتى ه // د: مبادى و مكررة (٤) ط . يرون بالجلة //سا : كريا (٠) د : فالإفتراق . // ط : أمر (٦) ط ، د : 4 أما فى الجوهر // د : \_ أو فى الكم (٧) سا ، د : قال واما //سا: \_ فيه // : مذهب فيه // د : \_ نذكره ، و فى م : تذكره // سا : خارجا (٨٠٧) ط : للحركة أيضا . (٨) م ، ط : ينبث (٩) م ، د : عرضنا // ط : وبالمرى // م ، د : يشتغل (١٠) م : يقبل (١١) ط : عن أنضها ، و فى د : على أنضها .

### الفصل التاني

## فصل فی اقتصاص حجة کل فریق

أما أصحاب الكمون فقد دعاهم إلى ذلك أنه من المستحيل أن يتكون شيء من لا شيء ، إذ اللاشيء لا يكون موضوعا للشيء . فإذا كان كذلك فالمتكون ، إن كان موجودا ، فتكونه عن شيء . فقد كان الشيء قبل تكونه . وللتكون هو ما لم يكن قبل تكونه . فالمتكون غير متكون ، هذا خلف .

وإذ قد صح بالعيان أنه قد يكون شيء عن شيء فليس النكون ما يذهب إليه ؛
بل هو البروز عن الكمون . وحسب بعضهم أن الاستعداد لأكوان بلا نهاية يحوج
إلى أن يكون العنصر المستعدله بغير نهاية ، فجعل الأجزاء المتشابهة عنده لما يكون عنه
أجزاء بلا نهاية ، كيلا يضطر تناهي المادة إلى انقطاع الكون .

وأما أصحاب الأسطقس الواحد فإن جيعهم اشتركوا ، أول شيء ، في حجة واحدة . فقالوا : لما رأينا الأشياء الطبيعية يتغير بعضها إلى بعض ، وكل منغير فإن له سببا ثابتا في النغير هو الذي يتغير من حال إلى حال ، فيجب من ذلك أن يكون لجميع الأجسام الطبيعية شيء مشترك محفوظ ، وهو عنصرها .

<sup>(</sup>١) م، ط: الفصل الناني (٤) ط: وأما (٤، ه) ط: التيء من اللاثيء // د: عن ٠

 <sup>(</sup>٦) م : فكونه//ط : فالمسكون (٨) م : فإذ // سا : ذهب // ط:مما يذهب // د : ذهب
 (٩) ط : وجد بعضهم // سا : لا يكون بلا (١٠) د : فيجل // م : كما يكون عنها ،

<sup>(</sup>٩) ط: وجد بعصهم // ساء: لا يعون بلا (١٠) د: فيجمل // ۴: تما يعون عه، وق ﴿ سا ﴾ لما تكون منه (١٣) سا : يتمين // سا : لها (١٤) ط: شيئا // سا : ثانيا (١٤) ط: شيئا // سا : ثانيا

ثم مال كل واحد منهم إلى اختيار عنصر واحد . فيشبه أن يكون أقدمهم من رأى أن العنصر الواحد هو المــاء . ودعاه إلى ذلك ظنه أن العنصر ينبغي أن يكون مطاوعا للتشكل والتخليق حتى يكون منه ما هو عنصر له . فكل ما هو أشد مطاوعة لذلك فهو أولى بالعنصرية . ثم وجد هذه المطاوعة كأنها فصل خاص بالرطوبة ؛ والناس كلهم يمتقدون أن الرطوبة ماء ، أو شيء الغالب عليه الماء، فجمل الماء البسيط هو العنصر .

قال ولهذا ما نرى الحيوانات لا تتخلق إلا من الرطب، وهو المني .

والذين رأوا أن الاسطقس هو الأرض، وهم قليل وغريب، فقد دعاهم إلى ذلك وجود جلَّ الكائنات الطبيعية مستقرة على الأرض منحركة إلى مكان الأرض بالطبيم، فحكموا من ذلك أن الأرضية هي جوهر الكائنات كلها.

وأما الذين رأوا أن الأسطقس نار فقد دعاهم إلى ذلك ما ظنوه من كبر جوهره، كأنهم استحقروا حجم الأرض والماء والهواء في جنبت ؛ إذ السموات المشمّة والكواكب المضيئة كلها عندهم نارية . وحكموا بأن الجرم الأكبر مقدارا هو الأولى أن يكون عنصرا ، وخصوصا ولا جسم أصرف في طبيعته من النار ، وأن الحرارة هي المدرة في الكائنات كلها ، وما الهواء إلا نار مفترة ببرد البخار ، وما البخار إلا ماء متحلل. وما الماء إلا نار مكثفة ، وهواء مكثفا ماء . ولوكان للبرد عنصر يتصور به ، ولم يكن البرد أمرا عرضيا يعرضلذلك العنصر الواحد ، لكان في العناصر بارد، برده فى وزن شدة حر النار.

<sup>(</sup>۱) سا: مشتبه (۲) سا: \_ الواحد (۳) م: التعابق // د: وكل

<sup>(</sup>٤) ط : فعل (٥)م : فَجُعْلُ المُنَّاءُ (٦) م : يوى // ط : ما يوى أن الحيوا لله يتخلق // م: بتخلق // د : من الطب(٧) ب : الاستقصى// سا : الغليل (٨) ب ، د : وجودم//ط : ومنحركة (١٠) ب: الاستقما/م: \_ من كرجوهره (١١) م: السهويات (١٢) د: \_ كلها // د: أن الحرم (١٣) ط : فإن ، وقد سقطت من ﴿ سا ﴾ (١٤) م : وماء الهواء // م : وأما النجار .

<sup>(</sup>١٥) ط : متخلخل // م : وأما الماء // د · ناره // م : نكتفا // ب : مكتفا وماء وهواء

ط : مكثفا (١٦) م ، سا ، ط : لم يكن (١٧) وران : مكذا في جميع النسخ ولعلها وزن .

وأما القائلون بالهواء فقد دعام إلى ذلك مثل ما دعا القائلين بالماء إلى القول به . وقالوا إن معنى الرطوبة أثبت في الهواء منه في الماء ، وذلك لأن مطاوعته للمعنى المذكور أشد . وما الماء إلا هواء متكاثف ، والمتكاثف أقرب إلى اليبس منه إلى النخلخل . وأما الأرض فهي ما عرض له النكائف الشديد ، كما نراه من انعقاد كثير من المياه السائلة حجارة . وأما النار فليست إلا هواء اشتدت به الحرارة ، فرام سحوا .

وأما القائلون بالبخار فدعام إلى ذلك أنهم رأوا جرما نسبته إلى العناصر نسبة الوسط، وأنه تفضى به درجة من التخلخل إلى الهوائية ، ودرجة أخرى إلى النارية ، ثم تفضى به درجة من التكاثف إلى للمائية ، ودرجة أخرى إلى الأرضية ، وأنه ليست هذه الخاصية لغيره ، وأن العنصر هو الذي تتساوى نسبته إلى غيره لا غير .

وهؤلاء كلهم فقد اشتركوا فى حجة واحدة مى التى ذكرناها .

وأما القائلون بالأرض والنار فدعاهم إلى ذلك أن سائر الأسطقسات تستحيل آخر الأمر إلى هذين الطرفين، والطرفان لا يستحيلان إلى أسطقسات أخرى خارجة عنهما. فهما اللذان ينحل سائرها إليهما، ولا ينحلان إلى شيء آخر. فهما الأسطقسان، ولذلك هما البالغان في طبيعة الخفة والثقل، والآخران يقصران عنهما. وإذ لا حركة أسطقسية إلا اثنتان فالأغلب في الاثنتين هو الأسطقس، والنار والأرض بالقياس إلى غيرها أغلبان، ولا شيء أغلب معهما. ثم المواء نار خامدة مفترة مثقلة بالماء المتبخر، والماء أرض متحلة سيالة خالطها نارية، فهي أخف من الأرض.

<sup>(</sup>۱) ط: دعى (۳) م: وأما الماء// سا: اللبس (٤) سا: فهو // م: براه ،

(٦) د: \_ بالبخار (٧) م: يقفى//د: فإنه (٨) سا: به د: فإنه (٩) م، سا: الحاصة //
م، ط، د: يتساوى (١٠) ط: قد // د: وهى (١١) د: الأرض وألماء //سا: \_ والنار //ب:

الاستقمات // م، ط، سا يستحيل (١٢) ب: استقمات (١٣) م: سواهما، وفي ط،ب: إليها

سائرها // ب: يتحللان //ب: الاستقمال (٤١) ب: فهما // سا: ﴿ باتفاق ﴾ بدلا من

﴿ البالغال ﴾ // ط: بالغان (٤١) ب: استقمية (١٥) د: ثنتلن // سا: ولأغلب //ب: الأستقمى

(١٦) م: غالان د: خامد (١٧) سا، ط، د خالطها

وأما القائلون بالأرض وللماء فقد دعام إلى ذلك تساوى حاجة للركبات إلى الرطب واليابس . فكا أنها تحتاج إلى الرطب لتقبل التخليق ، كذلك تحتاج إلى الباب ليحفظ التخليق . فإن الرطب كما أنه سهل القبول لذلك فهو أيضاً سهل الخلع له . واليابس كما أنه صعب القبول لذلك فهو أيضاً صعب الخلع له . وإذا تخمر اليابس بالرطب استفاد للركب من الرطب حسن مطاوعته للتخليق ، ومن اليابس شدة استحفاظه له . واليابس والرطب في المشاهدة مما الأرض وللماء لا غير . وأما المواء فبخارى مائى . وأما النار فهواء أسخنته الحركة .

وأما القائل بالأربعة مع الغلبة والمحبة فقد دعاه إلى القول بالأربعة أنه لاشىء منها أولى بأن يجعل عنصرا لصاحبه من صاحبه أن يجعل عنصراً له ، وأن القوى الأولى هى الأربع ، والمزاوجات الصحيحة منها هى أربع ، على ما سنحقق القول فيه بعد .

ثم هذه الأربعة لا تنكون منها الكائنات ولا تفسد إليها إلا باجهاع من أجزائها إلى المركب ، وافتراق من المركب إليها . ولن يجتمع منها المركب إلا بافتراق يقع فيها ؛ وأنه لا سبيل إلى الظن بأن شيئاً ينعمل بنفسه إلى اجهاع أو افتراق ؛ إذ كل منفمل فإنما يخرجه من القوة إلى الفعل فاعل ؛ وأنه من المستحيل أن تكون طبيعة واحدة بسيطة يصدر عنها في موضوعات بأعيانها جع وتفريق معا ، وإن كانت الطبيعة المركبة لا يبعد أن يصدر ذلك عنها . ولكن إنما يصدر حينئذ كل واحد منهما عن جزء من المركب خاص ، فيكون الجمع يصدر عنه عن جزء ، والنفريق عن آخر . ويكون المصدران الأوليان لذينك الفعلين هما الجزءان اللذان يجب أن يكونا مختلفين في الطباع ، المصدران الأوليان لذينك الفعلين هما الجزءان اللذان يجب أن يكونا مختلفين في الطباع ،

لأن فعليهما مختلفان فى الطباع ، ويكون كل واحد إما قوة مجردة ، وإما قوة فى جسم . وأحرى ما تسمى به القوة الجماعة هى الألفة والحبة ، وأولى ما تسمى به القوة المفرقة المشتنه الموجبة تباعدا بين المتشاكلات هو الغلبة والبغضة والعداوة .

قالوا فيجب ضرورة أن يكون ههنا أسطقسات أربعة تنصرف فيها الغلبة والمحبة ، وإذ النصرف إنما هو بالجمع والنفريق، وذلك لا يوجب تغيرا في الجوهر، فلا سبب لإيقاع تغير في جوهر العناصر . فلذلك مالا يرى هذا القائل أن العناصر يستحيل بعضها إلى بعض البتة ، ولا يراها تقبل كونا و فساداً . وليس يقنصر من فصولها على الكيفيات الأربع فقط ، بل يرى لها في ذواتها الفصول من جميع الكيفيات الأخرى . لكنه يراها أربعا لا غير . فهى عنده متناهية العدد والمقدار .

وأما أصحاب السطوح فيشبه أن يكون داعهم إلى ذلك هو ما اعتقدوه من أن تكوّن الأشياء عن العناصر إنما هو بنوع التركيب ، وذلك التركيب إنما هو نتيجة الغمل والانفعال ، وأن ذلك الفعل والانفعال باللقاء والتماس ، وأن التماس الأول للأجسام إنما هو بالسطوح . فيكون أول فعل وانفعال عند التركيب إنما هو للسطوح . وما كان أول ذينك فيه فهو العنصر ، فالسطوح هي العناصر ، ولأن العناصر ينبغي أن تكون أول ذينك فيه فهو الكائنات تركيبا لا يؤدي إلى المحال ، والسطوح التي تحيط بها غير بحيث تتركب منها الكائنات تركيبا لا يؤدي إلى المحال ، والسطوح التي تحيط بها غير الخطوط المستقيمة يؤدي تأليفها لا محالة إلى فرج تبقى بينها ، فينبغي أن يكون السطوح الأولى مستقيمة الضلوع . وليس في المستقيم الأضلاع شيء أقدم من المنك . ويمكن أن

<sup>(</sup>۱) سا ، ب : واحدة (۲) د : وأخرى // ط : يسمى // م ، ب : وأولى مكان ٠٠٠ // ب : الجامعة هو (۳،۳) د : المرفة المسبقة // م : من . (٤) د : استقصات أربع // م ينصرف ، // فى ط يتصرف // د : المحبة والبنغة . (٥) ط : تغير (٦) م : فذلك (٧) سا : تواها // م ، ط : يقبل . (٨) سا : نوى // د : + مع الأربع (٩) ط : وهى (١١) م : يكون الأشياء // ط : \_ إنما هو (١٢) د : فإن //د\_:ذلك // د : فإن التماس (١٠٠١٤) د : \_ قوله ﴿ العناصر ولأن ﴾ إلى قوله ﴿ والسطوح ﴾ (١٧) م ، ط : المستقيمة // د : فيمكن

يؤلف من المثلث سائر الأشكال المستقيمة الخطوط ، كا يمكن أن يحل إليها ، فتكون السطوح العنصرية هي السطوح المثلثة ، ثم يؤلف منها تأليف يكون منه شكل مائى ، وشكل هوائى ، وشكل نارى ، وشكل أرضى .

فأما النارى فهو الذى يحيط به أربع قواعد ومثلثات ، فتكون صنوبرية نفاذة قطاعة مستمدة للحركة .

وأما الهوائى فالذى يحيط به عشرون قاعدة مثلثات ، فكون شديد الانساط للإحاطة .

وأما المائي فالذي يحيط به نماني قواعد مثلثات .

وأما الأرضى فهو مكمب ، والمكمب أضلاعه مربعات تأتلف بالقوة من مثلثات ، وهو لنكميبه غير نافذ ، ولا ثاقب . فلذلك هو غير مسخن .

فارن جلوا تأليفه بالفعل أيضاً من مثلثات وجب أن يوجدوا للنسار جزءا من الأرض. وكذلك إن جلوا هذه السطوح منقسمة ، وجب أن يمكنوا من إيجاد كل عنصر في المنصر الآخر.

قالوا : وأما السهاوى فيحيط به اثنتا عشرة قاعدة مخسات ، كل مخس مؤلف من خسة مثلثات .

ويشبه أن يكون داعهم إلى ذلك شدة حرصهم على السلوم الرياضية وإيضاح المذاهب فيها لهم ، وانتلاق الطبيعة عليهم ؛ إذ كان نظرهم في الطبيعيات، والزمان

<sup>(</sup>١) م ، ط : مِكون (٢) ب : المثلثبة // م ، سا : تاليغاً // م : يكون منها

<sup>(</sup>٤) ب، ط:وأما النارى//د ، صورته // م، ط: فيكون(٦) ط: فهو الذى .(٨) م: الذى

<sup>(</sup>٩) م: الأرض (١٢) د : يتكنوا // ط: اتخاذ (١٤) ب: اثنا عشر ، د : عشر قواعد

<sup>(</sup>١٠) سا: ثلاثة (١٧) د : المذهب//م ، د : إذا كان

ذلك الزمان والفلسفة فى الابتداء نظر المبتدى والشادى . والذى لم يتمرن ويتدرب فهو بمد فى الأمانى ، فراموا أن يتأولوا المشكل من الواضح .

وهذه المخسات الحسة ستقف عليها في إحدى الجل الرياضية في هذا الكتاب. ويشبه أن يكون في تكثير العناصر وتوحيدها مذاهب كثيرة غير ما ذكرناها لم تحضرنا في الحال.

وأما أصحاب الأجرام الغير المنجزئة فإن الفيلسوف الذي هذب مبادئ هذه الصنائع فقد أسهب يشي عليهم ، ويقرظهم ، على يخطئنه إيام ، ويقدمهم على سائر الطوائف ، وخصوصاً على أصحاب السطوح ، قائلا إنهم أخذوا مبادى و محسوسة مقرا بها و نسقوا عليها القول نوعا من النسق ، ثم حافظوا على أصولم ، ولم يزينوا عنها في أكثر الأمر . وذلك لأنهم اعترفوا بوجود الحركة ، ثم صاروا إلى إثبات الخلاء ، لا كالذبن أخذوا أخذاً مسلما أن لا خلاء ، وأوجبوا منه أن لاحركة . وذلك أن هؤلاء ساعدوا أولئك على ما وضعوه مسلما من أن الحركة والقسمة متعلقة بالخلاء . ثم كان وجود الحركة أظهر وأعرف من عدم الخلاء ، لأن هذا لا يشك فيه صحيح الرأى ، وفي ذلك موضع شك كثير . فنشبث هؤلاء إنما هو بجنبته أوضح من جنبة تشبث أولئك . فقد فاقوا أولئك في هذا الاختيار .

ومن هناك قالوا: إن مالا خلاء فيه فلا يتكثر، ولاينقسم . فكل جزء لاينقسم ، وفاقوا أصحاب السطوح بأن أصحاب السطوح قد تذيذبوا ، وانبتوا في الوسط : وذلك

<sup>(</sup>۱) م: \_ ذلك الزمال // ب، ط: لم يتدرب ولم يتمرن // سا: هو (۲) م، د: فرموا // م: يأولوا، وفي ط: يتناولوا // م: الشخل (٣) م، ط: الجمات (٤) م: ذكرناه (٥) م: يحضرنا، وفي ط: يتناولوا // م: الشخل (٣) م، ب القد // ط: حتى يتني // م تخطيه، وفي ط: تخطئه // سا، ط: تقدمهم . (٨) د: \_ طي (٩) م: خاضوا (١٠) سا، ب: \_ لا (١١) سا؛ أخذوا حدا // د: فأجبوا، (١٢) م: وصفوه // د: أن // م: القسر (١٣) ط: أعرف واظهر (١٤) م: بحبة // م: \_ من // م: هؤلا، (١٥) سا؛ الاختيار (١٦) د: ولا يتكر // د: وكل: (١٧) م، د: وقالوا د: فأثبتوا

لأن نسبة الأجرام إلى السطوح هي كنسبة السطوح إلى الخطوط ، وكنسبة الخطوط إلى النقط ، وإنه إن صح تركيب الأجسام من السطوح فلا مانع من تركيب السطوح من الخطوط والخطوط من النقط . فإما أن يبطل تركيب المتصل من الغير المتجزئات ، وإما أن يقال بالتركيب من النقط . فقد بطل التركيب من ماثر مالا يتجزأ ، من النحو الذي تركب عليه . وبق أن الجسم يتناهى في القسمة إلى أجسام لا تتجزأ ، وإن صح ذلك النحو من التركيب فالنقط هي الأوايل لا السطوح . ولأن تؤلف الأجسام من أجسام لا تتجزأ صلابة ، لا فقدان اتصال ومساحة ، أقرب إلى الصواب من أن تؤلف عما لا اتصال له في جهة التأليف .

وهؤلاء أيضاً فقد بذوا عنده سائر الآخرين فى أن كان لهم سبيل إلى التفرقة بين الكون والفساد والاستحالة ، ولم يكن لأو لئك المذكورين .

فأما حجة هؤلاء فقد ذكر ناها فيا سلف ، وأومأنا إلى سبب الغلط فيها .

1.

## الفصب ل الثالث

### فصل فی

### نقض حجج المخطئين منهم

قد بتى الآن أن نشير إلى سبب الغلط في حجة حجة ٍ من الحجج المقتضية .

أما القائلون بالكون والتداخل ، وأن الكون ظهور الكامن ، فالسبب فى غلطهم هو ظنهم أنه إذا كان مسلماً أن الشيء لايكون عن لاشيء فقد صح أن كل شيء يكون عن مشابهه فى الطبع ، وأنه إذا كان مسلما أن لا شيء لا يكون موضوعاً لشيء استحال أن يكون الشيء عن لاشيء .

أما الأول فلنضعه مسلما، فيجوز أن يكون الشيء لم يتكون عن لاشيء، ولكن تكون عن الشيء، ويكون مع تكون عن الشيء، لكن عن شيء ليس مثله في النوع ولامشابه في الطبع، ويكون مع ذلك لم يتكون عن لاشيء.

وما قوله فى البد والرجل وفى البيت وفى الكرسى ؟ هل هذه الأشياء متكونة عن لاشىء ؟ فإن كانت عنشىء ، فهل ذلك عن لاشىء وفات عن كانت عن الرجه ، فهل ذلك الشىء مثل أم ليس بمثل الله ليس بمكن أن يقال إن الوجه متكون عن الوجه ، والكرسى عن الكرسى ، تكون نا بالحقيقة إلا بالعرض ، وعلى أن الشىء عن الشيء يقال كما يقال إن الكرسى

<sup>(</sup>۱) م، ط: الفصل الثالث (٤) ط: فقد // ط: نشير أيينا // ط: المقتمة (٦) د: هوظنهم بأنه// د: لا يكون عن شيء (٧) م: مشابهة // م: اللاشيء (٩) م: فليضمه ،وفي د: فلئصف (١٠) م،ب،د: يكون //ط: لكن يكون // سا: \_ليس // د: \_ مثله // م،د: مشابه (١١) د: لم يتكون من الشيء (١٢) م: وما قولهم // د، سا: وأما قوله ، // م، سا: \_ وفي البيت/سا،ط: وهل (١٣) د: فإن كانت عن لاشيء (١٤) م: مثل (الثانية)(١٥)د: يكونا .

عن الخشب ، وهو غير شبيه . وكيف يكون الموضوع شبيهاً بالمركب منه ومن الصورة ، وقد تكوّن كما تكوّن عن شيء قبله بطلت صورته لقبول صورة هذا ، كما ينخذ من الباب كرسى ، فيكون لبس أيضاً عن الشبيه .

وأما المقدمة الأخرى ، وهى أن لاشىء لا يكون موضوعاً للشىء فا نما يصح هذا إذا قبل إنه كان عنه ، وهو موجود فيه . وأما إذا كان الوضع أن الشيء كان من لاشىء ، أى بعد لاشىء لم يصر لاشىء موضوعاً للشيء ، والأولى أن يقال حينئذ لا عن شىء ، خى لاتقع هذه الشبهة . على أنه ليس نقيض قولنا إن الشيء كان عن الشيء هوأن الشيء كان لا عن شيء ، أو كان لا عن شيء ؛ بل إن الشيء لم يكن عن شيء . وهذا إذا كان الشيء مرادا به أمراً بعينه . وأما إن كان مهملا فلا نقيض حقيقياً له ، وإن كان بمنى العموم ، حتى يكون كأنه قال كل شيء يكون عن شيء ، فليس نقيضه أن الشيء لا يكون عن شيء . وهذه المقدمة ضد عن شيء . وذلك لأن معنى هذا أن كل شيء لا يكون عن شيء . وهذه المقدمة ضد الأولى ، لا نقيضها .

وأما الحجة التي يشترك فيها مثبتوا أسطقس واحد ، وهي أن هذه المساة بالأسطقسات يتغير بعضها إلى بعض ، فلابد من شيء ثابت ، فإيما أثبتت لهم أن شيئا مشتركا ، ولم تثبت أنه جسم طبيعي ذو صورة مقيمة إياه بالفعل ، حتى يطلب بعد ذلك أنه أي الأجسام ، وترجم فيه الظنون ؛ بل يجوز أن يكون ذلك الشيء جوهراً قابلا لصورة واحد من العناصر يصير جسما طبيعيا بنلك الصورة ، وإذا سلخها اكتسب أخرى .

<sup>(</sup>٢) م : وقد يكون كا يكون // م : بنبول (٣) سا : كرسيا // د : أيضا ليس .

 <sup>(</sup>٤) م: اللاشيء // م: موضوعا لشيء // ط، د، ب: \_ فانما يصح (٥) م: عن لا.

<sup>(</sup>٦) م : لم يضر اللاثيء // م + لا يكون//د : فالأولى //ط: + لا يكون موضوعاللتي. إذا قبل

<sup>(</sup>٧) م ، ط: يقع // سا : على أنه لا يقتضى (٨) ب: كان لا شيء أو كان // د : لو كان

<sup>(</sup>٩) ساءب: أمر // ط: وأما أنه إن // ساء دم: حقيق (١٠) د: نقطه، وفي سا: ينتضيه // م: إذ الشيء (١١) م: ذلك أن (١٢) م: ينتضيها (١٣) د: فأما الحجة // ب: استقس // د: الماد (١٤) م: والاحتمال المناطقة المناطق

<sup>-</sup> المساة (١٤)ب: الاستقصات // سا ، د: أثبت (١٥) م، ط : يثبت // م : متيبة له//سا: بطلت (١٦) ط : من أى // م : يرحم (١٧) سا ، ط سلختها اكتسبت

ثم مرجح الماء من بينهم ، لما فيه من قبول الشكل ، يفسد اختياره الماء لما فيه من التخلية عن الشكل . فاإن جعل تكاثفه حافظاً للشكل فقد جعل تكاثفه مزيلا عنه الصغة التى لها صلحت للأسطقسية ، ومرجّع الهواء مخاطب بمثل ذلك . ومرجح الأرض يفسد مقدمته لما في الأرض من امتناع الاجتماع بعد الاقتراق والامتناع عن قبول الشكل ، وأنه ليسكل متكون فإنما الأرضية غالبة عليه .

فهنا متكونات هوائية ومتكونات مائية . وكثير من المتكونات لابرسب في الماء ، ولو كانت الأرضية غالبة لرسب جميعها . ومع ذلك فليس إذا رسب كل متكون دل على ذلك أكثر من أن الأرضية غالبة فيه ، ولم يدل على أن لاخليط للأرض فيه . فإن الغالب غير المنفرد فربما كان امتزاج من عدة ، وواحد منها غالب بالقوة أو بالكية .

وأما القائلون بترجيح النار فقد اعتمدوا فيه الكبر، وظنوا أنهم صححوا الكبر بكبر السموات وعظمها. فما يدرينا أن السموات كلها نارية حتى عسى أن يصح ما يقولونه؟ وما الذي يعجب اختصاص النار بالعنصرية لحاجة الكائنات إلى الحرارة . كأنها لا نحتاج إلى اعتدال من الحرارة بمزاج البرودة ؟ وأما فى أن النار قد تمخض ناراً من أنها هى العنصر ، فإنه إن كان الما. ناراً مستجيلة، أو كانت الأرض ناراً غير محضة ، فيكون من النار ماليس بمحض. وأما إذا أخذت النار التي هى مجاورة للغلك فالذي يدل على محوضتها يدل أيضاً على محوضة الأرض الحجاورة للغلك فالذي يدل على محوضتها يدل أيضاً على محوضة الأرض الحجاورة للمركز . ومع هذا كله ، فما للسانع من أن يكون كل واحد من هذه أسطقسا ،

<sup>(</sup>۱) د: الشكل بعنه اختيار (۲) م: عن المشكل // د: فان جعله (۳) ب: انتي بها // م: أصلح // ب: للاستقصيه . (٤) سا: تفسد // م: من قبول (٥) د: \_ عليه . (٦) د: + ومتكونات هوائية // ب: فكثير // د: المتكونات الأرضية (٨) م: دل على فلك // ب: الأرض (٩) سا: المفرد (١١) م: فيها // د: الأكثر (١٢،١١) سا، ط: الكثرة بكثرة (٢١) م: فن يدرينا، وفي د: ومايدرينا (١٤) ط: يحتاج (١٥) م: تمخضت // سا، ب، د: أنه هو // ط: العنصرية (١٧،١٦) سا: أحدث النار م: \_ التي (١٨) م: \_ من // ب: استقما وفي ط: الاسطفات

لكن الواقع فى جوار الفلك لايرتفع إليه من البواقى مايشوبه ، وأما التى عند المركز فإن الشماعات الفلكية والتأثيرات السهاوية تمزج بعضها ببعض بما يفيض من المياه ، وما يصعد من الأبخرة والأدخنة الدائمة الحدوث ، فلا تبقى صرفه . وهذا لا يستبين من أمره أنه ممتنع محال .

وأما القائلون بالبخار لأنه متوسط بين العناصر و نسبته إلى الأطراف البعيدة نسبة واحدة ،وإن كانت مختلفة ، بالتخلخل والتكاثف ، فمن سلم لهم أن الشيء ، إذا كانت نسبته إلى أشياء أخرى هذه النسبة كان أولى أن يكون عنصراً . ولوكان هذا حقاً لكان كل واحد من العناصر بهذه الصفة ، وذلك لأن الهواء أيضاً إذا يبس كان ناراً ، وإذا يبس أشدكان أرضاً ،وإذا بردكان بخاراً ، وإذا برد أشدكان ماء .ولا فرق إلا أن الانتقال هناك بمتقابلين ، وهما التكاثف والتخلخل ، والانتقال همنا بغير متقابلين . والأأنه ليس بيناً بنفسه أنه يجب أن يكون المتوسط الذي ينتقل إلى الأطراف بمتقابلين هو الأسطقس الأول ، لاغير .

على أن البخار ليس شيئاً إلا ماء قد تفرق وانبسط ، كما أنه ليس الغبار والدخان إلا أرضاً تفرقوا نبسط .وليس هو عنصراً خاساً ، أو بعنصر خامس ؛ بل هو فتات بعض العناصر وبثاثته ، مع بقاء نوعه . وإنه لو أنسلخ . نوعه فى ذلك الطريق لانسلخ إلى الهوائية لاغير ، ولم ينسلخ إلى البخارية .

ولا يُلتفت إلى ما يقوله من يظن أن الأسطقس لا يستحيل إلى آخر إلا بتوسط،

<sup>(</sup>۱) د: جواز (۲) م، ط: عزج

<sup>(</sup>٣) ب : من الأدخنة والأبخرة // م ، ط:يبقى (٦) م : وإن كانت مختلفة نسبة واحدة .

<sup>(</sup>۸) م: سِذَا (۹) م: سِواذَا بِردَ كَانَ بِخَارًا / الله : فلا (۱۰) د : والتحليل (۱۱) سا : تنتقل المه (۱۳) ب: الاستقس (۱۳) م: يفرق(۱۴،۱۳) م : سِكَا أنه ليسالفبار والدخان إلاأرضا تفرق وانبسط (۱۶) م : فليس (۱۵) د : وثباته (۱۳)م: يسلخ (۱۷) ٤ ط : ظن / / ب: الاستقس / د: إلى أجزاء

فلابد من بخار. فإن المسألة مع البخارية قائمة . ويلزم أن يكون بين كل أسطقسين وسط آخر ، وليس كذلك ؛ بل السكون أمر يكون دفعه بلا توسط ؛ بل البخار مثل الغبار إلا أن البخار والدخان إنما تفرقا عن سبب حار ، والغبار عن سبب ساهك . فإذا جمل البخار متوسطا فبالحرى أن يجمل الدخان متوسطا ، إن لم يجمل البخار متوسطا من المناصر ، لأنه ظاهر من حاله أنه متفرق فقط ، وتصير حينئذ الأجسام المعتبر فيها هذه المناسبات ستة . فلا يكون البخار وسطا بين العناصر ؛ بل ليس البخار من حيث هو بخار وسطا بين للماء والمواء ، وإلا لكان مكانه الطبيعي فوق مكان الماء دون مكان المواء ، فلا يكون خارقا بحركته للهواء ، والمواء نفسه لا يتحرك في الهواء ، بل يقف بالطبع ، ولو في أقرب حيزه من الهواء .

فإن قيل: فلأن لا يخرق الهواء ، وهو ماء ، أولى .

فنقول: إن للماء يعرض له أن يقسره الحرّ بالتحريك إلى فوق، وربما قسر أجراما ثقل من الماء ، كقطع خشب راسبة إذا اشتعلت أصعدتها النار القوية في الجو .

وليس هذا حكم البخار فإنه ليس يكون البخار ، على قولهم ، شيئا عرض له عارض حرارة مصمدة ، بل جوهر البخار هذا الجوهر ، ومعنى اسمه هذا المعنى ، حتى إذا بطل عنه هذا المعنى لم يكن إلا ماء قد كان قسر على التصمد . فإن لم يكن ذلك له بالقسر كان بالطبع . فكان يجب أن لا يكون مكانه الطبيعي إلا فوق الماء دون المواء ، فما كانت حركته الطبيعية تجاوز ذلك الحد ، وتخرق المواء ، فإن كان هذا التصمد والسخونة عارضين للبخار ، بحيث لو زالا بقي البخار ، فالقول ما قلناه من أن البخار ماه مبثوث .

<sup>(</sup>۱) ط ، د : البخار // ب : استعمین (۲) م : لیس // د : أو یکون دفعه .

(۳) د : یفرق // ط، د: - یفرق عن/سا : و إذا // ب و إن // سا : نجمل (٤٠٥) د: بین السناسر // م : فیفرق فقط // م ، ط : یمیر // سا : - الأجسام // م : المعتبرة (٦) د : ومنه بدلا من ستة // طانو لایکون // (۷) سا: متوسط // م ط : وسط // م : كان مكانه . (۱۱) د : الجزء ط : قسر الحر // د : ( آخر إما » بدلا من ( اجراما » ( ۱۲) د : أصمدها // م : بالتوة (۱۳) م : بأنه (٤١) د : بل جور (۱۰) د : وقد كان (۱۲، ۱۵) سا. يخ : بل كان بالطبع (۱۲) ط : وگل ال د : فاما كانت (۱۷) م ، ط : يجاور ... ويخرق

وأما القائل بالمحبة والغلبة فلأنه لا يرى كونا ، ولا فسادا للمناصر ، ثم ينسى ذلك ، فيجمل المناصر قد تستحيل عند غلبة المحبة وتأحيدها إياها ، وجمها لها كرة هى مخالفة في الطباع للمناصر ، وكذلك تستحيل الكرة ، فتنفرق إلى المناصر ، فيكون الاجماع عنده يردها إلى المادة المشتركة لا محالة ، ويفسخ عنها صورة المناصر ، ويكسوها صورة الكرة ، والافتراق يخلع صورة الكرة عنها إلى صورة العناصر ، ويلزم من وجه أن يجمل المحبة محركة حركة خارجة عن الطبع ، وهي طبيعة التحريك عنده .

أما أنه كيف تصير علة لذلك فلأن الطبيعي من حركات العناصر عند الجميع، وعند قائل هذا القول، يوجب تباعد بعضها عن بعض، ومفارقتها بأن تنزل الأرض، وتصعد النار، وإذا تحركت إلى الاتحاد فقد أخرجت عن طبيعتها. والمحبة أيضا، تصير عنده مفرقة، ويتحاشى من ذلك.

أماكيف يلزم أن تكون مفرقة فلأنها تفرق بين المادة وصور المناصر ، فتكون قد فرقت بين ما هو أشد مجاورة من مجاورة الأجسام المتلاقية أو المتصلة بعضها ببعض . وأيضا فلإنها لا تجتمع إلا فرقت أى جمع نسب إليها .

وأما القائلون بالأرض والنار فقد أضلهم ظنهم أنه لا استحالة إلا على طريق الاستقامة . وهم ، مع ذلك ، يسلمون أن الماء له استحالة إلى جهة الأرض ، وأخرى والى جهة الهواء والنار . فلوكان اعتبار الاستحالة مقصوراً على استقامة من جهة إلى جهة ، من غير انمكاس ، لكانت المائية إنما تنجه في استحالتها مثلا إلى الهوائية وإلى النارية ، ولا تنعكس ، حتى تكون الهوائية تنجه إلى المائية ، والمائية إلى الأرضية .

<sup>(</sup>۱) م، د: فإنه لا يرى .(۲) م، ط: يستعيل // ب، سا: \_ لها (۳) م: فيفرق، وفى سا: فيتفرق (٤) د: عند (٦) د: طبيعته (٧) م، ط: يصبر // د: فذلك لأن (٨) م، ط: ينزل (٩) ط: ويصد // ب: الايجاد // ط: خرجت (١٠) م، ط: يصبر (١١) م، ط: يكون //سا: فلا يفرق/م: والصورة //سا: صورة //ط: الصورة التي للمناصر. (١١) م، ط: فيكون //سا: فلا يفرق/م: والصورة //سا: صورة //ط: الصورة التي للمناصر. //م، ط: فيكون (١٢) م: تفرقت // د: \_ هو// د: والمتصلة (١٣) م، ط: يجتمع . (١٧) د: \_ مثلا (١٨) م: الأرض بدلا من ﴿ الأرضية ﴾

فإذا كان كذلك فلا واجب أن تكون النار تأخذ في استحالها ، لو كانت مستحيلة إلى عنصر آخر أخذا مستمرا في استقامة استحالة الهوائية إليها ، بل يجوز أن يكون بمكس ذلك ، وهو الذي يتصل باستمرار استقامة استحالة الهوائية إلى المائية ، حتى تكون النار منعكمة باستحالها إلى الهوائية .

\* \* \*

وأما المتنصرون على الأرض والماء فقد جعلوا العنصر هو البرد. ومعلوم أنه لا متكون عن مجرد ماء وأرض إلا الطين ، وأن أصناف العلين لن يستغنى في تميز بعضها عن بعض عن مخالطة الحار الطابخ . وليس إذا كان للمركب شيء به يقبل الصورة ، وشيء به يحفظ فقد كنى ذلك ، فإن أقل ما يحتاج إليه المركب هو الشكل والتخطيط ، بل قد يحتاج إلى قوى وأحوال أُخرى ، خصوصا فى النبات والحيوان . ولا شيء كالحار الغريزى في إعانة القوى على حفظ النوع والشخص .

فأما أصحاب السطوح فقد غلطوا ؛ إذ ظنوا أن الانفعال أولا هو فيما يلى الشيء أولا؛ بل الانفعال فيما من شأنه أن ينفعل . ولو كان كذلك لكان السطح يتحرك من محرك الجسم بالملاقاة قبل الجسم ، وكان البياض أيضا يسخن قبل الجسم ، ولكان يجوز أن تكون نفس الماسة منفعلة بالسخونة ؛ إذ هي مؤدية إلى ذلك ، وبها تنفعل .

 <sup>(</sup>۱) د : فلا أوجب (۲) د:العنصر الآخر (٦) سا : \_ جعلوا (۷) م ، ط : لا يتكون // د : «أريشفق» بدلاً من « نميز» (٨) م : الطافح // د : فليس //م:المركب // د : \_ به(١٢) م : الأفعال . (١٤،١٣) د : تحرك الجمم (١٤) ط ، د : بالملاقات (١٥) م ، ط : يكون //م ، ط ، د : ينفسل .

### الفصب لالرابع

# فصل فی إبطال قول أصحاب الکمون ومن يقرب منهم ويشارکهم فی ننی الاستحالة

وإذ ليس نقض القياس المنتج لمطاوب ما كافيا فى نقض المطاوب نفسه . وكيف وربما أنتج صادق لا عن قياس صحيح فى صورته ؟ فبالحرى أن نشتغل بنقض مذهب مذهب نفسه لنتوصل من ذلك إلى تحقيق النفرقة بين الكون والفساد وبين سائر الحركات ، ونستمد لتحقيق القول فى عدد العناصر وطبائعها ، وفى الفعل والانفعال ، والامتزاج .

ولنبدأ بمذهب أصحاب الكمون :

أما الطبقة القائلة منهم إن فى كل جسم مزجا من أجزاء كامنة لا تتناهى ، فيكذبهم ما علم قبل من امتناع وجود جرم متناه مؤلف من أجزاء فيه بلا نهاية ، كانت أجراما أو غير أجرام ، كانت متساوية الكبر ، إن كانت أجراما ، أو مختلفة .

وأما القائلة منهم بتناهى ذلك ، مجوزة أن يكون عن كل ماء نار أو أرض أو غير ذلك ، على سبيل الانتقاض ، فيفسد مذهبها أحاطتنا بأن الماء إذا انتقضت عنه الأجزاء

<sup>(</sup>۱) م، ط: الفصل الرابع (٤) سا: ويشاكلهم (٥) سا: كيف (٦) في م: وربما أنتج صادق عن مواد كواذب// مكررة (٧) م: يشتغل // م: \_ مذهب//م : ليتوصل (٨) ط: ويستحق لتحقيق (١١) سا، د: الطائفة // م، ط، د: لا يتناهى (١٣) م: ما قبل، وفي ب، ط: ما عام من قبل // م، ط: مؤلفا (١٣) ب: متسارية السنج (١٤) م: القائل . . . . بجوزا، وفي ط: مجوز // ، سا، د: وأرس (١٥) سا: الابتماض // م، ط، د: مذهبه .

النارية المتناهية بق هناك ماء ، إن استحال ناراً لم يكن كون كل نار عن ماء إنما هو بسبيل الانتقاض والتميز ، بل على سبيل سلخ الصورة ، وإن امتنع عن الاستحالة لم يكن كل ماء من شأنه أن يكون عنه نار أو هواء . وأن اضطر إلى أن يقول إن هذا الاختلاط بحيث لا يتأتى كمال التميز فيه ، لم يخل إما أن يكون جميع الأجزاء النارية التى فى الماء والهواء سواء فى شدة الملازمة للأجزاء المائية ، أو بعضها ألزم ، وبعضها أسلس طاعة للنميز . فإن كان الجميع سواء فى ذلك ، وجازت المفاصلة على جزء جازت أيضا على كل جزء . وإن كان بعض الأجزاء ليس من شأنه أن يفاصل فإن كان ذلك لطبيعة النارية فالآخر مثله ، وإن كان لطبيعة مضافة إليها فهو غلط آخر ، والكلام عليه ، وفى خالطته ومفاصلته ثابت . ومع ذلك ، فيبقى الذى لا يفاصل فى طائفة من الماء تصير به تلك الطائفة ماء لا يتكون عنه نار .

وأما إن قيل أن الماء ينكون عنه نار أوهواء إلى أن تنميز الأجزاء المائية ، ويبقى ماء صرفا لايتكون عنه نار بعد ذلك —وهو قول غير قول المخاطبين في هذا الوقت — فلا يلزم هؤلاء شيء مما قلنا ألبتة ، وكانت مخاطبهم من وجه آخر، وبالكلام المشترك المخاطبة جميع من رأى أن الأشياء التي نسمبها نحن الاستحالة ، إنما هي بروزمن الكوامن، أو مداخلة مبتدأة . وذلك لأن الماء إذا سخن لمجاورة النار ففيه ظن من يرى أن ناريات فيه قد برزت ، وظن من يرى أن ناريات قد نفذت فيه ، وداخلته من النار المجاورة .

والشركة بين المذهبين إنما هي في شيء واحد ، وهو أن الماء لم يستحل حاراً ،

 <sup>(</sup>۱) د : هنالك (۲) م : الانتقاس في النمييز // ط : النميز .

<sup>(</sup>٣) سا : ناراً . د : وإن (٤) م : التمييز // سا : نحلو // وفي م ، ب ، سا ، ط ، فلم يخل

<sup>(</sup>ه) م ، ب : أوالهواء//ط ، د : سواسية // د : شد //م : سا ، ب : شدة الملاقاة // سا : الأجزاء // م ، ب : للتمييز //م : سواء (٦) سا ، ب ، د : جاز (٧) ط : الأجزاء + منه .

 <sup>(</sup>۸) د : کانت // م : خلط//م : علیه فی (۹) ط ، د : یصیر (۱۰) سا:ناوا (۱۱) م : - ان .

<sup>(</sup>١٣) م: قلناه // د: وما الكلام (١٤) د: يه + على // سا، د: استحالات // ط: إنما هو // ط: ببروز (١٥) م: مجاورة، وفي ط: بمجاورة (١٦) سا: وقد//سا: ترى // ط: فقد // م: يقذف (١٧) ط: إنما هو//ط: بستحيل .

و لكن الحارنار يخالطه والفرق بينهما أن أحدها يرى أن النار قدكانت فى الماء ، لكنها كانت كامنة ، والثانى أن النارلم تكن فيه ، و لكن الآن قد خالطته. فيجب أن نوضح فساد كل واحد من المذهبين .

فأما المذهب الأول فما يوضح فساده تأمل حال هذا الكون وما معناه. فإن جوزوا فيه تداخل الأجسام فقد ارتكبوا المحال الذي بان فساده من كل وجه. وإن لم يجوزوا ذلك ، ولكن أومأوا إلى مجاورة ، ومخالطة تكون ، ويكون الكامن هو المستبطن من الأجزاء ، وهذا الاستبطان لايعقل منه إلا انحصارها في باطن الجسم وبعدها عن بسيطه وظاهره ، فيجب أن يكون باطن الماء مكانا للكامن من النيران ، وتكون كيفية ذلك المكان مثل كيفيته الماء المسخن الذي لا يفعل تسخينه أمراً غير إبراز الكامن فيه إلى ظاهره ، بل يجب أن يكون أسخن من ذلك بكثير ، وذلك لأن الانحصار في الباطن أجمع من الانتشار في الظاهر. والمعول على تصديق هذه القضية وتكذيبها هو على الحس ، فإن ظاهر الماء وباطنه ، وأي حد وجزء أخذت منه ، هو من طبيعة واحدة متشابهة .

وكذلك حال الأجسام السود والبيض ، والحلوة والمرة وغير ذلك ؛ فإنها يوجد منها ما يقبل الاستحالة إلى الضد ، مع دلالة الحس على تشابه أجزائه ، وأنه إذا استحال أيضاً إلى الضد لا يكون ذلك بأن يبرز شىء إلى الظاهر ، ويكمن ضده فى الباطن ، بل يكون إذا سخن أيضاً ظاهر البارد فإن باطنه أيضاً سخين . فإن كان الكامن كافياً

<sup>(</sup>۱) // ، ط يخالطه //م ،ط :قدكانت (۲) م ،ط : يكن//د : خالطه (٤) سا : وأما // م : يوضح //ط ، د:يبن فساده . (٦) م: مجاوزه // م ، ط : يكون//سا ، ط : وتـكون الـكامن (۷) د —: «منالأجزاء »ط با سا فهذ (۸) م : بسبطة // م ،ط : ويكون

<sup>(</sup>۸) م : + باطن الماء مكانا للسكامن من النبران ويكون (۹) م ، ط : النانية كيفيته (۱۰) م : و دلك (۱۱) م ـ في الباطن //م ، ط. : المقول (۱۲) ب : لم طلى . // ب : مو + طلى // ب : وأى جزء وحد ،وفي ط : وأى جزء فيها //د : في طبيعة (۱۵) د : ـ ما (۱٦) د : ويمسكن ضده (۱۷،۱۱) م : ـ بل ،وفي ط : بل يمكن أن يكون ، وفي د : بل يمكن إذا (۱۷) ب : ـ وإن

بالمداخلة التي هي محالة ، فيجب أنها إذا انفكت حتى يخلص البارد من الحار ، والحار من البارد ، أن تأخذ في كل حال مكانا أعظم وليس كذلك . فإن الانفكاك الذي يميز يخلص الحار ظاهرا من البارد قد يتبعه ويلزمه العظم . وأما الانفكاك الذي يميز البرد فإنه ينقص الحجم نقصانا بينا للحس: فإن كان ظهور البرد يوجب فرط مداخلة ، وللداخلة توجب زيادة خفاء ، فيكون الاستعلان استخفاء .

على أن المداخلة تقضى على المتداخلين بحكم واحد . فإن حكم كل واحد منهما من الآخر حكم الآخر منه .

وإن كان الكامن كامنا بالمجاورة فلا محالة أن للكامن حيزا يخنص به ، وأن الكامن باطنه ضد ظاهره ، أعنى باطنه الجرمى وليس هذا بموجود في الحس ، وليس هذا الوجود إلا وجودا حسيا . فليس هذا بموجود أصلا . ثم ما بال الماء مثلا إذا أراد أن يبرز الكامن منه من المواء احتاج ذلك المواء إلى مكان أعظم من المكان الذي احتاج إليه وهو في الماء ؟ ومعلوم أنه إذا كان على حجمه وقدره المتقدم لم يحتج إلا إلى مثل مكانه . فلا يخلو إما أن تزداد تلك الأجزاء حجا ، أو يحدث هواء جديد ، أو يقع خلاء .

لكنها إن ازدادت حجا فقد يعرض للأجزاء المذكورة أن تنفعل بغير التميز ، وهذا خلاف أصل المذهب . ولا محالة أن ازدياد حجمها تابع لانفعال يعرض لها ، أو مقارن يقارنها . وظاهر أن العلة لذلك هو التسخين ، وهذا إثبات للاستحالة . وليس للاستحالة عندهم وجه إثبات .

وإن صار الهواء أكبر هواء مضاف إليه حدث فقد حدث هواء جديد ؛ ولزم

 <sup>(</sup>۱) سا: مخالطة محالة // م: \_ والحار سا: فإنه (۲) د: فليس (۳) م: فيتبعه وق ( ب ) : فقد يتبعه (٤) م: فقصا (٥) د: مداخلته // م: حقا (١) ٪ : تفضى إلى // (٨) ط: فإن ،ب: وإذا كان (الأولى والثانية) (٩) د: الموجود (١١) ب: فيه من (١٢) م: قدرة (٣) م، ط: يزداد . // سا، هواءاً جديداً (١٤) سا، ويقع // ب: وإذا كان // (١٥) م: فقد عرض // د: \_ فقد // ب: فكان يعرض وق ط، نعرض وق سا ، عرض // // // م، ط. د: ينقط // د: تغير //م: التمييز (٧ ب ، د: \_ أن // م: فليس (١٩) م: ويلتزم // مناسبة ويلتزم (١٩) م: ويلتزم // مناسبة ويلتزم // مناسبة ويلتزم // مناسبة // (١٩) مناسبة // ويلتزم // مناسبة // (١٩) مناسبة // (١

القول بالكون مع القول بالاستحالة . وكذلك الاعتبار العكسى إذا حدث من الحار بارد ، وطلب حجا أصغر .

وأما الخلاء ووقوعه فلا هو حق ، ولاهم يقولون به . ونحن نشاهد مشاهدة لا يمكن دفيها من استحالة الماء اللطيف حجرا صلدا وهو أرض أو أرضى . فإن كانت هذه الأجزاء الصلبة موجودة فى الماء كامنة فكان يجب أن تفعل فى الماء من الخثورة ما يفعله سحقنا هذا الحجر وتهييئنا إياه وفرجنا إياه بقدر من الماء المقطر المصعد الصافى قدره أضعاف ذلك . وكما أمعن هذا المزج وزادت الأجزاء تصغراً ازداد الماء خثورة ما لا أقل من الخثورة التى نجدها عند مزجنا إياها به .

وكذلك قد يمكن أن تنخذ مياه حارة محل الحجارة مياها سيالة فى الحال . ولا والمادة مشتركة قابلة لكلا الأمرين؟ فأين هذه الأجزاء السيالة من الحجر فى باطنه أو ظاهره؟ وهل أكبر ما يُظن بالكامن أنه مغلوب ، فكيف صار غالباً ولم تحدث له زيادة باستحالة أو كون . فإن كانت الأجزاء الرطبة مغلوبة المقدار فى الحجم ، فكيف صار مقدارها غالبا عند الانحلال ولم يحدث شىء ؟

وإن كانت مساوية معادلة ، وكانت مغلوبة فى الظاهر فلم ليست غالبة فى الباطن . الله وإن كانت النار الباطنة هى الجسم الذى لا يحرق ولا يسخن ، ثم إذا جاوزه فغلب فأبرزه صار محرقاً مسخنا ، والماء الباطن على صغة أخرى فقد ثبتت الاستحالة له ،

<sup>(</sup>١) ط : وهكذا الاعتبار (٣) م : \_ ووقوعه

<sup>(</sup>٤) طه : رفعها(٥) سا : \_كامنة // م ، طه ، د : يغمل .

<sup>(</sup>٦) م : - الحجر وتهيينا (٧) م : تصغيرا (٨) م : ختورا //م : وكان (٩) سا : لا أول م : إيام (١٠) م ، ط ، د : يتخذ // سا : عمل (١١) م ، ط : أكثر // سا : نظن //م ، ط : يحدث (١٣) ط : الرطيبة (١٥) د : متساوية // م : فالية (١٦) كان // سا ، د : هو (١٦) د : ساورة برت ، وفي ط ، د : فقد ثبت // د : ثبتت إلى اله د : فقد ثبت //د : ثبتت إلى اله د : فقد ثبت //د : ثبتت الله اله د : فقد ثبت //د : ثبتت الله اله د : فقد ثبت //د : ثبتت الله اله د : فقد ثبت //د : ثبتت الله اله د : فقد ثبت //د : ثبتت الله اله د : ثبت الله د : ثبت

إذ صار ما لا يحرق بكيفيته محرقا بكيفيته ، اللهم إلا أن يلتجنوا إلى أن الحركة تحرق بالشكل النافذ، فيتركوا قولم .

وأيضاً فإن كل واحد من الأجزاء البسيطة فى الخليط لا يخلو إما أن يكون مما لا يتجزأ أصلا كالنقطة ، فيلزم أن لا ينتظم منه ومن غيره متصل ، وقد فرغ من هذا . وإن كان جسما فيلزمه لا محالة شكل ؛ فإن لكل جسم طبيعى شكلا طبيعياً . ويلزمه أن يكون شكله مستديراً ؛ لأنه بسيط ضرورة ، ولأنه لا ينفعل ، فلا يغلب على شكله ألبتة . وإذا كانت أشكالها مستديرة لزم أن يقع هناك فرج خالية . وهذا مخالف للحق ، ولمذهبهم جيماً .

ويما يجب أن يؤاخذوا به حال الكامن ، وأنه ما الذي يوجب بروزه ، أقوة طبيعية له ، فيجب أن لا يتأخر إلى وقت ، أو سبب من خارج ؟ وذلك السبب من خارج إن كان حركة فلا يخلو إما أن يؤثر فيه أثر أو يحدث فيه قوة حركة وانبعاث يتبع ذلك الأثر وتلك القوة حركة منه ، فيكون قد انفعل عندهم الشيء انفعالا في الأثر ، واستحال فيه ، وصحت الاستحالة ، أو يكون تحرك بلا أثر ينفذ من المحرك إلى المتحرك ، بل إنما يحرك بجذب أو دفع ، أو غير ذلك . فإن كان الجذب أو الدفع بحاسة وجب أن يكون المحرك إلى خارج قد نف أولا إلى غور الجسم فلاقى كل جزء من الكامن الذي يبرز . فيجب أن يكون كل مستحيل عندما يستحيل يعظم حجمه لنفوذ الجاذب أو الدافع فيه ، وإن كان لا يحتاج إلى مماسة ، بل إلى حد ما من المجاورة .

<sup>(</sup>۱) م: إذا//م: عرقا //ط: بكيفية ، وفي د : ليس يحرق بكيفية عرقا بكيفية //م: سا: ــ بكيفية ( الثانية ) وفي ط : بحرق (٣) م : ــ لا (١) م ، د لاينفسل + فلا ينفسل

 <sup>(</sup>٧) سا ، د : يكون هناك (٩) ط : يؤخذو(١) ، وفي « د » آخذوا // د : «بردا » بدلا من «بروزه» (١٠) د : – كان حركة وفي « سا» حركة + أو حركة ، // في د : إن حركها ب ، د : فيها (١٢) // م : – قوة ٠ // د : قوة // سا : منها // م ، ب : عندها . (١٣) م ، ب : – فيه ط :

وص*ىت //* م : يتحرك ، وفى ﴿ د ﴾ : قد يحركه // ب ؛ يتقدمه

<sup>(</sup>١٤) سا ، د : المحرك منه (١٥) م : والدفع. بنبر مماسة // ط : بمماسته // ط : فقد · // د : ان كور الجسم (١٦) ط : جزء من المحرك في السكامن .

ونحن نشاهد أن مجاورة الحار تسخن ، ومجاورة البارد تبرد . و نعلم أن الكامن مكنه ، قوى كثيرة ، و إنما تقل في الظاهر . فإن كان المبرز هو مجاورة الشبيه ، كيف كانت ، فلم لا تحرك الأجزاء الكامنة المتجانسة المتجاورة بعضها بعضا إلى البروز ، إن كان سبب البروز والظهور مجاورة الشبيه ؟ و إن كان المجانس ليس سببا للبروز لأنه مجانس فقط ، بل لأنه مجانس بارز فهو محرك نحو جهته و يميل نحو مقاربه ، فلأن ينجذب الكامن إلى مجاورة الأقرب إليه الكامن ، أولى من أن ينجذب إلى مجاور تحول بينه وبينه بالضد الآخر ، اللهم إلا إن قيل إن السبب في ذلك أمران :

أحدما: هرب الضد الظاهر إلى خلاف جهة الضد .

والشأنى : انتقال الضد الآخر الباطن إلى شبيهه الذى هو ضد الهارب .

فيجب أيضا أن يكون الظاهر البارز يهرب من الكامن اللهم، إلا أن يجعل الأغلب و معلوم أن الذي يلى جسما من جهة واحدة يتحرك إليها بالاستقامة هو ما يساويه . ثم إن فصل شيء فهو مباين لذلك خارج عنه لا ينفع أن يقال باشتداد القوى عند ازدياد المجاورات وهو استحالة ثم إن لم يكن الضد عند الاستحالة . يكن ، ولكنه يكون خالطا لضده مخالطة غالبة ، فإذا أراد أن يستحيل المستحيل تحلل هو ، وفارق ظاهر المستحيل . أو ظاهره وباطنه ، فيبقى الضد الآخر صرفا لم يخل إما أن يكون مع تحلله يسد ضده مسده أو لا يسد مسده . فإن لم يسد مسده وجب أن يكون كل مستحيل ينقص حجمه أو يكون كل مستحيل يتخلخل وينتغش . وإن كان قد يسد ضده مسده ، على سبيل

<sup>(</sup>۱) م، ط: يسخن . . . يبرد (۲) م: ممكنة كثير //ن: قوى كثير // د: مجاورة الشيئية (۳) د: يتحرك الأجزاء // م: المجاورة (٤) د: الشيئية (٥) م: إلى جبة، وفي د. إلى جبته // م: معلومة (٦) د: منه إليه المكامن (٧) د: بالضد الظاهر (٩) ب: شبه (١٠) سا ، د: عن المكامن (١٠) م: تحرك (١٢) م، ب: نصل ، وفي سا : فضل ، وفي د: حصل // ب: هو ، // ط: أو يتال ، وفي « د » إذ يقال // سا : بانسداد . (١٤) ط: وإذا // د: فاذا أرادت (١٠) م: فبق // سا : مع تخلله (١٧) م: يتحلل // م وينفس ، وفي سا : ينفش // م: - صنده .

الورود من خارج ، لا على سبيل البروز ، فلم صار الشىء الذى يبرد بعد الحرارة ينقص حجمه ، اللهم إلا أن يكون الذى يتحلل حاره ، ويظهر بارده لا يسد ضده مسده ، ويكون الذى يتحلل بارده ، بالضد وهذا تحكم .ومع هذا كله ، فإن ذلك البارد يسخن مرة أخرى ، والحار يبرد مرة أخرى ، كل ليس دون الأول ، ويجبأن يكون دو نه بالأن التحلل صرفه ومحضه ، أو ترك فيه من الضد شيئا يسيرا .

وأما المذهب الذى يخالف الكمون، ومع ذلك يشابه فى أحكام، وهو أن الحار مثلا لن يبرد بالانكشاف عن بارد كمين ، ولكن يرد عليه من خارج ما يخالطه ، وهو بارد ، فيغلب عليه البارد ، والبارد لن يسخن بالانكشاف عن حاركين ، لكن يرد عليه من خارج ما يخالطه وهو حار ، وأنه ربما كان بعض الأجسام قوى القوة فى كيفيته ، فيكون القليل منه فى المقدار يظهر قوة كثيرة ، كمن يورد عفرانا قليلا على لبن كثير فيصبغه . فربما لم يكن الوارد كبير أثر فى زيادة الحجم ، وكان له كبير أثر فى زيادة الحجم ، وكان له كبير أثر فى زيادة الأثر .

وقد يجوز أن يكون الضد الوارد طاردا لضده ، وربما احتاج إلى أن يطرد ما يساويه فى المقدار . وربما احتاج أن يطرد ما هو أكثر منه . وربما بتى أن يطرد ما هو أقل منه ، حتى يظهر أثره . وربما لم يحتج أن يطرد شيئا ألبنة ، بل جاه بزيادة . وهذا المذهب ليس بمذهب ضعيف .

فها يدل على فساد هذا المذهب أن جبلا من كبريت تمسه نار صغيرة قدر شعلة

<sup>(</sup>۱) ط: ينتن (۲) م: يتحلل جاره // د:ينحل (۳) د : \_ والذي // د: تحلل ، وفي م: يتحل // د : باردة لضد // م : يحكم // ط : \_ فال // (٤) د : بود (٥) م : بعضه // سا : يترك ، وفي د : ثوسب . (٦) م : هو (٧) ب: \_ أن// د : بود

<sup>(</sup>۸) د : هلیه البّار//ط : لم یسخن ، وق د : أن یسخن (۹) ط ، د : ولـکن // ط: فانه (۱۰) م :عترانا (۱۱) ط:ق لبن //ط ، د : کثیرآثر (۱۲،۱۱) ب:أثر کبیر

<sup>/</sup> ص. ع. (۱۹۰) م. صورت (۱۹۰) ص. بی نبی / ص. ع. و مایساویه // ط. ایل آن . (۱۳) د : لغد// م : ــ أن ، و فی د : ــ ایل (۱۱) م : و مایساویه // ط. ایل آن .

<sup>(</sup>١٦) م : ليس مذهبا ضعيفا (١٧) م : يمسه .

مصباح ثم تنحى عنه بمجلة مبعدة، فيشتمل كله نارا . فإن كانت الاستحالة إنما هي ورود المخالط من المجاور ، فيجب أن يكون الوارد عليه لا أكثر من جميع تلك الشعلة ؛ بل نعلم أن الماسة لن تقع إلا في زمان غير ذي قدر . والمنفعل عن الشعلة المداخل للمكبريت لن يكون ، إن كان ، إلا جزءا لا قدر له . فهذا الآخر كله إما أن يكون حادثا عن الاستحالة ، أو يكون على سبيل الكون المذكور . وقد بطل الكون فبقيت الاستحالة .

وإن كانت النار اليسيرة القدر تفعل تسخينا وإحراقا شديداً لشدة قوتها فعود الشيء إلى البرد لا يخلو إما أن يكون بمفارقة تلك النار اليسيرة ، فيجب أن لا يكون نقصان الحجم الكائن عند البرد أمراً محسوسا ؛ بل بقدر ما انفصل . وإن كان بورود البارد، ويحتاج ضرورة إلى بارد كثير حتى يغلب تلك النار اليسيرة أو يخرجها ، فيجب أن يكون المقدار محفوظا ، إن لم يكن زايدا ، اللهم إلا أن تجعل النارية إذا انفصلت استصحبت شيئا كثيراً من الجسم . فما بالها ، إذا سخنت مرة أخرى وجاءت يسيرة صرفة ، وليس معها الرقيق المستصحب أعادت ذلك الحجم بحاله ؟ وإن كان الجمد إذا وضع عليه شيء فبرد ذلك الشيء تتحلل أجزاء منه ومخالطته إياه ، وكان المداخل يطرد مثل نفسه وجب أن يكون المعبد إلى الحالة الأولى بالمخالطة حارا أكثر من البارد الداخل ؛ فكان الحار أضمف ،

<sup>(</sup>۱) م : ينحى//د : وإن //سا، ب، ط،د : كانلا استحالة // سا،بخ ، ط،د : وإنما هو ' (٣) م ، ط : يعلم // م ، ط : يقع . // سا ، م ، د : والمنفصل ، وق ط : والمنفصل //د : المداخلة (٤) بخ ، د:أن يكون//ب: ﴿ الآخر » بدلا من ﴿ إلا جزءاً » ، وق د : الأجراء (و) في حيم النسخ ما عدا ﴿ب» : فهذا الأجزاء .

<sup>(</sup>٧) م : يغمل // م : إحراقا و تسخينا وفي ط : أو إحراقا // د : شديدة .

 <sup>(</sup>۸) د : « الق ولمن » مكان « الشيء إلى » // م : الأجراء اليسيرة (٩) ب : ورود //د: لورود النار (١٠) ط : فيحتاج // (١٠) ط : يجمل // م ، ما : النار (١٠) //ط مستصحبته (١٣) م : الجمد (١٤) م : ومخالطتها (١٥) م : او أخالطة .

وهذا لا يستمر على هذا الأصل . فإنهم يحوجون إلى أن يجعلوا قليل النارية كثير القوة . ومع ذلك ، فما السبب في انفصال أجزاء الحار عن الحار في جهة مايجاوره ، وانفصال أجزاء البارد عن البارد في مثلها ؟ فإن كان السبب فيه حركة طبيعية ، فيجب أن يكون في جهة واحدة لا غير . وإن كان السبب فيه أمرا من خارج يسلب تلك الأجزاء عن مقرها فلأن يسلبها عن غير الجنس أولى . فلم لا ينسلب عن المجاور ، بل ينمكن فيه وينسلب عن الأصل ؟ وكيف يتسخن المواء بالحركة الصرفة ، أو الماء بالخضخضة ويزداد حجمه ، حتى إن المخضخض ينشق ، وليس هناك وارد ألبته ؟ وكيف برد هناك وارد ، والجسم يشاهد أنه متحرك عن مركزه ، منسبطا بحيث برى متدافعا من كل جهة ، لامن جهة واحدة ، بحيث يقوى على أن بدفع شيئا إذا أراد أن ينفذ فيه ؟ وكيف ينفذ جسم في جسم وهو مماوء دافع عن نفسه ، إلا بقوة شديدة أقوى من قوته في مستقره ، فيقدر على تغريق اتصاله ونفوذه فيه ، وليس بحيط بالجسم المحرك الممخوض أو المخضض شيء حاله هذه الحالة ؟

وجملة النار المسخن بها ما يسخن أيضا ضعيفة المقاومة تدفع بأدنى قوة . فكيف يكون لها ، لو كان التسخين بها لا بالمخض ، أن تقدر أجزاؤها على خرق الجسم المجتمع في الإناء الصلب وتحريكه والنفود فيه ، حتى تختلط به ، ثم تبلغ أن توجب تموجه بالمداخلة تمويجا انبساطيا يقاوم كل صلب ؟ ثم كيف بدخل منه في الإناء الصلب إلا قدر ما يسع ، إما في خلاء أو في مكان أخلاه عن غيره لنفسه ؟ فإذا امتلأ لم يكن بدخل ، فلم يجب انشقاق ، لأنه الانشقاق هو بسبب أن المحشو في الإناء ليس يسع الإناء

 <sup>(</sup>١) م: فبذا // ب: محوجون، وفي د: محجون (٢) م: - عن الحار.

<sup>(</sup>٣) م: الباردة (الأولى) / د: ف ذلك (٤) سا: أمر (٥) م: من مقرها / ط : كان أولى / / ب : يسلب / / سا : المجاوز (٦) م ، ط : والماء / / م ، سا : المبخس (٨) بخ : وارد إلى الجسم / / م : يسلب / / سا : المجاوز (٦) م ، ط : و بحيت (١٠) م : ف كيف / / د : - ف جسم / / م ، سا: وهو (١١) ب، سا: إيصاله / / سا : الجسم (١٢،١١) م : المحوض - أو (١٣) ب : المسخنة / / د : المتقاومة / / م ، ط : يدفع (١٤) م : بالمحنى ، وفي د : بمحضه / / م ، ط : يقدر (١٥) سا : والإياء / / م : يوجب ، وفي ط ، د سا : يوجب (١٥) سا : تمرخه . تمريخا ب : تبياطا / / م : يقدر (١٥) ، : المباطا / / م : يقدر (١٥) ، : المباطا / / م : يقدر (١٥) ، : المباطا / م : يوجب ، وفي ط ، د سا : يوجب (١٥) م : المباطا / / م : يقدر (١٥) ، : المباطا / / م : يقدر (١٥) ، : المباطا / / م : يقدر (١٥) ، : المباطا / م : يقدر (١٥) ، : المباط : و تم يقدر (١٥) م : المباط : و تم يقدر

ومالم يدخل فى حشوه ، بعد ذلك ، شىء فن المحال أن يكون باطنه لا يسع غيره ، بحيث ينشق عنه ؛ بل إنما يكون لا يسعه ، بحيث لا يدخل فيه . فإن دافع فإنما يدافع المداخل. فيجب إما أن يقل الإناء ، وإما أن يشقه حيث المدخل . وربما كان الإقلال أيسر مؤونة من شق آنية من حديد أو نحاس . فلم لا يقل ، بل يشق فى موضع غير مدخله ؟

وأنت إذا تأملت تولّد نفاخات الغليان المحشوة جرما مندفعا إلى فوق ينشق عنه الغالى ، وينفشى هو فى الجو ، تولدا بعد تولد ، بحيث لو جمع حجم الجميع لبلغ أمراً عظيا ، صدقت بأن ذلك ليس لنار تداخله ، وصدقت بصحة القول بالاستحالة في الكيف ، والاستحالة فى الكيف ، والاستحالة فى الكيف ، ورأيت الشىء يصير أضعافا مضاعفة بنفسه من غير زيادة جرم عليه .

 <sup>(</sup>١) م: مالم (٢) د : الدخل (٤) د : أو نحاس . (٥) سا : الغلبات // م : المحسوبة
 (٦) ط : وينتفش ، وق د : وينشق // سا ، د : حجمه . (٧) م : صدقت أن // د :

لناء //م ، ط : يداخله (٧) م : فالاستحالة ، وف سا : ف الاستحالة .

### الفصب لالخامس

#### فصل فی

مناقضة أصحاب المحبة والفلبة ، والقائلين إن الكون والفساد بأجزاء غير الأجزاء الغير المتجزئة من السطح واجتماعها وافتراقها

وأما مذهب صاحب القول بالمحبة والغلبة فالحق ينقضه يما يشاهد من استحالة المناصر بعضها إلى بعض ، وهو نفسه ينقض قوله ، إذ يرى أن للمحبة سلطانا عليها يجمعها إلى طبيعة واحدة ، فلا تكون ناراً ولا هواء ولا ماء ، ولا أرضاً . ثم إذا عادت الغلبة متسلطة فرقت ، فأحدثت العناصر فتكون صور هذه العناصر من شأنها أن تنسلخ عنها باستيلاء المحبة .

ثم يجب أن تكون ، على مذهبه ، الألوان لا أكثر من أربعة ؛ لأنها تكون بعدد العناصر . وكذلك الطعوم ، وكذلك سائر القوى النباتية والحيوانية .

وأما مذهب من يرى أن عنصراً واحداً ، يوجب الاستحالة بالفعل والانفعال ، ولا يوجب كونا ، فقد يبطل بما نتحققه من أن اليابس وحده لا يتكون منه الكائنات

م ، ط: الفصل الخامس العنوان الذي اخترناه هو ماجاء في بخ . (٣ - ٤٠٥) م: بافتراق الأجزا غبر المتجزئة والسطوح واجتماعها // م: وافتراقها وفي ط: هو مثل عنوان ﴿ م » مع ﴿ الغبر المتجزئة » أو السطوح وفي د: مناقضة أصحاب المحبة والغلبة والغائلين إن الكون والفساد فافتراق الأجزاء الغبر متجزئة أو السطح واجتماعها (٦) أصحاب بخ // م: والمحبة (٧) سا ، د: المحبة . (٨) م ، ط: فلا يكون (٩) م: واحدثت ، وفر ﴿ د » : وأحدث (١٠) م ، ط: ينسلخ .

<sup>(</sup>۱۱) ط : يكون (۱۲) م : \_ والحيوانية (۱۳) سا: \_ مذهب// بخ : يوجب ، وبتية النسخ: فيوجب (۱٤) ط : يحققه

إن لم يخالطه رطب ، ولا الرطب وحده ، إن لم يخالطه يابس ، ولا الرطب واليابس ولا حر هناك ، ولا برد ، وأنه لا كون للمتولدات لا عن بارد صرف ، ولا عن حار صرف . فإن الكائنات لو كانت إحدى هذه لم يكن إلا ناراً ، أو أرضاً ، أو هواء ، أو ماء في طبيعته . وليس الأمر كذلك .

فإذا كانت هذه العناصر والأصول نسبتها إلى الكائنات النسبة وأما نسبة بعضها والى بعض ، كايمترفون به ،كافتهم ، أو يلزمهم ، وإن لم يعترفوا به \_ أن كل واحدمنها إذا فرض الاسطقس الأول كان راجماً إلى الآخر بالاستحالة ، ومرجوعا إليه \_ فلا يكون كونه أصلا أولى من كونه فرعاً .

فارن كانت نسبة بعضها إلى بعض ، فى كون بعضها عن بعض ، وبطلان كيفية الكائن عنه عند وجود كيفية الكائنات ، الكائنات ، السبة واحدة ، و نسبتها إلى الكائنات ، انسبة واحدة ـ فليس بعضها أقدم فها بينها من بعض ، ولا بالقياس إلى الكائن .

فكنى بهذا المذهب خطأ أن يجعل النار عارضة للماء ، وهو ماء ، أو المـــائية عارضة للنار ، وهي نار .

فلننقض الآن مذهب القائلين بالأجرام الغير المتجزئة .

أما مذهب السطوح فهو أرك وأضعف . وقد سلف من أقاويلنا ما هو كفاية ما و في إيطاله .

وأما ما قيل في مناقضتهم إن السطح ، لو كان له ثقل ، لكان يجب له أن يكون

<sup>(</sup>٢) ط : المتولدات عن بارد // م : « نار »

<sup>(</sup>٦) م: يعترف (٧) م: الاسطنسين، وفي ب: الاستنس سا: بالإستحالة إليه//د: مرجوعا // م، ب: ولا يكون (٩) د، ب: فإذا كانت، وفي ط: وإذ (١٠) د: كيفية دخول (١١) م: فياس (١٢) م، ب: وكن // ط: النارية // سا، د: وهو نار (١٤) م: غير المتجرئة (١٥) م، سا: فأما، وفي ط: وأما (١٦،١٥) د. فهو أرك وأضف. وقد ساف من اقاويلنا » إلى قوله وأما ما قيل في مناقصهم إن السطح » (١٥) ط: وهو أرك

<sup>(</sup>١٧) م : أبطالهم أن السطح وفي ﴿ طَ ﴾ مناقضاتهم

للخط . ثم للنقطة ثقل . ثم اشتغل بأن النقطة لا ثقل لها ، بأنها لا تنقسم وبغير ذلك مما لا يوضح عدمها للثقل — فليس ذ ث بيانا برهانيا ، بل نوعاً من التمثيل والأحرى والأولى . فلا حاجة بنا إلى سلوك ذلك المسلك .

وأما مذهب القائلين بالأجرام الندير المتجزئة وأشكالها فنقض مذهبهم من وجوه :

من ذلك أنهم إذا جعلوا هذه الأجرام متشابهة الطبع وفى غاية الصلابة ، حتى لا تنقسم ، فلا يخلو ، بعد وضعهم ذلك،أن يقولوا : إن أشكال هذه الأجرام ومقاديرها أمور لا تقتضيها طبيعتها ، بل تعرض لها من خارج . فإن كانت تقتضيها طبيعتها ، وطبيعتهما واحدة ، فيجب أن تكون أشكالها ومقاديرها واحدة غير مختلفة. وإن كان ذلك قد عرض لها من خارج فطباعها مستعدة لأن تقبل التقطيع والتشكيل من خارج، فطباعها بحيث تقبل القسمة والاتصال ، فيجب أن يكون كل جزء منها بحيث يجوز عليه الفصل في نفسه والوصل بغيره .

وأيضاً ، إذا كانت هذه الأجزاء مختلفة بالصغر والكبر فغير مستحيل أن تنقسم سطوحها المحيطة بماسات سطوح أخرى ، فتكون حينئذ سطوح من جسم واحد غير سطوح أحدها لامحالة ، فير المحاط بسطوح أحدها ، لا محالة ، غير المحاط بسطوح التي هي غير لها . وتكون متصلة مع الغيرية بأن لها حداً مشتركا . وطبيعة كل جسم طبيعة جرم منها خارج عنها . فتكون الجائرات عليها واحدة ، فيكون من طبيعة ذلك

 <sup>(</sup>١) د : النقطة//م، ط ،د : ينقسم. (٢) م : نوع (٣) م : والأخرى// م : ولا حاجة \_ بنا

<sup>(</sup>٤) م : غير // ب : مناهيم . (٦) م :  $_{-}$ أنهم // د : الطبائع

<sup>(</sup>٧) م ، ط ، د : ينقـم // د : وضعهم \_ ذلك . ( ٨ ) سا : \_ لا

<sup>(</sup>٨) م ه سا ، د : نتشیها (٩) د : —وطبیمتها وفی ب : فطبیمتها // م ، ط : یکون

<sup>(</sup>١٠) م ، د : ـ قد // م : وطباعها // م ، ط : يقبل ﴿ (١٣) م : الأجرام مختلفة .

<sup>//</sup> م ، ط ، د : ينقم (١٤) المحيط بها//ط : ابمهاسة ، وفي د : بمباسات //م ، ط : فيكون // سا : واحدة (١٥) م : أحدها لا محالة // ط : أحدها (الثانية) (١٦) ط : فيرها //ف د فقط : النبر له // د . فطبيعة (١٧) م ، ط : فيكون

الخارج جواز الاتصال بما اتصل به منها من طبیعته . فاین لم یتصل به فلمائق قسری غریب .

وقد قالوا أيضاً: إن هذه الأجرام يتألف منها أولا الهواء والماء والأرض والنار . ثم بعد ذلك تتألف منها سائر المركبات بتأليف ثان ، وإن الهواء والماء والأرض والنار تتكون بعضها من بعض على سبيل الافتراق والاجتماع ، وإن كان قوم منهم قالوا إن النار لا يتكون منها شيء آخر .

وقالوا: إن هذه الأربعة العناصر قد تتقوم من أجرام متشاكلة الشكل ، مختلفة فى العظم والصغر . فالمثلثات المقومة للهواء مخالفة فى العظم للمثلثات المقومة للهاء ، وأنه ليس الأرض كلها من مكعبات ؛ بل قد يكون فيها مثلثات ، لكنها كبيرة ، ولا الهواء كله من مثلثات ؛ بل قد يكون فيها مكعبات ، لكنها صغيرة . وبعضهم جعل النار أجزاء كرية ، وبعضهم جعلها من مثلثات صنو برية تحفظ شكلها . وبعضهم لم يجعل لها شكلا محفوظا منها ؛ بل جعلها متبدلة الأشكال بما فيها من لطافة تنبسط بها وتلتح .

ومن جمل الناركرية جملهاكرية ، لتتمكن من سرعة الحركة . ولم يعلم أن الكرية تعين فى التدحرج ، وأن الزاوية الحادة أعون منها فى النفود سويا، وأن النار لا تسمو متدحرجة .

ومن جملها صنوبرية جمل طرفها الذي يلي فوق حاد النقطم .

وجىلوا الأرض مكمبة لنــكون باردة وغير نافذة . ولم يعلموا أن الأرض أيضاً

<sup>(</sup>١) م: \_ منها//د: ما من (٤) م: بتألف

<sup>(</sup>۷) م، ب: وإن // م، ط: يتقوم // م: متشابكة (۸) م: مختلفة // م: ـ العظم //د: للمواء (۹) سا: صلبات // د: كثيرة (۱۰) م: كلها //دل بل قد يكون مها مكمبات لكنها كثيرة صفيرة (۱۱) م، ط: يحفظ.

<sup>(</sup>١٢) ط: لطايقه (١٣) م ،ط،د : يلتحم (١٤) م،ط:ليتهكن//سا:يعلموا (١٥) م : الروايا //سا:شويا ، وفيد:السوءسويا فال//م يسمى (١٧) م:بجمل // سا:\_ يلي (١٨) م : \_ أن الأرض

سريمة الحركة إذا فارقت مكانها أسوة النار ، وأن النار تسكن أيضاً . ولم يملموا أيضاً أن الإحراق ، وإن كان بتفريق الزاوية للاتصال ، والتكمب بمدم ذلك ، فيجب في الأرض أن لا تحرق فقط ، لا أن توجب ضده ، وهو أن يبرد . ولم يملموا أنه إن كان الإحراق بالزاوية فالنبريد يجب أن يكون بضد شكل الزاوية . ولا شكل يضاد شكل . ولم يملموا أن الصنوبرى يلاقى بتسطيحه أكثر مما يلاقى بزاوينه .

وكان يجب أن يكون أكثر أحوال النار أن لا يخرق ، وذلك بأن يلاق بالبسيط . وإذ قد حكينا صورة مذهبهم فلنرجع إلى الوضع الذى فارقناه من إلزامهم بغير هذه الأجرام ، فنقول :

إنهم إذا كونوا من الهواء ماء لزمهم ، ضرورة ، أن يصغروا المثلثات وينقصوها ، والنقصان عندهم لا يكون إلا بأخذ شيء وهضمه من المنقوص ، فيجب أن ينقسم بالانفصال .

وكيف جوّزوا أن يكون من الأرض ماء، والأرضمن مكعبات والمله من مثلثات . وكأنهم جّوزوا أن يتثلث المكمب . فقد وجب ، كما قلناة بديا .

وأيضاً، فإن ذا العشرين قاعدة ، وهو الهواء إذا استحال ماء يتركب ثمانية ثمانية من أجزائه ، وفضلت أربعة لا تستحيل ماء ، وليس شىء من أجزائه أولى بأن ينبعث إلى تركيب الهوائية منه من الآخر ، حتى يفضل أربعة بأعيانها يلزم أن يتركب منها لا محالة نار أو جسم آخر ، إن أمكن ، أو يتعطل تركيبه ولا يكون شيئا ألبتة . وعندهم

<sup>(</sup>۱) ط: يسكن // ب: - أيضا (۲) م: الإحتراق وإن // م: الاتصال // د: بالتكبب وف سا: والتكبب (۳) د: برد (٤) م: - الإحراق // سا، د: والتبريد (٥) د - : أن // م، ط: لفند، وفي د: لفنده // م، د: الزاوية وفي « ب»: ذي زاوية (٥) م: بلبطيحه، في « د »: بتسطحه // ط: بزاوية (٧) ب بوان // د: تغير (٩) م: بالماء // م: ينقصونها، (١٠) م، ب: المنقوض (١١) د: بانفصال (١٢) د: في الأرض (١٠) م، ب: المنقوض (١١) د: بانفصال (١٢) د: في الأرض // د: وإنما من مثلثات (١٣) سا: يثلث (١٤) د: استحالت // سا: فركبت بماثية ، (١٥) م، ط: يستحيل (١٧) سا: وجسم // م، سا: وإن // م: فلا // ط: شيء

أن لا تركيب إلا وهو أحدهذه العناصر أو المركبات منها . والماء إذا صار هواه صار أعظم حجاه وصارت المثلثات أكبر . فكيف يكون ذلك إلا أن يكون قد تخللها جسم غريب ، فلا يكون ذلك هواء بسيطاه أو يكون قد تخللها خلاء تباعدت به تباعدا بحصل به الحجم الهوائي ؟ فيلزم من ذلك أن يكون نوع من الجمع والتفريق يوجب أن يكون بين الأجرام بعد فلاني محدود ، ونوع آخر يوجب خلافه ، حتى يكون الجمع والنضد والتأليف نفسه مما يوجب في طباع تلك الأجرام أن يهرب بعضها من بعض هربا إلى بعد غير محدود ، فيحدث لها حركات عن طبايعها ، لا عن قاسر هي حركات متضادة متخالفة بها ينبسط إلى حد محدود ، وهذا كله محال .

فا في كان الماء إنما كان ماء من قبل أن صار هواء بأشياء تخلفت الآن عند استحالته هواء ولم يستحل هواء، وتلك الأشياء المتخلفة كانت هي الجامعة المفرقة مابين الأجزاء التي تباعدت عند استحالتها هواء ، فلم يستحيل الهواء مرة أخرى من غير أن يكون فيه تلك المتخلفات ، ومن غير أن يأتبها شيء من خارج ؟

ثم إن كانت التراكيب من هذه الأجرام من غير أحوال وشروط أخرى وحدود توجب الطبيعة تقديرها على حدود محدودة من القرب والبعد توجب مغايرة فى الطبايع فواجب، ضرورة ، أن يكون التغاير في الطباع غير متناه ضرورة ، لأنه وإن كان لنا أن نجمل لكل طبيعة حدا فى اللطافة والتخلخل ، وفى وقوع الخلاء فى خلله فلذلك الحد عرض إذا تعداه صار فى تخوم غيره . فيكون كل واحد من ذلك متناهيا ، لا سبا إن كانت العناصر هى الأربعة على ماسلموها ، وكان لكل منها فى ذلك منها حد لا يعدوه ، فكانت الحدود ، ولا محالة ، محدودة بين أطراف .

<sup>(</sup>۱) د : ألا هو // م : \_ طار هواه // م : صارت (٤) د : والتقدير (٥) ب : به للاجرام // م : ثلاثى // د : محدد أو نوع // سا ، د : يصبر الجمح // م : والفضل (٦) د : يما يوجب (٧) د : \_ فير (٩) : تختلف (٩ ، ١٠) ط : عن استحالته (١٠) م لم فلائن كان الماه أن كان ماه من // م : يستحيل // م : المختلفة (١١) م : يستحيل (١٤) م ، ط : يوجب // د : حدود (١٧) م ، ط : يوجب (١٨) : \_ كان // م : حدا من (١٨) م ، سا ، د : فلذلك . حدود (١٨) م ، سا : \_ مى // م ، سا : \_ من أطراف .

فإذا أخذنا بين الأجرام بعداً أكثر من البعد الذي بين أجزاء النار مثلا وجب أن يحدث نوع آخر من التأليف خارجا عن تأليف الأربعة . وليس لازدياد حدود الأبعاد حدونهاية ، اللهم إلا أن يجعلوا لبعض الأربعة حدا في التخلخل . غير متناه ، حتى إذا كانت أجزاء أربعة يكون منها الصنوبرية النارية ، وواحد منها بالحجاز والآخر بالعراق والباقيان على مثل ذلك من بعد ، ما كان من الجلة نار واحدة .

والعجب العجيب تجويزهم أن يكون جسم واحد من أجزاء متباعدة منفرقة في الخلاء ولو ببعد قريب . فإن الافتراق إذا حصل لم تحصل منه نار واحدة ولا أرض واحدة إلا في غلط الحس . وإذا لم تكن نار واحدة موجودة لم تكن نيران كثيرة بالفعل . فما معنى تأليف النار والهواء من تلك الأجزاء ، والصورة هذه الصورة ؟

ثم لو اضطر مضطر أجزاء المؤلف من أربع قواعد مثلثاث ، حتى اجتمعت وتلاقت ، لم يخل إما أن تبقى النارية ، فتكون النارية ليس التخلخل بالخلاء شرطا فى وجودها ، أو تبطل ، فيكون تأليف موجود ، وليس عنصر أولى به من عنصر . وقد منعوه وبئس ماعلوا ، إذ كانت هذه الأجرام بأفرادها لا كيفية لهاعندهم ، وتحدث كيفيته بالاجتماع . وكان يجب أن يكون تأكيد الاجتماع أعمل فى تظاهرها على حدوث الكيفية منها . ثم من العجائب أن يكون الأجرام لا كيفية لواحد واحد منها فى مجموعها حرارة أو برودة . وليس ذلك ألبتة فى فرد فرد من ذلك الجموع ، حتى لو مست الجلة ،

 <sup>(</sup>١) نجد في المحطوط « د » في ورقة ٣٤ وجه تكراراً كبيراً ، إذ يعود بنا مرة أخرى إلى الوراء ص ٥ من المحطوط ثم يتمل الكلام مرة أخرى ابتداء من ورقة ٤٩٦ وجه في ثلنها الأخبر // سا : أخذما ، وفي ط : اخذنا ما ، وفي د : أخذ بعد بين // سا ، د : بعد . (٢) م ، ط : فليس //ط: للازدياد (٣) د : البعض . // سا ، د : الأربع . (٥) سا : الباقيات//د : مثال // د : البعد// ط : كان . (٧) م : - لم تحصل // م : والأرض // م : غلظ (٨) م ، ط : يكن // سا ، ب : موجودة واحدة (١٠) ط ، د : - لو // د : مع أربع // سا : - حتى اجتمعت (١١) م ، ط : يبتى . . . فيكون // سا : التجلل (١٢) م ، ط : يبطل // ، ط:أو لا // ط: به (١٣،١٢) م ، سا : ويتبين ما عملوا (١٣) م ، ط : يحدث//د : باجناع (١٤) ب : فكان (١٥) ط . - العجائب // م ، سا : ط . د : - فرد الثانية .

ولم يشك أن كل واحد من أجزائها إنما يلاقى حينئذ ما يساويه ، فاين كان ذلك الواحد لا يؤثر فيا يلاقيه ، وكذلك كل واحد آخر ، فيكون ليس عن آحاد المهاسات فعل وانفعال ، بل سلامة ، والجلة غير سالة ولا مسلمة . وإن كان الاجماع يوجب أن نحدث الحرارة سارية في الجيع ، حتى تكون في كل فرد أيضا لمجاورة قرينه ما لو انفرد عنه لم يكن . فيكون من شأنها أن يستحيل في الكيف . وقد امتنعوا من ذلك ، وهو يضاد متوخاهم في مذهبهم .

ثم لا يشك فى أن للأجرام حركات طبيعية . فإن كانت الحركات الطبيعية تصدر عن جواهرها وجب أن تكون حركاتها متفقة ، وأن لا يكون فى العالم حركنان طبيعيتان متضادتان . وإن كانت تصدر عنها لأشكالها ، وأشكالها غير متناهية عند بعضهم ، فالحركات الطبيعية كثيرة جدا ، وليس كذلك على ما علمت ، وأيضا فإن الحركات الطبيعية غير متناهية . وقد أوضحنا أنها لا تكون إلا متناهية . وهى متناهية عند آخرين منهم ، ولكن كثيرة جدا ، فوجب أن تكون أصناف الحركات الطبيعية المتضادة موجودة . وقد عرف من حالها أنها إنما تصدر عن قوى متضادة ، فيجب أن يكون فى الأشكال أشكال متضادة . وقد منع ذلك .

وأما ما ظنوه من أن عديم الزاوية ضد لذى الزاوية فيجب أن يكون للمستدير ضد، وليس كذلك ؛ فإنه إن كان للمستدير ضد ففرضنا المستدير نوعا واحدا، أو فرضنا من المستدير نوعا واحدا وجب أن يكون اصدار المستدير أنواعا من الأشكال بنير نهاية، وأمرا جنسيا أعم من كل شكل مضلع منوع، وضد الواحد في النوع واحد في النوع.

<sup>//</sup> د : يوشك الجلة ، ولم يوشك الحلة ، ولم يوشك .

<sup>(</sup>٣) م : مسلة // سا : فان //م: يحدث (٤) م، ط : يكون //م : قرينة // ط : بمجاورة //م : هنها (٧) ط : نشك // ط : يصدو (٩) سا : متضادتين (١١،١٠) سقط في م ://كثبرة جداً ، وليس كذلك طبي ما هلت ، وأيضا فال الحركات الطبيعية (١٣) م ، ط : يكون // ط : عرفت . لأنها تصدر (١٥) م ، ب : فأما // م : المديم ، وفي سا : عدم (١٦) م ، ب ، سا : فليس // ط : فرضنا (الأولى) (١٧) ط ، د : \_ و فرضنا من المستدير نوعا واحداً (١٨) ب، ط ، د : الشكل المضلم المنوع

وأما كون هذه الأجزاء غير متناهية ، وخصوصا على قول من يقول إن صورها متناهية ، فإن ذلك بين البطلان مما قيل في أمر غير المتناهي.

فأما الذين يمترضون على هؤلاء ، ويقولون أن الاجتماع والافتراق لا يغير الطبايع والصور ، كما أن الذهب إذا سحل ثم جمع فإن هذا ليس باعتراض صحيح. فإنهم يقولون إن السحل لابرد الذهب إلى أول التأليف الذي يكون به ذهبا ، بل هذا الذهب المحسوس عندم ذهب كثير وهذا الماء المحسوس عندم مياه كثيرة متجاورة ، وإن أول اجتماع ذهبي ودمأئي غير محسوس ، فكيف يحس بالتفريق إذا وقع فيه . وتركيب الترياق من أدوية مختلفة بحدث فيها صورة الترياقية بالاجتماع ، ثم لا يقدر بعد امتزاجها على أن يقسمها الحس ، ألبتة ، قسمة بحيث تخرج الأقسام عن الترياقية ؟ وليس في ذلك أن الترياقية لم تحدث عن اجتماع وامتزاج .

وكذلك الذى يقال لهؤلاء إن الهواء لا شكل له والماء لا شكل له ، وإنه يقبل كل شكل . أما أولا فهوكاذب. فإن الماء إذا لم يعرض له عارض باللقاء تشكل كريا . وكذلك الهواء وجميع البسائط .

وأما ثانيا فإن هؤلاء إنما يوجبون الشكل المذكور للماء الواحد بالتأليف الأول،
ا وما بعد ذلك فلا يمنعون ألبتة أن تتألف الجلة الكثيرة منه على أشكال يتغتى لها،
ولا يوجبون لمجموع المياه شكلا يوجبونه لأول تأليف المياه.

وكذلك ما قيل من أن الجسم السايل ينعقد حجرا ، والمتحجر يستحيل ماء من غير

<sup>(</sup>٣) م : \_ والافتراق // م : بغير (٤) في جميع النسخ : كل سعلومعناه قشر،وفي ط: سهك .

<sup>(</sup>٥) م : الثمل (٦) م : ذهب كثير وهذا الماء المحسوس عندم // م : متجاوزة

<sup>(</sup>٧) د : إما في غير محسوس // م : وكيف // م ، سا : تركيب ، وفي ط : ويترك .

 <sup>(</sup>A) ط: امتزاجبا +واجناعها (۹) ب، د: للحس //م: - بحیث (۱۰) م، ب، - لم.

<sup>(</sup>١١) م : \_ والماء لا شكل له (١٢) سا:فهذا كاذب // م : يشكل ، وفي ﴿ ط ﴾ : يتشكل ،

<sup>(</sup>١٤) د : أولا (١٦) ط : مجموع // ط : يو مبلون // سا : الماء (١٧) م : يسيل .

اجتماع ، ولا افتراق ، ولا انقلاب من هيئة ووضع . فإنه إن زيد في هذه المقدرة شرط الإدراك بالحس ، حتى يصدق ويسلم ، لم يلزم شىء ؛ لأنه لبس بجب ، إذا لم يكن افتراق واجتماع محسوس ، أن لا يكون ألبتة . وإن لم يشترط بل ادعى أنه لم يحدث فيها اجتماع وافتراق واختلاف ترتيب ووضع ، ولا ما لا يدركه الحس ، لم يسلم .

فهذه الاعتراضات علمهم أشبه بالنكاف والتعتت ، فلنرجع الآن إلىالنفرقة • و بن الكون و الاستحالة .

<sup>(</sup>۱) د : والافتراق والانقلاب // سا : من وضع وهيئة // ط : او وضع (۲) سا، ب : نصدق ونسلم (٤) سا : ــ ما (٥) د : بالشكيف // ب : تغرقة .

# الفصب لالسادسس

# فصل في الفرق بين الكون والاستحالة

قد عـلم أن غرضنا فى مناقضة هؤلاء إنما كان بسبب تفصيـل أمر الكون والاستحالة ، ثم أحوجنا ، لذلك ، إلى أن تكلمنا فى أمر المناصر ، وناقضنا مذاهب فى العناصر بعين مناقضتنا إياها على غرض لنا آخر ، وهومر فة العناصر . والأولى بنا أن نقدم ، أول شىء ، أمر الكون والاستحالة فنقول :

إن المشاهدة تؤدى بنا إلى أن نحيكم بأن ماء سيالا يتحجر. وقد دلت التجربة على أن قوما يسيلون الحجارة ماء ، ويعقدون المياه حجارة ، وأن الهواء الصافى من غير انجذاب بخارات إليه ينعقد سحابا ، فيسيل ماء وثلجا. وهذا شيء يشاهد في قم الجبال الباردة ، وقد شاهدنا الهواء الصافى أصنى ما يكون. وبالجلة ، على ما يكون في الشتاء من الصفاء ، ينعقد دفعة من غير بخار يتصعد إليه ، أو ضباب ينساق نحوه ، فيصير سحابا أسح ، ويلتى الأرض ويرتكم عليه ثلجا بكليته ، ومقدار ذلك مقدار رمية في رمية ، فيمود الهواء صافياً لحظة ، ثم ينعقد . ويدوم هذا الدور حتى إنه ينتضد ، من هذا الوجه ، على تلك البقعة ثلج عظيم ، لوسال لغير واديا كبيرا ، وليس إلا هواء استحال ثلجا وماء .

 <sup>(</sup>٤) م: تفضیل (٥) د : أخرجنا لذلك (٦)// سا : تعین،وق « د » : بنیر م : \_ والأولی پنا سا//ط ، د : \_ بنا (٧) م : یقدم (۸) ط : یؤدی//سا : لا تنجر ، وقی م : تنحجر (٩) د : « وأن » مكررة (١٠) م ، سا : انحیاز ، وقی « د » : الجذاب // ط : بخارات البتة .
 (٢) سا : «ینساق» بدلا من «ینشاق» (۱۳) م،سا : ویترکم // ب ، د : \_ مقداراً التانیة

<sup>(</sup>١٤) م ، سا : ــ في رمية // ط ، د : فيصبر الهواء // م،سا : ويلزم (١٥) سا : في هذا.

وقد يوضع القدح في الجد مهندما فيه ، ويترك فلا يزال يجتمع على صفحته الباطنة من القطر ، اجتماعا بعد اجتماع ، حتى يمثل ماه . وليس ذلك على سبيل الرشح ، فإن الرشح من الماء الحار أولى . وأيضاً فإن هذا القدح ، أو آلة أخرى تجرى مجراه ،إذا لم بهندم كله في الجد ، بل بتى منه طرف مجاوز ، لا على الجد ، اجتمع أيضا على طرفه القطر ؛ لأن البرد ينتهى إليه . فيكون ذلك على سبيل إحالة المواء ماه على سبيل الرشح ؛ إذ الرشح تكون حيث يلاقى الإناه الراشح فقط . وربما كان ذلك الجد لم يتحلل منه شيء ولم يعدم ، بل كما كان الجد أبعد من التحلل كان هذا المنى أغزر ، وبعكس هذا يستحيل الماء هواء بالتسخن .

وأما استحالة الأجرام ناراً فمثل الكير إذا ألح عليه بالنفخ وخنق الهواء ، فلم يترك أن يخرج ويدخل ؛ فإنه ، عن قريب ، يستحيل مافيه نارا محرقة .

وقد علمت كيف يستحيل دهن البلسان في دفعة واحدة نارا . وليس ذلك إلا باستحالة مافيه من العناصر . والحطب إذا كان رطبا عصى النار ، فاجتمع منه دخان كثير هو الأجزاء العاصية منه . وإذا كان يابسالم بجتمع منه شيء ، أو كان قليل الاجتماع بالنسبة إلى ما يجتمع من الرطب . وليس يمكن أن ينسب هذا إلى أن الأجزاء الأرضية في الرطب أكثر ، فالنقيل الذي يصعد بالقسر فيه أغزر ، فإنه ربما كان اليابس أثقل ، ويكون ما يندخن منه وما يترمد جيماً أقل ، بل المائية عسرة الاستحالة إلى النار لشدة المضادة ، ومانعة لما يقارنها من الاستحالة ، والأرضية اليابسة أشد استحالة إلى النارية

 <sup>(</sup>۱) م: متهد ما (۷) ط: إذ الرشح (۲) م: الماء الحاد // م: القدح وله وق ب، د: وآلة // م، طم يجرى د: بجراها (٤) ط، د: مجاور د: على الجد اجتمع أيضاً على
 (٥) م: شيء إليه د: لا على سبيل الرشح (٧) م: في التخليض (٨) د: للتسخين .

<sup>(</sup>٩) م،د: ينحى عليه ب،د: ولم يترك (١٠) د: ويحرق، وفي د: وحرق (١١) م، سا: في (١٢) د: الاستحالة ما فيه // د: النار (١٣) سا: مي (١٤) م، سا، ط: أن (١٥) م: الرطبة //د: قالتل //د: ثقل (١٦) م: فيكون // م: يتسخن // د: منه، وفي ط: عنه //م يتبدد د: عسيرة // سا: النارية (١٩) // ب. مانمة

ولوكانا لا يستحيلان مماً ؛ بل يتصمدان فقط لكان الدخان عنهما واحدا إذا جمع . فأذن الدخان فى أحدهما أقل ، مع أنه ليس فى الترمد أكثر . فقد استحال مافيه من الأرضية إلى غير الأرضية ، ولا غالب حناك إلا النار ، فقد استحال إلى النارية .

وظاهر بين من هذا وما أشبهه بأن هذا ، إذا لم يكن على سبيل الكون ، ولاعلى صبيل الاجباع والافتراق ، لم يكن إلا على سبيل الاستحالة فى الجوهر . فالمناصر يستحيل بعضها إلى بعض . والمركبات قد تستحيل ماكان من هذا النوع إلى نوع آخر . كالحنطة تستحيل دما ، والدم يستحيل عظا ودماغا وغير ذلك .

فاكان من هذه الجلة يبقى نوع الجوهر من حيث هذا المشار إليه ثابتا ، كالماء يسخن ،وهو ثابت بشخصه فهو استحالة . وماكان لايبقى نوعه عند تغيره ، كاضربناه من المثل ، فهو فساد.

فالكون المطلق هو الكون الجوهرى ، والكون المفيد كقولم كاز أببض أوكان أسود فهو استحالة ، أو شىء آخر من التغييرات التى ليست فى ١. هر وهذا شىء بحسب المواضعة .

وقد كان بعضهم يرى كون أشرف الاسطقسين وأكثرهما وجودية عن أحسنهما كونا مطلقا ، وعكسه كونا مقيدا . وقد رأوا أيضاً آراء أخرى لا حاجة بنا إلى اقتصاصها ونقضها فإن إضاعة . . . . . من التبذير .

ثم لایجوز أن یکون کون الجرم واقعا عن لاجرم . فانك تعلم أن ما یکون عنه الجسم لا یکون إلا الجوهر المادی ، والجوهر المادی لاینفرد مجرداً .

<sup>(</sup>۱) د : يتصاعدان // د : ــ الدخان عنها واحدا

<sup>(</sup>۲) م: فإذا الدخان // ب، ط، د: الترميد (۳) د: النار (٤) م: فظاهر // د: من // م: + أن هذا وما اشهه // م، ط: الكون (٥) م: والدناصر (٦) + المناصر (٦) + المناصر (٦) + المناصر (٢) + ا

وكل جرم يقبل كله أو بعضه الكون والفساد فليس بأزلى أما إن قبل بكلينه فلا شك فيه . وإن قبل جزء منه ، وهو مشارك له فى نوعه ، فطبيعة نوعه قابلة للمكون والفساد .

وقد بينا من قبل أن ما كان كذلك فليس غير كائن ؛ وما ليس غير كائن مما هو موجود فليس بأزلى . فعناصر الكون والفساد غير أزلية ، بل وجودها عن كون بمضها من بمض .

فحرى بنا الآن أن نتمرف الفعل والانفعال كيف يجرى بين هذه .

والفعل في هذا الموضع يعنى به تحريكا في الكيف ويعنى بالانفعال تحركا فيه ، على نحو ما علمت من صورة ذلك في مواضع أخرى . فنقول إن ذلك يكون بماسة . فانه لو لم يكن بسبب مماسة لم يخل إما أن يكون بنسبة أخرى وضعة ، أو يكون كيف اتفق . ولا يجوز أن يقال إن ذلك كيف اتفق ، وإلا لكان الجرم يسخن قبلنا مما يسخنه قبلنا بالمضادة ، كيف كان وضعه منه . فكان الجسم يسخن لأن ناراً مثلا موجودة تبعد عشرين فرسخاً عنه .

فأما إن كان على نسبة وضع آخر غير للماسة يقتضى نوعاً من المحاذاة والقرب فإن للمتوسط، إذا كان لا يسخن ولا يبرد ، فلم يسخن المنفعل إلا بعد أيضاً ، ولم يبرد ، وإن سخن المتوسط فهو المؤثر القريب، ويؤثر بماسة لا محالة .

فالفمل والانفعال إنما يجرى بين الأجسام التي عندنا الفاعل بعضها في بعض ،

 <sup>(</sup>١) ط : إما أن يكون قبل بكاية (٢٠١) م : قبل (٢) م : \_ فطبيعة نوعه (٤) د : \_ آن .

<sup>(•)</sup> د : لیس أزایة//د : \_ بل ، // م : من كونه (٧) م : یتمرف // م : من هذه .

<sup>(</sup>٨) سا : فنمنى ( الأولى ) // م : والانفعال يمنى به // م : تحريكا (الثانية) د : \_ فيه (٩) م :

سا يوضع // م : مماسة//د : فإنه أن (١٠) م: وصفية//م : ــ إن (١٢،١١) د : اتفقوبجوز . (١١) د : ــ مما يسخنه قبلنا (١٢) ط : وكيف . م : موجودة بعد

<sup>(</sup>١٣) م: - عنه (١٤) ط:المحازات أو الذب (١٥) د: ولا يبرد لم يسخن د: ولم يرد

<sup>.</sup> نسلد : ۱۸)

إذا كانت بينهما مماسة ، ولأجل ذلك جرت العادة بأن يخص هذا المنى في هذا الوضع بالماسة ، حتى إذا النقى جسمان ، ولم يؤثر أحدهما فى الآخر ، لم يسم ، فى هذا الوضع ، مماسة . وإن كان أحدهما لا يؤثر ولا يتأثر قيل إنه يماس المتأثر عنه ، ولا يماسه المتأثر . فكأن الماسة فى هذا الوضع ملاقاة مؤثر . ولا بد من أن يكون له وضع . ويلزمه أن يكون ذا ثمل وخفة ، إذ قد تبين أن الأجسام القابلة للتركيب والمزج . لهذه الصفة. وقد يطولون فى هذا المدنى بما لافائدة فيه .

فالفاعل من هذه الأجسام يفعل بالماسة .

وقال قوم من الأقدمين إن الفاعل مالم ينفذ فى ثقب خالية من المنفعل لم يفعل فيه .
ولم يدروا أن غاية ما تفيده هذه الثقب هى التمكن من زيادة اللقاء فإن حصل اللقاء من
غير ثقب حصل الفعل فى المنفعل ، وكان المغير " بالذات هو اللقاء والماسة . لكن الفاعل
كما كاناً كثر مخالطة .كان الانفعال أفشى والأجسام العنصرية إذا تلاقت فعل بعضها
فى بعض فكان كل واحد منها يفعل بصورته ، وينفعل بمادته ، كالسيف يقطع بحدته
ويفل وينثلم بحديده ، ويفغل كل واحد منهما فى ضده فى النوع الشبيه له فى الجنس
المشارك فى قوة مادته . وهذا الانفعال لايزال يستمر إلى أحد أمرين :

اما أن يغلب بعضها بعضاً ، فيحيله إلى جوهره ، فيكون كوناً فى نوع الغالب
 وفساداً للمغلوب .

وإما أن لايبلغ الأمر بأحدها . أن يغلب على الآخر حتى يحيل جوهره ؛ بل يحيل كيفيته إلى حد ليستقر الفعل والانفعال عليه ، ويحدث كيفية متشابهة فيها تسمى

<sup>(</sup>١) م : إذا كان // م : \_ ولأجل ذك . . . . في هذا الموضع بالماسة

 <sup>(</sup>٣) م: وكأن (٤) ط: ملاقات مؤثرة // : \_ من (٧) م: والفاعل (٨) د: ف المنفس // م: \_ لم (٩) سا: هذا الثقب // م: المشكن ، وفي سا ، ط: التمكين (١٠) سا: المدن (١٠) سا: تحديده ، وفي م // بحديدته ط: بضده في ضده م: الشبيه به .

<sup>(</sup>١٦) م:فساد الملول (١٧) م:قبلجوهره د:يقلب (١٨) م: «حد، مطموسة // م، ط: ويحدث // سا:فها

المزاج ، وهذا الاجماع يسمىالامتزاج. فإن وقع اجماع كمابين دقيق الحنطة والشمير ، ولم يجر فيا بينهما فعل أو انفعال فلم يسم ذلك امتزاجاً ، بل تركيباً واختلاطاً . ومن الناس من يستعمل فى هذا الموضع لفظة الاختلاط مكان لفظة الامتزاج .

ثم قد أجمع المشاءون عن آخرهم أن الامتزاج لا يقع إذا كان البسيطان محفوظين ، ولو كانت البسائط تحفظ على حالها لما كان يوجب اجباعهما لحمية أو عظمية ، بل لكان المركب إنما تحفى بسائطه حساً ، وهي موجودة فيه ،حتى لوكان الحس البصرى في غاية القوة على الإدراك ، لكان ذلك الإنسان يرى في اللحم ماء وأرضاً وناراً وهواء منميزات . فلا يكون حيننذ اللحم بالحقيقة لحماً ، بل بحسب رؤية إنسان دون إنسان . قالوا : ولا إذا فسد كلاهما ، فإن الفاسدين لايصلح أن يقال لهما ممتزجين ، ولا الفاسد والباق .

ثم قال المعلم الأول ، بعد ذلك ، فالممتزجات ثابتة بالقوة . وقال و لكن الممتزجات قوتها ثابتة ، وعنى بالقوة الفعلية التي هي الصورة ولم يعن أنها تكون موجودة بالقوة التي تعتبر في الانفعالات التي تكون للمادة في ذاتها . فإن الرجل إنما أراد أن يدل على أمر يكون لها ، مع أنها لاتفسد . وإنما يكون ذلك إذا بقيت لها قوتها التي هي صورتها الذاتية . وأما القوة التي بمعني الاستعداد في المادة فإنها تكون مع الفساد والرجوع إلى المادة ، أو قدتكون مع الفساد . فإنها لو فسدت أيضا لكانت ثابتة بتلك القوة . فإن الفاسد هو ، بالقوة ، بشيء الذي كان أولا ، ويرجع إليه .

ولكن المفسرون يتبلبلون فى ذلك بسبب اضطرارهم فى التغرقة بين الصور

<sup>(</sup>۱) م: فان \_ وقع اجباع // ب: وقع امتزاج (۲۰۱) د: لم يجر // م، سا: \_ فيا // م، سا: لم يمر // م: \_ امتزاجا (۴) م: الوضع (٤) ب، ط، د: المشاؤن// ۱۹ اجتم (٠) م، ط: يحفظ (٢) م، ط: يحفى // ط: حتى + أنه // م: الجسد البصرى (٧) د: \_ على // م: بمبزات (٨) م: يمب رؤية (٧، ٩، ٩) سقط من م: « وقالوا: ولا إذا يه إلى قوله « والباق » (٩) سا: وإن الفاسدين // ط: من و لا الباق (١٠) سا: \_ مم//د: العلم الأول // سا: بل المعتزجات // ط: أو قال // د: المعتزجات (١١) م: لم يمن أنها في « د » : ولم يفن (١٢) // د: يسر، وفي سا، بصير // سا: بالانفعالات (١٤) د: بالذائية // د: التي تني يفن (١٢) // د: والرجوع إلى المادة أو قد كور مع الحاد وقد شطبت هذه السكايات من نسخة ط// من المفسرون (١٤) سا: لكن // م: المفسرون قد // د: ولم علي المفسرون (١٤) سا: لكن // م: المفسرون المفسرون (١٤) سا: لكن // ما المفسرون (١٤) سا: لمفسرون (١٤) سا: لكن // ما المفسرون (١٤) سا: لكن // ما المفسرون (١٤) سا: لكن // ما المفسرون (١٤) سا: لمفسرون (١٤) سا: لكن // ما المفسرون (١٤) سا: لمفسرون (١٤) سا: سان مفسرون (١٤) سا: سان مفسرون (١٤) سان مفسرون (١٤

والأعراض الدالة على النفرقة بين الصور الطبيعية لهذه الأجرام وبين كيفياتها . ولظنهم أن هذه الكيفيات كلها أو بعضها صور لهذه الأجرام ، مع أنها تقبل الاشتداد والضعف ، فيقول أمثلهم طريقة : إن كيفياتها تكون محفوظة ومكسورة السورات، فتكون الأجسام بالقوة خوالص .

فلننظر فى قولم هذا ، فنقول : لايخلو إما يمنوا بها ، وهى مثلا ماء وأرض ثابتة بالقوة ، ماء وأرضاً ، أو على حكم كالات الماء والأرض .

فإن جعلوهابالقوة ماء وأرضاً فقد فسدت . لسكنهم يقولون إنها لاتفسد ؛ بلسوراتها تنكسر وحمياتها تضمف . ومع ذلك فإن بعضهم يرى أن النار العنصرية غير ذات سورة . ولا محالة أن سوراتها تنكسر بتغير . وذلك النغير إما أن يكون لسلخ الماء ، مثلا ، الصورة المائية ، حتى يصير لاماء ، أو من بقاء الصورة المائية حتى يكون الماء ماء والأرض أرضاً . فإن صارت بهذا النغير غير ماء وغير أرض فهذا فساد . وإن كان الماء ماء والأرض أرضاً ، ولم تبطل عن كل واحد منهما صورته التي إذا بطلت لم يكن ذلك ماء ، وهذا أرضاً ، لم تكن الاستحالة في طبيعة النوع ، وخصوصاً وقد سلموا أن الصور الجوهرية لا تقبل الأشد والأضعف .

وإن كانت الأرض قد اننقصت أرضيتها حتى صارت أرضاً ناقصة ، وكانت الأرضية تقبل الأشد والأضعف ، فإنما تنتقص أرضيتها لا محالة ، بدخول طبيعة أخرى ، لولا دخو لها كانت تلك الطبيعة خالصة . والآن إنما دخل شطر منها ، فنكون مع أنها أرض ناقصة ، شيئاً آخر كنار أو ماء مثلا ناقصاً ، فيكون شيء واحد ناراً أو أرضاً مماً

 <sup>(</sup>١) م : الصورة//م : الدال (٢) م ، سا : صورة // م: يقبل //ط : لاتقبل (٣) مالسوارب
 (٤) م ، ط : فيكون (٦(٥) م : + أو ثابتة بالقوة ماء وأرضا // د : - أو ثابتة بالقوة .

<sup>(</sup>۵) م : ينكسر (۹۰۸) د : \_ « وحياتها تصف > إلى قوله : « ولا محالة أن سوارتها

تذكر ﴾ (١٠) ط: للصورة //ط: بقاء صورة (١١) سا: عند النغير (١٢) د: \_ ماء //م،

سا ، ط : لم تبطل م : صورة // م ، ـ الق // م : يكن (١٤) ط : الصورة الجوهرية ،

<sup>(</sup>١٥) م ، سا : فارن // م ، د : كان (١٦) ط : وانما تنس وفی ﴿ م » : نقصت ، وف ﴿ ب سا : نقس (١٧) م ،ط : فيكول(١٨)// ط،د - نارا وأرضا

ناقصتين . ويكون بالقياس إلى النار الصرفة أرضاً ، وبالقياس إلى الأرض الصرفة ناراً ، وهذا محال . فإن النار فى عرض ناريتها ليست أرضاً ألبتة ، والأرض فى عرض أرضيتها أرض ليست ناراً ألبتة .

على أنهم يمترفون أن هذا الانكسار ليس إلا فى الحر والبرد والرطوبة واليبوسة . وأنت تعلم أن الماء لا تزول مائيته بأن يسخن شديداً ، ويغلى فضلا عن أن يغتر ، فيكون التغير، الذى يعرض ، إنما هو فى الكال الثانى للماء ، لاالكال الأول الذى هو به ماء .

فا ذا كانت هذه الاستحالة لا تبطل طبيعة النوع فليست هذه هي الاستحالة التي في الجوهر . فهي لامحالة في كيف جوهر غير محفوظ في أنه مكيف .

وأما المعلم الأول فقال إن قواها لاتبطل ، وعنى بها صورها وطبائمها التي هي مبادئ للمذه الكمالات الثانية التي ،إذا زال العائق ، صدرت عنها الأفعال التي لها .

فحسب هؤلاء أنه يعنى القوى الاستعدادية ، ولو أن الهيولى الأولى كان يجوز أن تبقى مجردة لكانت قوى الأسطقسات الاستعدادية، التي بها يقال للشيء إنه بالقوة نار أو أرض أو غير ذلك ، لا تبطل ، فضلا عن المزاج الذي يصرح أنه ليس فيه فساد . فا تكون الفائدة في هذا المكلام ؟ .

فينبغى لنا أن نصرح ، عن الذى يحومون [حوله] ، ولا يدركونه ، أن كل واحد من الأسطقسات له صورة جوهرية بها هو ماهو ، ويتبع هذه الصورة الجوهرية كالات من باب الكيف ومن باب الكم ، ومن باب الأين، فيتخصص كل جسم منها ببرد أوحر من جهة تلك الصورة ، ويبس ورطوبة من جهة ألمادة المقترنة بالصورة ، وبقدر من الكم

 <sup>(</sup>١) // م: ناقصين ، وفي لاب» ناقس ، وفي سا : ناقصا .

<sup>(</sup>٢) سا ، د : ــ أرضا ، وبالتياس إلى الأرض الصرفة نارا (٣) ب ، ط ، د : وليست ،

<sup>(</sup>٣) م : ـ أرض (٤) د : ـ ليس (٥) د : تزول ما يليه // م : ـ وينلي ، وفي ط : أو ينلي .

<sup>(</sup>۷) م: وإذا // م: في الاستعالة // د: ــ التي (۸) د: ــ غير (٩) م: ــ لا، وفي ود» قواتها لا تبطل// م، ط، د: مباد (١٠) م، سا: الثابتة (١١) د: فحسبوا (١٢) ب، د: الاستقصات (١٥) سا: تصرح (١٥) فهكذا في ﴿ سا» بدلاً من ﴿ حولهِ »، وفي بتية النَّفَّ : حومة (١٦) ب، د: الاستقصات (١٥) سا: ومن باب الأمين (١٨) ب: وبيس //سا: مقترنة بالصورة.

طبيعى ، وبحركة طبيعية وسكون طبيعى ، فتكون تلك الصورة يفيض عنها فى ذاتذلك الجسم قوى ، بعضها مما لها بالقياس إلى المنفعل ، كالحرارة والبرودة الطبيعيتين ، وبعضها بالقياس إلى الأجسام المكنفة له ، كالحركة والسكون الطبيعيين .

وإن الماء إنما يفيض ، فى جوهره ، عنه البرد إذا كان على طبيعته ، ولم يعق عائق كاء ينحدر إذا كان على طبيعته ولم يعق ، وإنه قد تفوته هذه الكيفية بقاسر فيسخن ، كا تفوته تلك الحركة وميلها بقاسر راج إلى فوق محدث فيه ميلا غريباً .

وكما أن الماء إذا سخن فتصعد بالسخونة ، أو سخنت الأجزاء الأرضية أيضاً فتصعدت بالسخونة ، وكانت السخونة محدثة للميل إلى فوق ، لذلك إذا انبعثت السخونة عن الطباع أحدثت ذلك الميل عن الطباع . هذا إن سلم أن صعود الماء وصعود أجزاء الأرض إنما هو لتسخنها ، لا بمخالطة النارية المصعدة إياها . وسنوضح ذلك في فن آخر. وإنما أوردنا ما أوردناه من ذلك تمثيلا لا وضعاً .

ولوكانت البرودة المحسوسة صورة المائية لكانت المائية تفقد صورتها وهي مغلاة، وليس كذلك ؛ بل هي عند الغليان ماء بعد. ولوكانت الرطوبة المحسوسة أيضاً صورة الماء لكان الجامد قدخرج عن طبيعة الماء وصورته ، وصار إما أسطقسا آخر ، وإما مركباً . وليس أحدهما .

ولو كان الميل الذي بالفعل صورة الماءلكان الماء المرجوج إلى فوق ، وقد صحّ أنه

<sup>(</sup>۱) d: الطبيعي // ب: محركة // م، d: فيكون // د: ويفين (٣٠٣) د: \_ « النفل كالحرارة » إلى قوله « وبعضها بالتياس إلى » (٣) سا: \_ بالتياس (الأولى) (٣) م: الشكل، وفي ط، سا، إلى المشكل // سا: كالرطوبة والبيوسة (٣٠٤) د: \_ « وبعضها بالتياس إلى الأجسام » إلى قوله « كالحركة والسكون الطبيعين » (٥) م، ط: \_ له // كل النسخ ما عدا ط: \_ عائق (٦) م: \_ كاء ينحدر إذا كان على طبيعته ولم يعق // م: يعوقه // د: مسخن (٧) م، ط: يفوته // م: ومثلها // م، د: زاج // ط، د: فبحدث فيه (٨) م، ط فيصمد: // ب تصمد (٩) ب، د: لكانت // د: \_ السخونة // د: انبحث فيه (٨) م، ما أوردناه // با تصمد (٩) سا: دلك (١١) ط: من الطباع // ط: الطبائع // ط، د: \_ ذلك (١١) ط: من الطباع // ط: فعلا (١٥) سا: المعال // بع: عن صورة الماء وطبيعته // د: \_ وصورته // ب، د: استقصا (٦٦) سا: المعال // سا: الفعل صورة لكان الماء ، وف م: \_ لكان الماء // سا: المعار الماء // سا: المعار باسا: المعار باسان باسا: المعار باسا:

ينفذ ، بمد مفارقة الراج ، بميل يحدث فيه ، إما فاقد الصورة المائية ، وإما مجتمعاً فيه بالفعل ميلان : ميل مصعد وميل مهبط ، كل منهما بالفعل .

وقد بان، مما سلف، أن الطبيعة غير هذا الميل ؛ بل هي مبدأ لهذا الميل . وكذلك فاعلم أن الطبيعة غير الكيف المذكور ؛ بل هي مبدأ ه . وقد علمت أن الطبيعة ، لبست مبدأ للحركة المكانية والسكون فيها فقط ؛ بل هي مبدأ لجيع الحركات التي بالطبع ، والسكونات التي بالطبع ، وكذلك فاعلم أن طبيعة الماء هي التي تغير الماء إلى هذا الكيف وتحفظه عليه ؛ وأن تلك الطبيعة ، إذ لا اسم لها ، فيستمار لها من الغمل الصادر عنها اسم ، فتارة تسمى ثقلا ، وتارة تسمى برودة ورطوبة . فإنها إذا اعتبر ماصدر عنها من المبط سميت ثقلا ، وإنما هي مبدأ للثقل . وإذا اعتبر مايصدر عنها من الكيفية سميت برداً ، وإنما هي مبدأ البرد . وهذا كما يسمى قوة في الإنسان نطقاً أو ضحكاً ، وإنما هي مبدأ النطق والضحك .

وإذ قدمنا هذه المقدمات فنقول: إن الطبيعة المائية محفوظة في الممتزج. وأما الكيفيات فهي منتقصة ، لاباطلة بطلاناً تاماً . فهذا القدر هو القدر من الاستحالة التي يوجبها المزاج، فتكون السكالات التي تكون لكل نوع من العناصر معدومة بالفعل موجودة بالقوة القريبة ، كقوة النار على الضوء ، لاقوة الماء على الضوء . فلا تكون العناصر موجودة بحالها مطلقاً ، محفوظة على ماهي عليه ، ولا فاسدة كلها ، ولا فاسدة بعضها . فيكون كل اسطقس من جهة نوعه ، أنه ماء مثلا جسماً طبيعياً بصفة ، ومن جهة

<sup>(</sup>۱) م :- فيه//سا : مجتمع فيه. (۳) م،ساءط : فيا//د: + أن الطبيعة فير الكيف غيرهذا الميل، بل مى مبدأ هذا الميل(٤) م : - غير الكيف المذكور بل مى مبدأه. وقد علمت أن الطبيعة : (٦) د: - والسكو نات التي بالطبع //م: فيكذلك //م: الطبيعة الماء، وفي د: طبيعة الهواء هو //ط،م: يغير (٧) د: تحفظ.

(٨) ط د : يصدر (٩) د : فإذا //م : صدر (١٠) ط: هذا (١١) د: إنما (١٤،١٣،١٢) سقط في م من «وأما الكيفيات» إلى قوله «لكن نوع» (١٣) - ا: منتفذ، وفي ط،ب: منتفذ، وفي د: منتفذ وفي ط،ب: منتفذ، وفي ط،ب د : استقص (١٥) د : كما لها حيم ب ، د : استقص (١٥) م : مثل حجم ب ، د : استقصا

كاله الثانى ، أنه مثلا بارد بالفعل ، ركنا من أركان العالم كاملا ؛ ومن جهة أنه انكسر بلزاج أسطقسا فى المركب . وكلا كانت الأجزاء أشد تصغرا كان أقرب إلى المزاج ؛ لأن كل واحد يكون أذعن للانفعال عما يكيفه ، ويكون كل واحد أوصل فى التأثير إلى كل واحد . فلذلك ما كانت الرطوبة أسهل امتزاجا إذا لم تكن لزجة . فإن اللزجة أعسر انفصالا وانقساما . وأما الكبير مع الكبير فها يعسر وقوع الانفعال بينهما لضد ما قلناه فى الصغير ، والكبير مع الصغير يفسد الصغير ، ولا يختلط به . وربما كان الصغير يؤثر فى الكبير من غير أن يكون له قدر محسوس ، حتى يقال إنه قد اختلط به ، كما يفعله أصحاب دعوى الأكسير . فإنهم يبيضون نحاسا كثيرا برصاص مكلس يسير ، وبزرنيخ مصعد يسير ، فيكون كأنه يفعل فيه بلا زمان و يختلط به .

<sup>(</sup>۱) م: « ركنا من أركان » شبه مطبوسة ( (۲) ط: تصغیرا ( (۳) سا: يكفيه ، وفر (۹ » يكتنفه ،وفی سا : يكفنه (٤) م : عن كل//سا ،د: فسكذلك(٤-٦)//ط : ــ «امتراجا إذا لم يكن> حتى قوله : « ما قلناه » م : (٤) ب : امتراجبا// م : لزوجة (٥) م : انضالا .

 <sup>(</sup>٠) م : - مع الكبير //م : بيتها (٦) د : قلنا// د : الصغر // د : ولا يحيط به .

 <sup>(</sup>٧) م: - يؤثر في الكبير // ط: مؤثرا // د، ب: - قد (٨) د: يبيضوا .

<sup>(</sup>٩) سا : کاس .

### الفصل السابع

### فصل في

#### إبطال مذهب محدث في المزاج

ولكن قوما قد اخترعوا ، فى قرب زماننا ، مذهبا غريبا عجيبا ، وقالوا إن البسائط ، إذا امتزجت وانفعل بعضها ببعض ، تأدى ذلك بها إلى أن نخلع صورها ، فلا يكون لواحد منها صورته الخاصة ، وتلبس حينئذ صورة واحدة ، فيصير لها هيولى واحدة وصورة واحدة .

فمنهم من جعل تلك الصورة أمرا متوسطا بين صورها ذات الحمية ، ويرى أن الممتزج يستعد بذلك لقبول الصورة النوعية التي للمركبات.

ومنهم من جمل تلك الصورة صورة أخرى هي صورة النوعيات ، وجمل المزاج أمرا عارضا لا صورة .

ولوكان هذا الرأى حقاء لكان المركب، إذا تسلطت عنيه النار، فعلت فيه فعلا متشابها ، فلم يكن القرع والإنبيق يميزه إلى شىء قاطر متبخر لا يثبت على النار ألبنة، وإلى شىء أرضى لا يقطر ألبتة . فإنه، إن كان كل جزء منه كالآخر، تساوى

<sup>(</sup>١) م ، ط : الفصل السابع // سا ، ب ، ط د : فصل في (١) م : \_ قد // سا : عجيبا غريبا.

<sup>(•)</sup> م: - وانقعل بعضها ببعض // م: يتأدى ذلك بها // م، ط: يخلع // ط: صدرها .

<sup>(</sup>٦) م: الحاصية // م ، ط : يلبس // م : ــ حينئذ (٧٠٦) م : هيولى واحدة صورة .

<sup>(</sup>٨) م : جهل (١٠) د : فالتوعيات (١٧) د : المركبات // سا ، ب ، ط : تسلط ، وق د : سلط//د :عليه فسلا (١٣) سا ، بخ : غيّره إلى نبيء//م: «مسجر» بدلا من ومتبخر» (١٤) م : ولا يقطر ، وق د : لا يقطر// د : \_ منه كالآخر // م : يساوى

الاستمداد في جميمه ؛ أو إن اختلف فسى أن يكون اختلافه بالأشد والأضمف ، حتى كان بعض الأجزاء أسرع استمدادا ، وبعضها أبطأ استمدادا . ومع ذلك ، فما كان يكون ذلك فيها ، وهى متلبسة صورة واحدة لا عايز بينها ، بل لابد من تمايز . وذلك النمايز لا يخلو إما أن يكون بأمور عرضية ، أو صور جوهرية .

فان كانت أمورا عرضية فإما أن تكون من الأعراض التي تلزم طبيعة الشيء، أو من الأعراض الواردة من خارج .

فان كانت من الأعراض التي تلزم طبيعة الشيء فالطبايع التي تلزمها أعراض مختلفة هي مختلفة .

وإن كانت من أعراض وردت عليها من خارج فإما أن تكون الأجزاء الأرضية ، مثلا ، تقتضى ، فى كل مثل ذلك التركيب ، أن تكون ، إذا امتزجت ، يعرض لها من خارج دائما مثل ذلك العارض ، أولا يقتضى . فإن كانت تقتضى وجب من ذلك أن يكون لها ، عند الامتزاج ، خاصية استعداد لقبول ذلك ، أو خاصية استعداد لحفظ ذلك ، ليس ذلك لنيرها .

وذلك الاستعداد إما أن يكون أمراً جوهرياً ، فيتمايز الجوهر ، فنكون البسايط متميزة في المركب بجواهرها ، أو أمرا عرضيا ، فيعود السكلام من رأس .

وإما أن لا تكون الأجزاء الأرضية ، مثلا ، تقتضى ، فى كل مركب ، مثل ذلك التركيب ، أن تكون إذا المتزجت يلزمها من خارج ، بل ذلك قد يتفق فى بعضها

<sup>(</sup>۱) ط: \_ أو، وق د : وإن اختلف // . م : اختلافهما (۳) م : \_ وهي //
ب، د : مكتسبة ، وق سا : \_ متلبسة // سا : بينهما (٤) . د : ! بصور (٥) م ، ط : يلزم
(٧) سا ، ب ، ط ، د : كان // م ، ط : يلزمها : // د : أعراضها // د : وهي
(٩) ب ، ط ، د : كان // م ، يكون // سا : — وردت (١٠) د : عرضت
(١١) م : يتتفي // م : \_ فإن كانت تقتفي // ط كان يقتفي . (١٢) د : وخاصية
(١٤) سا : الجوم (١٥) م : بجوم ها (١٦ سا : أرضية // م ، ط : يقتفي

اتفاقا . ولوكان كذلك لكان ذلك الأقل ، ولم يكن كل مثل ذلك التركيب موجبا لاختلاف ذلك المميز ، وكان بمكن أن يوجد من اللحوم لحم من نوعه يقطر كله ، أو يرسب كله ، ولا يقطر . وكذلك كان يجب أن لا يكون التحليل ممينا للحيوانات والنبات بإفناء مادة وإبقاء مادة ، أعنى فناء المتحلل الرطب ، وإبقاء اليابس .

ثم لننظر أن هذه العناصر ، إذا اجتمعت ، فما الذى يبطل صورها الجوهرية . فلا يخلو إما أن يظن أن النار ، مثلا ، تبطل صورة الأرض منها ، أو شىء خارج عنها ، يكون ذلك الشىء من شأنه أن يبطل صورتها إذا اجتمعت . فإن كانت النار تبطل صورة الأرض وناريتها موجودة ، أو مبطلة وناريتها معدومة .

فإن أبطلت، والنار معدومة، فيكون إبطالها الصورة الأرضية بعد عدم النارية أو مع عدم النارية وعدم ناريتهافي هذا الموضع إنما هو أيضا بسبب الأرض. والكلام في ذلك هو الكلام بعينه . فيكون حاصل ما ذكرناه أنه لما عدمت النارية والأرضية أبطلت إحداها صورة الأخرى ، وهذا محال .

و إمَّا أن يكون شيء آخر خارج هو الذي يبطل صورة كل واحد منهما إذا اجتمعت .

فإن كان يحتاج فى أبطال الصورة النارية ، مثلا، وإعطاء الصورة الأخرى، إلى ه الأرض، والأرض موجودة، أو الأرض ممدومة، فقد دخلت الأرض في هذه المعونة، وعاد الكلام من رأس .

وإن كان لا يحتاج فلا حاجة إلى المزاج فى سلب الصورة النارية وإعطاء الصورة الأخرى ؛ بل البسيط يجوز أن تنكون عنه الكائنات بلامزاج.

 <sup>(</sup>١) م - ذلك // م : د // سا : لكان ذلك بالأقل// سا ، ب ، ط ، د : التركيبات موجبة .

<sup>(</sup>٣) ط: منتيا ، وفي سا : مقسا // د : للحيوال (٥) د : إذا امتزجت.

 <sup>(</sup>٦) سا: نظن // م، ط: يبطل (٦-٨) د: - د منها أو شيء » إلى « صورة الأرض »

 <sup>(</sup>٦) سا: عنهما (٨) د : \_ تكون ، وق م ، ط : يكون (١١) م : \_ أو مع عدم النارية :

<sup>(</sup>١٣) ع: أوالأرضية ﴿ (١٣) سا ، ب ، ط : أَبطل أحدها صورة الآخر ﴿/ د : أَبِطَل .

<sup>(</sup>١٤) دُ: واحدة // م: منها (١٥) سا: وإعطائه (١٦) م: أو للأرس (١٩) م ، ط : يُتَكُونُ

وأما الاستحالة فلا يلزم فيها مثل هذا القول . فإن النار ، مثلا ، إذا كانت علة لتسخين مادة الأرض كانت علة ، وهي نار بالفعل ، وتسخن بسخونة موجودة فيها ، وإن انتقصت ، لأنها أيضا تقبل البرد بمادتها عن الأرض بالفعل . فتكون فاعلة بهيئة ومنفعلة بمادة . وتكون الهيئة ، عندما تفعل في المادة ، موجودة ، والمادة عندما تنفعل موجودة ، فلا يعرض فها هذا الشك .

لكن من الأمور المشكلة التي بالحرى أن تورد شكا يؤيد القول الذى يختاره ويورده أصحاب هذا المذهب المحدث هو أنه إن كان الممتزج لا تنغير جواهر بسائطه ، وإنما تتغير كالاتها ، فتكون النار فيه موجودة ولكنها مفترة قليلا ، والماء موجوداً ، ولكنه مسخن قليلا ، ثم يستفيد بالمزاج صوراً زائدة على صور البسائط ، وتكون تلك الصور ليست من الصور ، التي لا تسرى في الكل ، من الصور الاجتماعية ، مثل صورة التأليف كالأشكال والأعداد . فإن المغناطيسية واللحمية مثلا ليست من الصور التي تكون من هيئات اجتماع آحاد عدد أو آحاد مقادير ، حتى تكون للجملة ، أولا لواحد من آحاد الجلة . وإذا كان كذلك كانت هذه الصور سارية في كل جزء ، وكان الجزء الموجود من الأسطقسات في المركب ، وهو نار مستحيلة ولم تفسد ، قد اكنسب صورة اللحمية ، فيكون من شأن النار في نفسها ، إذا عرض لها نوع من الاستحالة ،أن تصير المحدية ، فيكون من شأن النار في نفسها ، إذا عرض الكيف المحسوس ، وحد من المحديث ، وكذلك كل واحد من البسائط ، فيكون نوع من الكيف المحسوس ، وحد من

<sup>(</sup>٢) ب، د: لتسخن (٢) سا: وهي بالقمل نار // م، ط: يسخن (٣) م، ط: يتبل // م: فيكون (٤٠٩) ط: بهيئه ... بمادته (٤) وق م، ط: يقمل// م: عندما تفعل (الثانية) . (٥) م: عنها ، وق د: متها . (٦) م، ط: يوثر القول ، وق د: تريد (٧) م: و وورده ، وق سا ، د: تورده // م: وهو // م، طهسا: جوهر (٨) م، طكا لأنه (٨) م، ط: يتنبر // م، ط: فيكون // د: ولكنها مبردة // ط: موجود (٩) م، سا: لكنه // ط: متسخن // م: صورة واحدة ، وق سا: صورا زايلة (٩) م، ط: الصورة // ط: يسرى ، وق د يه لارى . // سا: صور (١١) م: والأشكال (١٠) م، ط: الاستقسات ، وق ب، د: الاستقسات // (١٣) سا، الصورة // ط: كان (١٤) م: الاستقسات // ط، د: يصبر (١٦) م: كذلك + حال .

حدود التوسط فيه بين الرطب واليابس ، والحار والبارد يعد الأجسام العنصرية لقبول اللحمية ، ولا تمنعها عن ذلك صورها ، كا لا يمنع صورة الأرض في الجزء المتدخن أن تقبل حرارة مصعدة ، فيكون حيننذ من شأن البسائط أن تقبل صورة هذه الأنواع وإن لم تتركب ، بل إذا استحالت فقط فلا يكون إلى التركيب والمزاج حاجة ألبتة ، فنقول :

أما أولا فليس اعتراض هذه الشبهة على أحد للذهبين أولى من اعتراضها على الآخر. فإن صاحب هذا للذهب المخترع أيضاً برى أن اجماع العناصر شرط في حصول الصورة للتركيب بسبب مايقع بينها من الفعل والانفعال، وأنها أولا يعرض لها الفعل والانفعال في كيفياتها ، ثم يعرض لها أن تخلع صورة ، وتلبس صورة ، ولولا ذلك لما كان لتركيبها فائدة . وإذا تركبت فإنما يقع بينها تغير في كيفياتها بالزيادة والنقصان، حتى تستقر على الأمر، الذي هو للزاج . ثم تحدث صورة أخرى يعد لها للزاج ؛ إذ الابكون مايظن أنه وارد بعد للزاج إلا المفرد . وكيف ما كان فذلك لاستحالها في كيفيتها ، فيجب أيضاً من ذلك أن تلك الاستحالة إذا عرضت للمفرد منها قبل للفرد وحده تلك الصورة ، أو إن كان لايقبلها بلأن تلك الاستحالة يستحيل فيها إلا أن تتحاور فاعلة ومنفعلة على أوضاع مخصوصة ، وأن تكون تلك الصورة مستحيلة أن تستحفظها، الما والمعاذير — فهو جواب مشترك للطائفتين مماً .

على أنه يشبه أن تكون الحدود المحتاج إليها من المزاج في تهيئة المادة لقبول الصورة

<sup>(</sup>۱) م: المتوسط فيه من // م: بعد (۲) م: ولا يمنها من // د : - كا // م ، ط : يمن // م : بحر // م : يقبل // ط : صورة (۳) م : يقبل // ط : صور (٤) م : - وإن // م : يقبب ، وفي ط : يتركب // م ، د : استحال // م : المركب (٦) : د : المحدث بدلا من ﴿ المحتوم ﴾ (٧) سا : بينها . (٨) م ، ط : يخلع ... ويلبس (٩) د : فإذا (١٠) م ، ط : يستقر // د ، ب : - ثم . // خ، د :و يحدث // ب ، د : او يدلا من ﴿ إذَه (١١) سا : نظن//ب : وأنه // د: - إلا المفرد // ط ، سا : - المفرد (٣١) سا ، ط : لا يستحيل (٤١) م ، د : يتجاوز // م : فاعلها ومنفطها // م : محسوسة // م ، ط : يكون (١٥) م ، ط : يستحفظ . // ط ، د : ـ لا (١٦) سا ، د : المقادير //د : فهذا جواب (١٧) م ، ط : يكون

التركيبية لا تحصل ولا تبق إلا بالمزاج . فهذا هو الذي يجب أن يعقل من أمروجود البسائط في المركبات ؛ والذي يقع من الاضطراب في إعراب القدماء عنه هو مالا يتميز لبعضهم الصور التي بها النار نار والماء ماء عن هذه الكمالات التابعة .

على أن هؤلاء إذا سئلوا فقيل لهم : ماتعنون بقولكم إن الماء بارد ورطب إذا حد؟ م شم الماء هل هو برد بالفمل أم برد بالقوة ؟

فيقولون إنانعنى بذلك برداً بالقوة ، ولسنا نعنى به البرد بالفعل. فيكون أخذهم البرد في حد الماء مصروفاً إلى وجود معنى في المائية يقوى الماء على أن يبرد ، ومحال أن يبرد ، ولا يتبرد . فيكون المأخوذ في حد الماء هو القوة التي يصدر عنها النبريد بالفعل للماء ولما يجاوره . وليس هذه القوة على البرد بالفعل كقوة النار على البرد بالفعل . وذلك لأن النار تحتاج إلى أن تنسلخ صورتها عن مادة وتلبس صورة أخرى ، حتى تكون لها هذه القوة .

وأما الماء فهذه القوة فيه قريبة جداً من الفعل لاتحتاج ، فى صدور الفعل منها ، إلا إلى زوال المانع . فهذه القوة ليست قوة الهيولى ، بل هى صورة زايدة على الهيولى ، فاعلة للبرد فى الماء . وفها ينفعل عنه بتوسطه .

ا وهم إذا قالوا إن العناصر بالامتزاج تنكسر حمياتها ، وتصير بالقوة هي ماهي إنما يعنون هذه القوة القريبة ، فهذه القوة القريبة هي فصل حدكل واحد منهما . وإذا بقى للشيء فصل حده لم تفسد صورته لامحالة .

<sup>(</sup>۱) ب: نعتل // بخنعتل(۲) سا: إغراب //د: \_ هو (۳) سا: الصورة // م: النابعة .

(3) د: رطب//طحدد(۲) ط: إنما (۷) م: \_ ف الثانية // ط: ف الماء + به // د: يتبرد:

(۹۰۸) م: والماء تجاوزه (۹) سا: لتوة //سا: \_ بالفعل // م: وليس ذلك //وفي « ب » :

وذلك فإن (۱۰) م، ط: يحتاج ... ينسلخ ... يلبس ... يكون (۱۲،۱۳) د: \_ «فيه قريبة

جداً » إلى قوله « فهذه القوة//وفي (۱۲) ط: عنها (۱۳) د: \_ قوة//ط: مي قوة صورة زائد .

(۱۰) م، ط: ينكر // د: جهاتها // م، ط: ويصير (۱۷) ط: - حد// د: منها

// م: شيء فضل // م: يفسد // ط: فلم

فهم ، من وجه ، قد يشيرون إلى هذا ، وإن لم يتغق لهم التصريح به . ثم هذا المزاج على وجوه :

إما أن يكون الحار من البسايط يسخن البارد مقدار مايبرد البارد الحار . حتى يحصل أم متوسط بين حميتى البرد والحر ، وكذلك بين حميتى الرطوبة واليبوسة ، فيسمى هذا الامتزاج معتدلا مطلقاً .

فارن كان اعتدال بين الحر والبرد ، ولم يكن بين الرطوبة واليبوسة ، بل غلبت الرطوبة ، قيل من اج رطب ، أو غلبت اليبوسة ، قيل من اج يابس .

و إن كان الأمر بالعكس ، فكان اعتدال بين الرطوبة واليبوسة ، ولم يكن بين الحرارة والبرودة ؛ بل غلب الحر أو البرد قيل مزاج حار ، أو مزاج بارد .

فتكون هذه أمنجة خارجة عن الاعتدال خروجاً بسيطاً ، وذلك إذا استقر الفعل والانفعال على غلبة من أحد طرفى مضاد وعلى اعتدال بين الطرفين الآخرين . وبا إزائها أربعة أخرى مركبة ، وذلك عندما لايقع بين طرفى مضادة من المضادين اعتدال ، بل يكون الاستقرار على غلبتين ، فيكون حاريابس ، وبارديابس ، وحار رطب ، وبارد رطب ، وبارد رطب ، وبارد مستقرار على غلبتين ، فيكون حاريابس ، وبارديابس ، وحار رطب ، وبارد رطب ، وبارد وبارد رطب ، وبارد بنا أمنجة تسعة ، معتدلة ، وأربعة بسائط ، وأربعة مركبات .

فإذ قد قلنا فى الكون والاستحالة وما يتصل بهما ، وفرغنا من جميع ذلك فالحرى أن نتكلم فى النمو .

<sup>(</sup>٣) د : « يبرد البارد » مكروة// م : والحاد . (٤) ط : هو متوسط/ / ، من حيق ، و ف « د » بين جهق ( الأولى والثانية ) . ( ( ) ط ، د : فإن // سا : الاعتدال ( ( ) ط : غلبت // سا : مزاج . ( ( ، ) م ، ط : فيكون ( ( ، ) ) د : طرق مادة // م : على . ( ، ) م : المضادين ( ( ، ) م ، ط : فيكون // د : سبه // ط : واحد متدل ( ، ) م : النحو

## *الفصل الثامن* فصل فى الكلام فى النمو

وأما النمو فا إنه لا يكون إلا بزيادة ما ، ولا كل زيادة . فإن المتكاثف ، كالماء ، إذا استحال هواء ، فزاد حجمه ، فقد فسد وحدث شيء آخر مع حجمه ، ولم يكن موصوفاً بحركه الازدياد التي عرضت ؛ ولا أيضاً إذا كان الموصوف باقياً ولم ينضف إليه زيادة من خارج مثل الماء إذا تخلخل عند استحالته إلى السخونة ، وهو ماء بعد ؛ ولا كل زيادة منضمة فإنه إذا التصق بالجسم جسم ، أو زيد على ماء ماء ، وكل واحد من المزيد عليهما ساكن ، لم يستحل شيئاً بوإنما انضاف إليه زيادة ، فلا يكون ذلك حركة النمو ؛ بل يجب أن يكون الذيء الباقي بالنوع تحرك بكليته إلى الازدياد بما يدخل عليه ، ولا كل ما كان أيضاً كذلك ؛ فإن الشيخ بعد وقوف النمو قد يسمن ، كما أن النامي في سن النمو قد يهزل . وليس زيادة السمن من النمو ، كما ليس نقصان المزال من الذبول ؛ بل النمو قد يهزل . وليس زيادة السمن من النمو ، كما ليس نقصان المزال من الذبول ؛ بل يجب أن يكون ذلك الازدياد مستمراً على تناسب مؤد إلى كمال النشوء ، ويكون الوارد عليه قد نما ممتداً في الأقطار منجهاً إلى كال النشوء .

فيجب أن يكون هذا الوارد يداخل المورود عليه ، نافذاً في خلل تحدثه في جسمه

 <sup>(</sup>۱) م، ط: الفصل الثامن (۳) سا: وهو الـكلام (۱) د: الأزياد // ط: هرضت إلى ما ما ما ما ما ما من التحقيق الله (۸) سا: رحم ما من المنطق الله (۸) سا: رحم ما المنطق الما ما منطق الله (۱۰) ما ما التحق الله التحق الله التحق الله التحق الله التحق الله التحق (۱۱) ما: وليست (۱۱) م: كال التحق (۱۱) ما: وليست (۱۲) ما: وليست (۱۲) ما: كال التحق (۱۱) ما: وليست (۱۲) سا: إلى خلل:

يندفع له للورد عليه إلى أقطاره على نسبة واحدة فى نوعه ، والنوع باق في شخصه .

ولوكان نفوذه فى الخلاء لما كان يحتاج الجسم ، فى أن يزداد ، إلى امتلاه مافيه من الأبعاد الخالية ؛ بلكان حجمه واحداً ، كانت الأبعاد خالية أو لم تكن .

وهذه الحركة بما تنسب إلى المتحرك بها من النبات والحيوان من جهة الحر . فإن الحيوان ، والنبات أيضاً ، قوامه من نفس وبدن . وهذا إنما يعرض العروض الأول للبدن ، ويعرض لبدنه من جهة مقداره . فههنا هيولى النامى الحامل لصورة جسمية ، وهاهنا المقدار الذى لتلك الحيولى ، وههنا الصورة الشكلية الخلقية المحيطة بذلك للقدار . والهيولى دائمة النبدل ، فيشكل من أمرها . ولا يبعد أن يظن بها أنها عساها أن تأبى النحل على كل قديم منها ، ويحصل الشخص فى وقت من الأوقات جملة مادة غير الجملة الأولى . فلا تكون مادته هى الباقية الثابئة ، حتى يكون النمو والزيادة منسوبا إليها نسبة أولية .

فن هذا لايبعد أن لاينسب النمو إلى مادة واحدة بعينها . وأيضاً ، فإن المادة لاتنمو ، لأن مادة واحدة بعينها ، وإن بقيت بقاء الدهر ، فإنها لاتصير بسبب النمو أعظم ، بل الأعظم هو المجتمع منها ومن الزيادة . وهي مع الزيادة على القدر الذي كانت عليه قبل الزيادة . وإنما الأزيد هو شيء آخر ، وهو هذا المجموع ، وهذا المجموع من حيث هو مجموع إنما حدث الآن بانضام الزيادة إلى الأصل . فلا المادة نامية ولا الزيادة .

وأيضاً فإن المقدار المحمول فى المادة حكمه ، فى الأمرين جيماً ، هذا الحـكم .

 <sup>(</sup>٣) م: واحد // م، ط: يكن (٤) ط: جهة الجزء (٥) د: قوله من// ط: النماء إنما .
 (٦) د: الصورة (٧) م: وعنهما الصورة (٨) د، ط، سا: دائم // ط، د: أمره // سا: قطن // ط، د: به أنه // ط، د: عساه // م: يأتى ، وفي ط، د: يأبى (٩) سا: قد ثم // ط، د: منه // ط: فيحصل (١٠) ط: فلا يكون (١٢) سا ، ط: بعينه (١٣) م: ينمى (١٣) د: « إلا زيادة وحدة » بدلا من ﴿ لأن مادة واحدة» // ط: يصير (١٤) سا: \_ومى مع الريادة (١٥) م: \_وهذا المجموع .

والصورة أيضاً يقبح مايظن فبها من أنها تحفظ تبديل للادة ، حتى يكون البناء للركب من الآجر إذا انتزع منه آجرة آجرة ، حتى يبدل الآجر كله يكون هو بعينه البناء الأول بالمدد، ويكون الشكل والصورة، تنتقل، وهي واحدة بعينها بالمدد من مادة إلى أخرى . وهذا من المحال ؛ بل إنما يتم ذلك بأن تبطل الصورة الأولى من البناء مع انتقاض حاملها ، وتحدث صورة أخرى شبيهة بالأولى . وهذا شيء قد سلف منا بيانه . وأيضاً إن تبدّل بعض المادة ، فيجب أن يعلم أن الصورة ليست واحدة بعينها . ولا يلتفت إلى مايقولون . وذلك أن الباق من الصورة فى بعض الباقى من المادة هو جزء الصورة . ولعمرى إنه لم يحدث إلا من جهة ليس كلامنا في مثلها . وأما البعض الآخر من الصورة ، وهي التي في المادة المتجددة ، فليس هو الأول بمينه ، كما علمت في متبدل المادة بأسرها ، وإنما هو مثل الأول . وإذا كان صورة الكل فى هذا الموضع هي جملة الباقية والحادثة،و ليست هي الجلمة الباقية ، والصورة الباقية بجملتهاهي جملة باقية ، فليست الصورة باقية عند النمو . فينبغي لنا أن نطلب المخلص من هذه الشبهة ، فنقول : يجب أن نعلم أن أنواع النبات والحيوان لايستبدل ألبتة منها جميع المادة ، ولا يتحلل عُنها جميع المادة ؛ بل يتحلل ، في أول الأمر ، اللطيف المتحلل منه ، ويستمد بدله . وإن تحلل الكثيف منه فإيَّما يتحلل آخر الأمر . ويتحلل القليل منه ، ويبقى

في الجلة على الاستمرار ما يستحفظ القوى والصور الواجبة . والنفس إن كانت محتاجة

فى قوامها إلى المادة ، أوكانت محتاجة ، فى أفعالها الأول ، إلى المادة ، فإن انضم إليها

<sup>(</sup>١) م: يفتح: في سا: يصح // ط: تنعفظ (٢) سا: \_ الآجر// ط: آجر ، آجر وفي م: آخره آخره آخره // ط: يتبدل // م: الآخر، ، وفي ط: الأجزاء // م: كان يكون (٣) سا: ينتثل // م: \_ من مادة (٤) د: يتهم // م: \_ بأن (٥) ط: ويحدث (٦) م: يبدل (٧) ط: لأن ط: هو// م: هي (٨) م، سا: مثله // سا: \_ البعن (١٠) م: المتبدل // م: الأولى (٣) م: إذا //طهدد: \_ كان (١١)د: هو جلة، وفي ط « الجلة ٤/ سا: \_ وليست مي الجلة (٣) م: الملخس (١٢) ط: يعلم // سا: « نوع ٤ بدلا من « منها ٤ (١٤) ط: \_ « ولا يتحلل عنها جميع المادة // ط: المتحلل منها د: المتخلل منها د: المتخلل منها (١٤) ط: (١٤) ط: الآخر. (١٦) ط: والصورة. (١٤) ب: ركانت

شىء استحال إليها ، وزاد فيها وفى كالات القوة المستحفظة بالأولى التى هى قائمة بالمادة . فيكون كأن في كالات تلك القوة شيئاً قديماً وشيئا منضافا إليه ، أو تكون الصورة والقوة هى تلك القديمة ، وإنما انضاف إليها كالاتها ، وتكون الجلة ليست هى القديمة بل حادثة من القوى ، ويكون الأول لم يبطل ، وإنما انضاف إليه ماصار به أكل .

ولو كانت المادة تتبدل لكانت الأنداب والشامات قد تبدلت ظلباق في الشخص من مادته هو ما تستحفظ به الصورة الأولى الأصلية . ومن الصور القائمة في المادة التي لا تتبدل بنهامها صورة النوع . وأما القوى التي هي الكلات الثانية لصورة النوع فقد ينضاف إليها الزيادة والمقادير . فقد تكون الأولى منها المحفوظة بالمادة المحفوظة باقية ، وتنضاف إليها زيادة تتميز عن الأولى في القوام والاستحكام لتأخره . فيكون هو أيضا معرضا للتحلل قبل المادة الأولى .

وأما الشكل والخلقة فمن جملة أمور عارضة لازمة للصورة النوعية ، أو عارضة غير لازمة .

قالباقى فى هذه الحركة التى هى النمو ، هو الصورة النوعية ، والزايد هو المقدار في أول الأمر ، ثم الصورة الشكلية والخلقية لأجل المقدار . فإنها تصير أزيد لأن الصورة الواحدة الشكلية بعينها تصير أصغر وأكبر . فإنها تكون فى المقدار الذى هو أنقص أصغر ، وفى الأزيد أكبر . والمقدار أيضا كذلك قد لا يكون أولا ناقصا ، ثم إذا أضيف إليه الغذاء المنبى صار أعظم ، لأنه مجموع مقدارين ، لا أن المضاف إليه نفسه صار أعظم ، بل هو كما كان . إنما الأعظم هو المجموع . وأما الشيء الذى له هذه المادة ،

 <sup>(</sup>۱) سا: بالأول
 (۲) م، ط: كانه ... شيء قديم وشيء منضاف ،
 وف « د » كأن ... شيء قديم وشيء منضاف // م،ط: او يكون (٤٠٣)م: - «إلبها كالانها ..
 إلى قوله « وإنما انضاف » // د : من حادثة (ه) ط: يتبدل // د : الأبدان // د : - الشخصي من (٦) ط: ومن الصورة (٧) م : - وأما التوى التي هي الكالات التانية لصورة النوع .

 <sup>(</sup>A) سا ، بخ : الأول (٩) م ، ط: ينضاف //م : حيز عن (١٠) سا ، د : يعرض التحلل//د : في الأولى (١٤) م : « الأول > بدلا من « أول الأمر > // سا : أو الحلتية // م : يعمبر .
 (٥١) م ، ط: يعمبر // م : وأقصر (١٦) سا : وق المقدار // م : فلا يكون .

<sup>(</sup>١٧) م: \_ المنبي // د . المضاف إليه .

حين له هذا الشكل ، فهو نوع الشيء ، وهو باق وإحدا بعينه بلا اختلاف ، وهو الذي تصير مادته مادة مضافا إليها زيادة ولا ينمو . فإن النمو والازدياد في الحجم ليس ما يعرض لمثلها من الصور الطبيعية التي ليست مقدارا ولا عرضا من الأعراض الذاتية للمقدار .

ولا المقدار نفسه ينمو . فإنه كما كان فى نفسه ، والزيادة لم تجعله أعظم ؛ بل أحدثت مجموعا منه ، ومعها عظما .

وأما الصورة الشكلية فهى التى تنمى ، أى أن كل جزء من الصورة يصير أعظم ما كان ، ولا كذلك المادة ولا المقدار .

فالمنحرك أولا هو النوع ، وحركته هى فى صورة الشكل والخلقة بوساطة المادة ثم المقدار النامى. فالنوع هو النامى، أى هوالزائد فى مقدار خلقته بسبب مادته و مقدارها. فهكذا ينبغى أن يمقل أمر النمو . والمنبى هو الغذاء . وهو غذاء ومنم . وهو غذاء من جهة ما هو شبيه بالشىء بالقوة يقوم بدل ما يتحلل منه . وهو منم من جهة ما له مقدار يزيد فى مقدار النامى . والغذاء هو الذى يقوم بدل ما يتحلل بالاستحالة إلى نوعه فقد يقال له غذاء ، وهو بعد بالقوة مثل الحنطة . وقد يقال له غذاء إذا لم يحتج إلى غير الالتصاق والا نعقاد فقط ، وقد حصل له التشبه فى الكيف . وقد يقال له غذاء ، وقد غذا وصار لحما . والغذاء تنم منفعته فى كونه غذاء بأن يتشبه ويلتصق ، فأنمى بدل ما يتحلل ، فإن لم يتشبه كمادة البرص ، كان غذاء ، لا فى كمال أحواله . وإن تشبه ما يتحلل . فإن لم يتشبه كمادة البرص ، كان غذاء ، لا فى كمال أحواله . وإن تشبه

<sup>(</sup>۱) م: حتى //سا، د: منحيث هو باق واحد (۲) م: منضافا //م: ينمى (۳) د: بمثلها //سا: من (۱) سا، د: الثابتة المقدار (۵) م: ينمى // د: فانه كماكان فى نفسه + ينمو .

// م، ط: يجمله (۷) م: ينمى // ط: الصورة الشكلية (۹) م: سى //سا: بوساطته

(۱۰۰) سا: الذى هو الزايد//سا: مقاديرها (۱) د، ط: فهو هذاء //د: منمى //سا: وهو هذاء

(الثانية ) // سا: منمى (۱۶) م: فقد يقال (الأولى ) //د: يعد // سا: يحتاج (۱۰) سا: مقط // سا: النسبة بدلا من «التشبه » (۱۲) ط: هذى // م، ط، د: يتم // ب، سا: فأنما

(۱۸) م: وإنه لم يتشبه (الثانية ) ط: وإن تشبه

ولم يلتصق كمادة الاستسقاء الزق لم يكن غذاء بالفعل نافعا فى كمال أحواله ؛ بل يجب أن يتشبه ويلتصق معا ، حتى يغذو غذاء طبيعيا .

والغذاء الأول ، أعنى النشبه بالقوة هو جوهر لا محالة . فإنه يستحيل أن يكون غير الجوهر جوهرا بالقوة . ويجب أن يكون جوهرا غير ممتنع عن أن يكون له مقدار طبيعى ، وإلا لم يتكون ذلك له بالفعل عند ماهو شبيه بالقوة ، أو يكون بالقوة . فإن كان بالقوة فهو هيولى مجردة ، ويستحيل قوامها إلا مقارنا لصورة جمانية ، فهى ، إذن ، تكون مقارنة لصورة جمانية ، وتلك الصورة الجسمية نزول عند قبولها هذه الصورة .

ولا نطول الكلام فى بيان أن تلك الصورة تكون صورة جسمية له ، لا لنيره ، وإلاكان مع هذه الهيولى هيولى أخرى فى صورة واحدة ، وصار جسمان فى جسم ، وغير ذلك .

فليس إلى ذلك للمحصلين حاجة ؛ بل يكفينا أن نعلم أن تلك الهيولى ، لما قارنتها صورة جسمية ، قبل هذه ، فقد كانت الجسمية موجودة لها قبل أ، وكان الشبيه بالقوة جسما بالفعل ، ولا يجوز أن يكون الجسم السكلى العام، فإن ذلك لا وجود له إلافى الوهم ؛ بل هو جسم ما شخصى . فغذاء كل جسم شخصى ، ومبدأ إحالة الغذاء موجود فى المفتذى ؛ فلأن القوة المشبهة موجودة فيه بومبدأ النمو ، وهو الذى يلصق بالنامى ماهو يزيد فى كميته ، هو أيضا فى النامى . لكن كمية الغذاء شىء يصير أيضا كمية المغتذى أكبر . فهو أيضا مبدأ للنمو ، وهو فى الغذاء .

<sup>(</sup>۱) د : الذق ، وفي ﴿ سا ﴾ اللحمى // د : بالمقل (٢) ط ، سا : يندو (٣) م : مى
(٥) د : فلا يخلوا // ط : له ذلك (٧) د : لا مقارنا / / م : مقارنة بصورة // ب و بخ :
وهي // م : — تكون // ط : يكون مقارنه (٨) م ، ط : يزول (٩) د ، سا : — تكون
(١٠) د : هيولي آخر (١٣) م : في ذلك (١٣) ط : + وكان بتي أن الشبيه (١٣) جميع النسخ
ما عدا م ، ب : جمم ، وهنا زيادة في ط : وكان الشبيه بالقوة يصبر جمها بالفعل (١٥) م ، ط :
حالة الغذاء (١٦) م : صحو (الثانية ) (١٧) سا : وهو // سا : \_أيضا (الثانية) // م،د : أكثر

وقد يتفق أن يكون الذى به يقع الفو محيلا . وذلك إذا لم تقدر القوة المشبهة أن تمكل تشبيه فى جوهره وكيفه ، أو يكون أول ما يرد يؤثر فى البدن ، ثم يكر عليه البدن فيؤثر فيه ، ويحيله إذا كان قد استرخت قوته فى موافقة من المفتذى ، مثل الثوم ، فا نه يغذو النامى ويسخنه مما . والمربى بالفعل شبيه بالفعل ، والمربى الذى هو بعد غذاء لم يستحل شبيه بالقوة . وربما كان ضدا أو متوسطا ، وربما لم يكن ضدا ، فإن الحنطة ليست ضدا للدم ، وإنما هى غذاء من طريق ماهى حنطة ، لامن طريق ماهى حاد وبارد فقط .

فليكن هذا كافياً فيما يجب أن نقول في أمر المربى والمنمى وهو الغذاء من حيث له مقدار بزيد فيما يغذوه. فحرى بنا الآن أن ننتقل إلى إيضاح القول في الأسطة سات وعددها.

 <sup>(</sup>١) م: علا، وفي سا، د: غيلا // م، ط: يقدر (٢) م، ط: يكل // ب: تشبهه // ط، د: كيفيته // ط: فيؤثر (٣) ط: ويجعله بدلا من « ويحيله » // م: سرحت، وفي سا استوجب بدلا من « استرخت » (٣، ٤) م: مثل التوع ، (٤) ب: سبه بالغمل (٥) د: \_ ضدا (الثانية ) (٦) د: فالحنطة (٧) ط: حارة وباردة (٩) ط: تنقل // م، د: الاستقصات .

# الفصل الت سع فصل ف إمانة عدد الأسطنسات

وقد سبق منا القول إنه لايصح أن يكون الأسطقس واحداً ، وكيف يكون ذلك. وقد علمت أنه لايصح أن يكون ماهو فى جوهره نار ماء ، أو ماء نارا ، أو أرض هواء ، أو هواء أرضا . وكيف يكون ذلك ، وههنا فعل وانفعال بقوى منضادة لا تنبعث عن صورة منفقة ، بل إنما تنبعث عن صورة مختلفة . والصورة المختلفة تستحق تنويعات مختلفة ، ولا فضل لصورة على أخرى ، حتى يجعل تركيبها مع العنصر اسطقسا بالتخصيص دون غيره .

وإذ هذا من المنضح الذى لاشك فيه فمنضح، لاشك فيه، أن الأسطقس ليسبواحد. فهو إذن كثير . ومعلوم أنه ليس بكثير غير متناه . فيتى أن تكون الأسطقسات كثيرة متناهة .

وينبغى أن تكون ذات صور يصدر عنها ، فيا بينها، فعل وانفعال ، حتى تكون أسطقسات تتكون منها للركبات بالامتزاج ، وأن تكون الكيفيات الصادرة عن صورها أقدم الكيفيات المتفاعلة ، ولأنها أسطقسات لهذه الأجسام المحسوسة ليست أسطقسات

<sup>(</sup>١) م ط: الفصل التاسم ، وفي د : فصل التاسم ، وفي بنية النسخ « فصل في »

<sup>(</sup>٣) د ،ب: الاستقمات (٤) م ،ب الاستقى (٥) م : ماء نارا (الآولى)//أو نار ما،(الثانية)

للأجسام للوهومة ، فيجب أن تكون الكيفيات التى نخصها كيفيات محسوسة . ومن شأن الحاس أن يشعر بفعلها فيه .

والكيفيات المحسوسة متصنفة بحسب تصنيف الحواس ، لكن الكيفيات التي تخص حس البصر كالألوان ، أو حس السمع كالأصوات ، أو حس الشم كالروايح ، أو حس الذوق كالطعوم ، ليست من الكيفيات الأولى في هذه الأجسام المنصرية ، ولا من المشترك فيها . فإن المركبات أنفسها قد توجد خالية عن أطرافها ووسايطها . وإنما تحدث في المركبات ، بعد تفاعل يقع منها في كيفيات قبلها . وهذا يدل عليه الاستقراء الصناعي .

وأما الكيفيات الملوسة فلا يخلو عنها وعن وسايطها جسم من الأجسام المستقيمة الحركة . ولا جسم منها إلا وطرف من أطراف مضادتها موجود فيه ، أو ضده ، أو هو قابل له أو لضده . فينبغى أن تكون الفصول الأولى للأجسام الأولى منها محصلة بهذه الكيفيات ، دون الطعوم والروائح والألوان .

وأما الكيفيات الآخرى المتقدمة لساير الكيفيات مما لا يحس إحساساً أولياً باللمس مثل الشكل ، ومثل الخفة والثقل ، وأشياء سنعدها ، فإنها لا تفيد الفصول التي نحن في طلبها .

أَمَّا الشَّكُلُ فَلأَن الطبيعي فيه متشابه البسايط، فلاينفصل به ؛ ولوَّكان مختلفاً أيضاً لما صلح أن يقع به فعل أو انفعال . والقسرى أبعد من ذلك .

وأما الخفة والنقل فبالحرى أن تفيد الفصول للأجسام الأسطقسية . كنه لايفيد

<sup>(</sup>۱) في سا: سقط: ‹ليست اسطقسات للا بسام الموهوبة فيجب أن تكون زيادة في م وهي : أن تكون متصنفة بحسب تصنيف الحواس لكن > //سا : \_ الكيفيات التي يخصها // إلى قوله تصنيف (٤) ط : يحس// سا: حسن(٥) م : بحس (الذوق) (٦) م : توسد// م : \_ خالية (٧) م ، ط : يحدث // م ، سا : بينها// م : «أنات» بدلا «كيفيات (١٠) ط : موجودة (١١) م ، ط : يكون // م : الفضول // ط : لهذه (١٣) ب : حجما لا يحس //غ: فيا (١٧،١٤) م ، ط : يفيد (١٦) سا : تفصل (١٧) ط : يصلح (١٥) ب : الاستقصية

ولا واحد منهما الفصل الذي هو به أسطقس . فإن الفصل الذي به الأسطقس أسطقس هو الذي به يفعل وينفعل الفعل والانفعال الذي به يتم للمزاج ، وذانك في الكيف، لأن الأسطقس إنما هو أسطقس للممتزج ، ولا فعل ولا انفعال ، في باب الكيف ، يصدر عن الخفة والثقل، وإنما توجب الخفة والثقل بالذات انفعالا في الحركة المكانية .

ويجب ههنا أن نتذكر ما سلف من قولنا إن الماء ، مثلا ، ليس كونه ماء هو كونه أسطقسا ، وليس كونه أسطقسا هو كونه جزءا من العالم ، وله قياس إلى تقويمه العالم وله قياس إلى تقويمه العالم وله قياس إلى تقويمه المركب.ومن حيث هو ماه يجب أن يكون في طباعه أن يرجحن ، وأن يكون باردا رطباإذا لم يعق،و من حيث هو جزء من العالم فالأنفعله النقل المحصل له في حيزه الطبيعي ، وهو الأعون له على استكال معني كونه جزءا من العالم ومن حيث هو جزء من المركب وأسطقس فلا يعين فيه الثقل الذي له ، ولا الخفة التي له ، اللذان بهما تصير ، إلى موضعه ، كل المونة ، بل كأنهما يناقضان مناقضة ما للمنفعة المطلوبة في الأسطقس من حيث هو أسطقس عند كونه أسطقسا . إنما يكون الأولى به مفارقته لمكانه الطبيعي ، و و مصيره إلى مشابكة أضداده ، بل إنما يكون الأنفع له والأعون إن كان ماء ، أن يكون باردار طبا يفعل مشابكة أضداده ، بل إلى الإجماع والنلازم ، ولا لهما في الاجماع تأثير في المجتمعسار فيه . إلى النباين والتنائي ، لا إلى الاجماع والنلازم ، ولا لهما في الاجماع تأثير في المجتمعسار فيه .

<sup>(</sup>۱) ط: الفصل م، ب: استقى // د: \_ الاستقى استقى // ب، م: الاستقى استقى ال و) د: يتم به // ط، د: وذلك ، (٣) م، ب: الاستقى ... استقى // م، ط: المنزاج (٤) م، د، سا: إنما (٤) م، ط: يوجب // ط: المكانية + لاق الكيف (٢) م، ب: استقما // م: \_ اسطقما هو كونه // ط: جزء // ب: \_ له قياس د: + وذلك لأنه في نقمه ماه ، ط: العالمي // سا: \_ له ( الثانية ) (٧) د: من حيث ما هو // م: \_ في وذلك لأنه في نقمه ماه ، ط: العالمي // سا: \_ له ( الثانية ) (٧) د: من حيث ما هو // م: \_ في ره) سا: \_ من // ط: العالمي // سا: \_ في الثانية ) (١٠) م ، ب: استقى د: «المين» بدلا من فلايعين //د: الذي له بدلا من «اللذان بهما» // م، ط: يعمر (١١) د: من الإسطقى // بهب: استقما // م، ب: استقما // م، بنا الأولى بمفارقته (١٣) م ، ب: الأعوان // د: \_ ماء أن يكون (١٤) د: ذلك (١٥) م: \_ هذا // م؛ مضاد النفي // سا، د: فا (١٦) ط، د: انبادى ، وفي م: التبارى د: + والتبادى لا إلى الاجتماع (١٦) د: التلاؤم

وكذلك إن كانت من الكيفيات كيفيات ، مثل الثقل والخفة ، لا تقع فى الفعل والا نفعال ، فلا تكون داخلة فى الفصول التى بها تصير الأجسام البسيطة أسطقسات ، من حيث تصير أسطقسات .

ثم إن الكيفيات المنسوبة إلى اللمس مختلفة المراتب. فليس كلها فى درجة واحدة ، بل بمضها أقدم من بمض. ويشتمل على جملتها هذا التعديد ، وذلك أن الكيفيات للموسة هى الحرارة والبرودة والرطوية واليبوسة ، واللطافة والغلظ ، واللزوجة والمشاشة والجفاف والبلة ، والصلابة واللين ، والخشونة والملاسة .

واللطف يقع على معنيين:أحدهما رقة القوام ، والآخر قبول القسمة إلى أجزاء صغيرة جدا . والغلظ يقابلهما ويشبه أن يكون التخلخل مشابها للسليف بالمعنى الأول ، إلا أن التخلخل يستدعى معنى زائداً على الرقة ، وإن كان تابعاً لها ، حتى تكون الرقة تدل عليه دلالة الملزوم .

والتخلخل يدل عليه دلالة المنضمن . وذلك لأنالتخلخل هو اسم واقع على معنيين . أحدها : أن تكون المادة البسطت في الكم مترقتة . فيتضمن هذا المعنى مع الرقة إزدياد حجم، وتكون فيه إضافة إلى شيء آخر ، أو غير يكون أصغر حجا .

وأما الآخر فكالماء للهواء . أما النير فكالماء الواحد لنفسه، إذا كان اشد تكاثنا فصار أشد تخلخلا، ولو لم تكن هذه الإضافة لكان الأولى بالمعنى اسم اللطافة والرقة .

ويقال نخلخل لتباعد أجزاء الجسم بمضها عن بعض على فرج يشغلها ما هو ألطف من الجسم ، وتكون جملة الاتصال بينها لم تفقد ؛ بل بين أجزائها تعلق ثابت ،

<sup>(</sup>١) د: لا ينفسل : كان:(٢،١) م: الانفسال والفسل / ط: يصير / /م ، ب: استقصات (٤) د: اللمسى (٥) م: فأين بعضها : (٩) سا ، د : يقابلها // ط: للطف (١٠) م : تابعا له (١١) م : لا له الملزوم (١٢) م: على دلالة (١٣) م : مترفقة (١٤) م، سا، د : يكون // م : ـ إلى ، وفي ط: إضافة شيء إلى // م : أو فير أو يكون ، وفي سا، ط، د : او غيرشي، (١٥) سا: أما // م : فيكاللماء //ط : والهواء (١٦) سا : فيكون أشد (١٦) م : بهذه (٩) م، ط : ويكون // ط : بينهما // د : ينقل // د : بعلو

فلا يتبرأ بمضها من بعض تبرؤا تاما . وهذا غير مشتغل به في هذا الغرض .

لكن اللطيف ، والمتخلخل على أول الوجهين ، وفيه الكلام ، غير نافع فى الفلل والانفمال إلا بالمرض ، وهما جاريان مجرى الخنة والثقل ، ويكادان يلازمانهما ، حتى أن كل ماهو أثقل فهو أغلظ وأشد تكاثفا .

وأما اللزوجة فإنهاكيفية مزاجية لابسيطة . وذلك أن اللزج هو ما يسهل تشكله ، وأما اللزوجة فإنهاكيفية مزاجية لابسيطة . وذلك أن اللزج هو ما يسهل تشكله ، بأى شكل أزيد ، ويعسر تفريقه ، بل يمتدمنصلا . فهو مؤلف من رطبويابس ، وإنك إن الالتحام والامتزاج . فإذ عانه من الرطب ، واستمساكه من اليابس ، وإنك إن أخذت ترابا وماء ، وجهدت في جمعهما بالدق والتخمير ، حتى اشتد امتزاجهما ، حدث لك جسم لزج .

والهش ، الذي يخالفه ، هو الذي يصعب تشكله · ويسهل تفريقه . وذلك لغلبة ، ١٠ اليابس فيه ، وقلة الرطب ، مع ضعف المزاج .

وأما البلة فمعلوم أن سببها رطوبة جسم رطب يمازج غيره .فاإن ههنا رطب الجوهر ومبنلا ومننقما .

فرطب الجوهر هو الجسم الذى كيفية الرطوبة تقارن مادته ، ويكون كونها له كونا أو ليا ، مثل الماه .

وأما المبنل فهو الذي إنما يرطب برطوبة جسم غيره. وتلك الرطوبة لذلك الجسم أولية. لكن ذلك الجسم قد قارنه، فقيل إنه مبتل، فيصلح أن يخص باسم المبتل

<sup>(</sup>۱) م: يبرأ // سا: ـمن بعض . // في النسخ الأخرى تبريا وفي يخ متبردا(٣) سا: أحد وجبين ، وفي د : أحد الوجبين . (٣) ط ، د : ويكادان يلازماه . وفي ب ، م : يلازماه (٥) يخ : لأن النرج // م : بشكله ، وفي ﴿ ب ﴾ : تشكيله (٦) د : يسهل تسويته (٧) سا: فالإزعان ، وفي ﴿ د ﴾ فاذا عانة // سا: والاستبساك ( ٧ ، ٨ ) م : إذا أخذت (٨) ب ، ط : ماء وترابا (٨) ب : جمها // د : بالرق //م ، ب : مزاجهها (١٢) م : يمانع غيره // سا: وإن ههنا (١٣) ط ، د : ومبتل ومنتقع (١٤) م : فالرطب الجوهر سا ، ط : مراجب // م ، ط يتارن // م : لوكونا (١٦) سا: ترطب // د : ـ فيره ، ونلك الرطوبة // بخ : فير// بخ ، سا: تلك (١٧) سا: يختص

ما كان هِذا الاسم جاريا على ظاهره ويصلح أن يقال على النعميم ، حتى يكون المبنل هو كل جسم مترطب رطوبة غريبة .

لكن المنتقع لا يكون منتقما إلا بأن يكون الرطب الغريب جرى فيه ، ونفذ إلى باطنه. فالمنتقع من الوجه الثانى هو مباين له ، غير داخل فيه .

وقد يكون الجسم اليابس رطبا أو منتقما ، ولا سواء رطوبة النصن النضير ، ورطوبة الذاوى اليابس النقيع ، فان جوهر هذا يابس، وقد نفذ فيه رطب غريب ، وذلك جوهره رطب من نفسه ، فالجاف بازاء للبتل ، كما أن اليابس بإزاء الرطب .

والصلابة واللين أيضاً من الكيفيات المزاجية . وذلك أن اللين هو الذي يقبل المتداد اللزج الغيز إلى باطنه ، ويكون له قوام غير سيال ينتقل عن وضعه ، ولا يقبل امتداد اللزج ولا يكون له سرعة تفرقه وتشكله . فيكون قبوله الغمز من الرطوبة ، وتماسكه من اليبوسة .

وأما الملاسة فمنها ماهو طبيعى ؛ ومنها ماهو مكتسب . والطبيعى لازم لكل جسم بسيط ، لوجوب إحاطة سطح واحد به تمييز مختلفة الأجزاء فى النتوء ، والانخفاض ، وبالجلة غير مختلفة الوضع ، فلا تختلف به الأجسام البسيطة .

لكن الملاسة قد تعتبر فى طبيعة الأجسام من جهة أخرى . وذلك أن من الأجسام ما يسهل تفريقه على الملاسة حتى يكون تمليسه سهلا على أى تفريق كان . فتكون الفصول التى تقع فيه إما أملس وإما سهل الحركة إلى الملاسة ، وهذا يتبع رطوبة جوهر الشيء .

<sup>(</sup>۱) ط، د : هذا الجسم (۲) ط: برطوبة (۳) م : المنتفع // م : منتفعا // م : إلا أن :
(٤) فالمنتفع (٦) د : ــ أو // م ، سا : منتفعا (٧) م : ــ التاوى (٨) م ، سا ، ط : والجاف
// سا : الرطيب (١٠) سا ، ط : فينتقل // ط : من وضعه // م : امتزاج اللزاج
(١٥) م : مختلف الوضع // ط : يختلف (١٦) م ، ط . يعتبر(١٧) د : سهل // م : ــ يكون
// م ، ط : فيكون (١٨) م ، ط : يقم // ط : فيها // م : ملكاً ، وفي « د > : أملها

والخشونة ، فى الجلة، ، تقابل ذلك . فالملاسة والخشونة بالجلة ، لا يدخلان فى الفعل والانفعال .

وبعد ذلك، فالطبيعي لاتختلف به الأجسام، والمواتى والعاصى يتبع الرطوبة واليبوسة التي فيه . فيرجع أكثر هذه الأشياء إلى الرطوبة واليبوسة ، لكن الرطوبة قد تقال للبلة ، وقد تقال للكيفية ، وكلامنا في رطوبة الكيفية .

ويتبع بمض الأجسام الرطبة الجوهر أمر ، وهو الملاصقة والملازمة لما يمسه من جنسه كما للماء ، حتى أن الجمهور يظنون أن الرطوبة حقيقتهاهذا . لكنهم يشاهدون أن الجسم كما كان أرق كان أقل التصاقا واستمساكا بما يلامسه ، وكما كان أغلظ كان أشد وأكثر ملازمة .

والماء اللطيف الجيد إذا غر فيه الإصبع كان مايلزم الأصبع منه أقل مما يلزم من الماء الغليظ أو الدهن أو العسل. فإذن هذه الخاصية لا تلزم الجسم من جهة ما هو رطب مطلقا، وإلا لكان ماهو أرطب وأرق من الرطوبات أشد لزوما والنصاقاً ؛ بل هو لازم للكثافة والغلظ إذا اقترن بالرطوبة ؛ بل تبقى للرطوبة سهولة التحدد بغيرها والنشكل بغيرها ، مع سهولة الترك وضعف الإمساك ، كما أن اليابس يلزمه النبات على ما يؤتاه من الشكل ، مع معاوقة فى قبوله .

فيجب أن يتحقق أن الرطوبة هي الكيفية التي بها يكون الجسم قابلا النحو الأول من القبول، واليبوسة هي التي بها يكون الجسم قابلا النحو الثاني من القبول.

فلا يستبعد أن يكون المواء رطبا ، وإن كان لا يلتصق ، إذ الالتصاق ليس لنفس

<sup>(</sup>۱) م، طه: يقابل (۳) م: ـ لا . (٤، ٥) م، طه: يقال

 <sup>(</sup>٦) ط: تماسه (٧) ب، سا: کاااء (١٠) م: واما اللطيف (١١) م: إذن فهذه // م، ط: يلزم (١٢) ط: يبق

<sup>(</sup>١٤،١٣) سا، ب، د: بغيره // د: \_ والتشكل بغيرها. (١٤) ط: الاستمساك

<sup>(</sup>۱۰،۱٤) سا : نواه من الشكل (۱۰) د : مع من (۱۹) سا ۱: فوجب //

د : ـ الجـم // ط : لنعو (١٧) ط ، د : هي 🕂 الـكيفية // ط : لنعو .

كون الشيء رطبا؛ بل للغلظ . والهواء إذا غلظ، فصار ماء ، صار أيضاً على صفة الملازمة والالتصاق .

فالكيفيات الملوسة الأولى هي هذه الأربعة:

اثنتان منها فاعلتان ، وهما الحرارة والبرودة ، ولكونهما فاعلنين ماتحدان وبالفعل ، بأن يقال إن الحرارة هي التي تفرق بين المختلفات ، وتجمع بين المتشاكلات كا تفدله النار . والبرودة هي التي تجمع بين المتشاكلات وغير المتشاكلات كا يفعل الماء . واثنتان منفعلتان وهما الرطوبة واليبوسة . ولكونهما منفعلتين ما تحدان بالانفعال فقط . فيقال إن الرطوبة هي الكيفية التي بها يكون الجسم مهل الانحصار والتشكل بشكل الحاوى الغريب ، وسهل الترك له . واليبوسة هي الكيفية التي بها يعسر انحصار الجسم وتشكله من غيره ، وبها يعسر تركه لذلك . ولذلك فإن الجسمين الرطبين يسهل انصالها مع النهاس ، ويصعب ، أو لا يمكن ، تفريقهما عن النماس المحفوظ إلى أن

يتفرقا بل عن الاتصال بسهولة جدا . واليابس بالخلاف من ذلك .

فلهذا ما تسمى تانك فاعلتين وهاتان منفعلتين ، و إن كان الحار والباردكل واحد منهما يفعل في الآخر . كما ينفعل منه . وكذلك كل واحد من الرطب واليابس يفعل في الآخر ، وينفعل منه . لكنه إذا قيس الحار والبارد إلى الرطب واليابس وجد الرطب واليابس لا يؤثران فيهما ، ووجدا يؤثران في الرطب واليابس ، تما نعلمه بعد من حال الحل والعقد وغير ذلك .

 <sup>(</sup>١) سا : ماه صار ، وق طه : وصار ، // وق « د » : \_ فصار (٣) م : والكيفيات .

 <sup>(</sup>٤) م : فاعايتان // م ، ب : فاعليتين // م : \_ ما // م ، ط : يحدان (٥) د : بالمقل

<sup>(</sup>٦) م، ط: يفيله // سا: يفيله الماء (٧) م: ما // ط: ـ ما // م، ط: يحدان

 <sup>(</sup>٨) سا ، د : \_ فقط // م : سهل الانخمار (٩) د : التريب // د : يعتبر انحمار .

<sup>(</sup>١٠) سا، د: تركها // م: — لذلك // وفي ط، د: وكذلك (١١) : انفصالها // د: فلا يمكن تفرقيما (١٢) م، ط: يسمى //د: فلا يمكن تفرقيما (١٢) م، ط: يسمى //د: فاعلنان // د: منفعاتان // سا: فارن كان (١٤) سا، د: عنه .

<sup>(</sup>١٦،١٥) سا: الرطيب (١٦) ط: كما تعلمه //م: بعيد .

فهذه الأربعة هى الأوايل. ويتركب منها أربع مزاوجات صحيحة. فيكون من الأجرام البسيطة جرم تتبع طبيعته الحر والرطوبة ، وآخر تتبع طبيعته الحر والرطوبة ، وآخر تتبع طبيعته البرد والبوسة . فتكون هذه الأسطقسات .

والأرض هى الجسم الظاهر من أمره أنه بسيط يابس . وبمخالطته يكون كل جسم والبسا . ولماء ظاهر من أمره أنه بارد رطب ، وبمخالطته ، يكون غيره باردا رطبا .

والهواء ظاهر من أمره أنه بسيط رطب .

والنار ظاهر من أمرها أنها بسيطة حارة .

لكن الأرض فى طبيعتها البرد أيضاً ، وذلك أنها إذا تركت وطباعها ، وأزيل عنها تسخين الشمس ، أو سبب آخر ، وجدت باردة اللمس ، وإنما تسخن بسبب غريب . وكيف لا ، والنقل لا يوافق الحرارة ؟ وجميع الأجسام الغالب فيها الأرضية تبرد الأبدان .

والهواء إذا ترك وطباعه ،ولم يبرد بسبب مخالطة أبخرة تزول عنها الحرارة للصعدة ، وتمود إلى طبيعة للماء ، كان حارا . وكيف لا يكون كذلكوللماء إذا أريد أن بحال هواء سخن فضل تسخين ؟ فإذا استحكم فيه التسخين كان هواء .

وأما النار فانها ليست سهلة القبول للأشكال ؛ بل هى منحصرة بذاتها . فهى يابسة . لكن إثبات حرّ الهواء ويبس النار ، وخصوصاً يبس النار ، وإيضاح القول فيه يصعب . وسنأتى فيه بالممكن .

10

 <sup>(</sup>۱) م : مزاجات (۲) م ، ط : يتبع // م : الحرارة (۳،۲) في النسخ الأخرى ماعدا
 ط ، د : سقطت الأجزاء الآتية : وآخر تنبيع طبيعته الحر . . . . والرطوبة وآخر تنبيع طبيعتة البرد
 (۳) د : والأخر (الأولى) (٤) م ، ب : الأستقصات .

<sup>(</sup>٥) سا : والجم هو الأرض // م ، ط ، د : هو الجم // د : \_ أنه (٦) م : يابس // م : \_ والماء // ب : ولمحالطته (١٠) سا ، ط : وأنها // م ، ط : يبدد . (١٣) ط ، د : لم // د : محالطته (١٤) م: الماد // ط : يحيل // سا : إو واما كان هوا ، (١٣) سا : وأما البارد (١٧) سا : حد (١٨) م : صعب // م ، سا : وسيأتي

وقد قيل إن الهيب والغليان لما كان كل واحد منهما إفراط حرارة ، وكان الجود إفراط برد ، وكان الجود خاصة البارد والرطب ، فكذلك الهيب والغليان خاصة الحار اليابس . وهذا قول لست أفهمه حق الفهم ، وعسى أن يكون غيرى يحققه ويفهمه . وذلك لأن الغليان فليس إفراط حر ، بل إن كان ولابد فهو حركة تعرض للرطب عن الحر المفرط . ولااللهيب إفراط الحر ، بل إضاءه تعرض عن إفراط الحر في الدخان فإن سمى اشتداد الحر لهيباً فلا مضايقة فيه . والجمود ليس إفراط برد ، بل أثر يعرض من إفراط البرد لافى كل جسم ، بل في الرطب . ولا الجمود ضد الغليان لأن الغليان حركة إلى فوق . وتضادها الحركة إلى أسفل إذا كانت تضعه . فأما الجمود فليس هو حركة . فلمل الواجب أن يجمل الجمود اجماع المادة إلى حجم صغير مع عصيان على الحاصر المشكل ، والغليان ا نبساطها إلى حجم كبير مع ترقق وطاعة لحصر المشكل . فإن كان الخلاف ينهما مابين النكائف والتخلخل .

ولم يستمر ما يقولونه . ثم ليس مما يجب ضرورة أن يكون الضد يعرض للضد ؛ فإن الأضداد قد تشترك في أمور منها الموضوع .

وقد علمت فى كتب المنطق أن مثل هذا الكلام كلام مقنع لا محقق ، وجدلى لا لا برهانى . ويشبه أن يكون لما تشككت به على هذا القول جواب ، لكنى لم أحصله بعد ، ولم أفهمه . فالأولى أن نشتغل بتبيين يبس النار ، ونجعل الطريق إليه إبانة أنها لا تقبل الحصر والتحديد ، لا من جهة المحسوس ؛ وذلك لأن النار المحسوسة غير صرفة . ومع ذلك ، فإنه يعرض للأجسام فى

<sup>(</sup>٣،١) م : \_ « لما كان كل واحد منهما » إلى توله « فكذلك اللهيب والغليان » (٣) د : فبر (٤) سا ، د : لأنه // جبيع النسخ : فليس // سا ، ط : يسرض .

<sup>(</sup>A) ب: ومضادها // م ، ط: ويضادها (A) م: نصفه . وق سا ، ب ، ط: بصفة : // م : هو ، وق سا ، ب ، ط: بصفة : // م : هو ، وق سا ، ب ، ط: بصفة : // م : هو ، وق ط: هو بحركة (٩) ب: وهل // م : الحاضر ، وق هد الحاصل (١٠) م : ترفق ، وقد: توقف // ط: يحصر (١٢) ط : الفد (الثانية) (٩) م ، د: بصرك، وق ط: يشترك (١٤) د: يتحقق . (٩٥) د : لا برهان // سا : تشكك (٢١) م : \_ أن/ م ، سا: بتبين // م ، ط : يجمل // م ، ط : يتبل (الأولى)// سا ، د : \_ ويكون بياننا أنها لا تتبل الحصر والتحديد . // م ، ط : يتبل ( الثانية ) (١٤) م ، : مترفة

غير مواضعها الطبيعية أن تحفظ أشكالها المواتية للحركة ، كالماء المصبوب في انصبابه ، بل نجعل بياننا ذلك بضرب من القياس ، وهو أن النار لايشك في أنها حارة . فلا يخلو إما أن تكون حارة رطبة أو حارة يابسة لا تسهل طاعة طباعها للحصر من غيرها .

فان كانت حارة رطبة فهى من جوهر الهواء، وإذا كانت من جوهر الهواء لزم أن يكون مكانها مكان الهواء، فيلزم أن لاتكون النار هاربة عن حيز الهواء إلى حيز آخر، فهى إذن حارة يابسة.

وقد يقول على هذا قائل إن الهواء نفسه ، إذا سخن ، ارتفع عن حير هذا الهواء المعتدل الحر ، والبخار أيضاً يرتفع ، ويطلب مكانا فوق مكان الهواء ، وهو بعد أشبه بالماء من الهواء بالماء ، وإنما يصعده الحر المفرط ، فالحر المفرط هو سبب أن تكون النار هاربة عن حير هذا الهواء ، الذي ليس حرّه بمفرط ، وإن كان من طبيعته كالماء ، الذي هو دونه في المكان ، إذا سخن فإنه يهرب عن موضع الماء والهواء جيعا هربا إلى فوق ، كالهواء نفسه إذا سخن ، فما كان من الهواء أسخن من سائر الهواء فهو هارب عن حيزه للعتدل بسخونه .

فنقول مجييين : إن الحير المطلوب إن كان من طبيعة الحير المهروب عنه لا يخالفه فطلب ذلك والهرب عن هذا محال .

وإن كان ليس من طبيعته ، فهو ، لا محالة ، حيز لغير الهواء . وليس يمكن أن يكون حيزا إلا لمفرط الحرارة إذا كان هذا المتصمد إنما يتصمد لأنه مفرط الحرارة . فيكون حيز ما هو مفرط الحرارة حيزا غير حيز الهواء . ولا شك أن ذلك هو حيز

10

<sup>(</sup>۱) م، ط: يحفظ // ط: للحركات (۲) ط: يجمل // م: يضرب // سا، ب: نشك (٣) م، ط: يكون // م، ط: يسهل . (٤) م: \_ وإذا كانت من جوهر الهواء // ب: وإذا كانت (٥) سا: فلزم // م، ط: يكون // م: من حبز . (٩) ط: فان الحر // م، ط: يكون (١٠) ط: هارباً // ط: طبيعة نفسه (١٠) م: الهواء سخن . (١٣) ب، ط، د: حيز // م، ب: سخونته (١٤) ب: إذ كان ، وفي ط: إذا كان . (١٣) سا، د: في طبيعته // د: خالفه (١٦) د: فهولاء (١٧) م: لفرط، وفي « سا » . للمفرط // د: أو كان // سا: \_ هذا

النار ، فتكون النار غير الهواء فى الطبع ، والهواء المتسخن هو يطلب غير حيز الهواء ، كا أن للاء المتسخن يطلب غير حيز الماء . ولكن ذلك الحيز حيز لجرم آخر لامحالة ، بالغ فيه الكيفية المصعدة الهواء وللماء عن حيزها ، وليس يطلب شىء منهما حيز نفسه . وفى طلبهما حيزاً آخر إثبات حيز آخر لجسم آخر ، وهو النار . ولا يجوز أن يكون الحيز واحدا إلا أن الأسخن يطلب منه ما هو أرفع ، وذلك لأن الأرفع إما أن يتحدد بحد جسم شامل ، أو حد جسم مشمول ، إذ لاوجه لإثبات الخلاء ، ولا لاثبات الأبعاد .

قإن كان ذلك الأرفع والأدون يتحدد بتحديد جسم شامل متعين ، أو مشمول متعين ليس هو حد جسم شامل للأدنى ، أو مشمول فى الأدنى ، فالأرفع والأدنى مكانان مختلفان ، فلهما جسمان ، بالطبع ، مختلفان . وإن كان يتحدد بشامل واحد فى الطباع فلا مكان أرفع رأدون ، بل المسكان ذلك أو أجزاؤه إن أخذت على وجه التوسع ، وأجزاؤه متفقة فى القرب والبعد ، والعلو والسفل .

فبين من هذا أن النار حارة يابسة . كن سلطان النار الحرارة ، وسلطان الهواه الرطوبة ، وسلطان الماء البرودة ، وسلطان الأرض اليبوسة . وبالحرى أن يكون الماء والأرض بالقياس إلى الهواء يابسين ، فأن اليرد يقتضى الجمود والتكاثف . ولولا الحرارة الخارجة لكان الماء جامداً . لكنه بالقياس إلى الأرض رطب . فإنه إما سيال بذاته ، وإما شديد الاستمداد السيلان ، من أدنى سبب خارج ، والبرد الذي يجمد به الماء

<sup>(</sup>۱) م ، ط : فيكون النار // سا : المسخن // م ، سا : \_ هو ، وفي ط : إنما هو (۲) سا : المسخن //سا ، د : لـكن // م ، سا : \_ آخر (۳) م : المبعدة للهواء ، وفي سا : المنغرة وفي د : المسخن // سا ، ب و للماء ، وفي ب د : ولماء // م : من حبر سا // م ، ط : ليس . // سا ، ب ، ط : وليس (٥) م \_ إلا أن // م : \_ وذلك لأن الأرفع //م : فإيما (٢) د : يتجدد (٧) م: ولإثبات (٨) م : \_ ذلك //د : يتجدد (١٥) ط : فليس (١٠) م : وان تحدد (١٣) سا : فتبين // د : مادة يابسة // م : الحرارة النار (١٤) م : وسلطان الماء البرودة وسلطان المواء الرطوبة . (١٧) ط : يجمد بها

إن أردت الحق وترك العادات فليس إلا بردا مستفاداً في الهواء من الماء والأرض. فإذا صار الهواء بحيث لا يسيل الماء استولت طبيعة الماء والأرض على الماء ، وعاونهما الهواء ، إما بالتبريد وإما بإزالة التسخين ، فجمد من الماء ظاهره أولا لاحتقان الحار في باطنه ، ثم لا يزال يجمد حتى يستولى الجمود على جميعه لطبيعة البرد الذي أولى المناصر به الماء ، وأولى الآثار به الإجاد .

وطبيعة الماء والأرض هما اللذان يحدثان برداً فى الهواء، يعود ذلك البرد معينا لطبيعة الماء على إحداث كيفية البرد فى نفس الماء على قدرٍ يتأدى إلى الإجاد .

والنار والهواء ، بالقياس إلى الجامدات ، متخلخلان رطبان ، لكن النار ، بالقياس إلى الجامدات ، متخلخلان رطبان ، لكن النار ، بالقياس إلى الهواء ، يابسة ، لأنها أبعد عن قبول التشكيل والاتصال مع الماسة من الهواء . فهذا هو الحق الذي يجب أن يعتقد .

وقد يمتعض لسماع هذا الفصل الأخير قوم لا نشغل قلوبنا بهم . ويزيدهم امتعاضاً ما نريد أن نذكره من تحقيق ذلك فيما يستقبلنا من الـكلام . ثم ههنا شكوك .

<sup>(</sup>۱) م: « زارت » بدلا من إن أردت »م: الأرض والماء. م: طبيعة الأرض على (۳) سا، د: وعاونه (٤) د: وعلى (٦) ب: في الأرض. (٧٠٦) في م ميبا للطبيعة (٨) ط: فالنار (٩) سا، ط، د: يابس لأنه // ط، د: من قبول // ب: التشكل

<sup>(</sup>١٠) ط: يُستقد فيه (١١) د: بساع //م: الآخر // ط: يشغل (١٠) سا: نذكر

## الفصل للعاسث ر

## فصل ق ذکر شکوك تلزم ما نیل

بالحرى أن تبع هذا الفصل بذكر شكوك لم نتعرض لها ، ثم نعقبها بالكلام الفصل . من ذلك أمر حدود الكيفيات الأربع ورسومها .

فإن الحرارة ليست إنما تفرق المختلفات ؛ بل قد تفرق المتشاكلة ، كما تفعل بالماء . فإنها تفرقه تصعيداً . وأيضاً فإن النار قد تجمع المختلفة . فإنها تزيد بياض البيض وصفرتها تلازماً ، ثم بالحقيقة. ولا أحد الفعلين لها فعل أول وذلك لأن فعلها الأول تسييل الجامد من الرطوبات بالبرد وتحليله ، ثم تصعيده وتبخيره .

فإن كانت المجتمعات مختلفة فى قبول التحليل والتبخر ، بأن كان بعضها أسرع فيه ، وبعضها أبطاً ، أوكان بعضها قابلا ، وبعضها غير قابل ، عرض عن ذلك أن بادر الأسرع دون الأبطأ ، والقابل دون غير القابل إلى النصعد والتبخر ، فيعرض منه الافتراق .

ولوكانت هذه الأشياء متشاكلة في الاستعداد لهذا المعنى لم يمكن النار أن تغرق

<sup>(</sup>۱) م، ط، وبالحرى // ط: فصل فى (٤) سا: وبالحرى // ط: نتبع // م: ــ للفصل العاشر (٢) فى سا، ب: فصل فى (٤) سا: وبالحرى // ط: نتبع // م: ــ ليست // م: يفرق (الأولى والثانية) // م، ط: يفعل (٧) ط: فإنه يفرقه (٨) صفرتها فى جميع النسخ (٨) م: ــ ثم // ب: فلا أحد // ط: واحد // سا: تسييل الحامل (٩) م: تصمده وتبخره (١٠) د: والتحيز // م: التبخير (١١) ط: أن يبادر (١٢) د: التحيز // م، ط: التبخير // سا، ط، د، يعرض، وفى « ب»: فعرض (٤١) م: يكن الغار ، // ط: للغار // م، ط: يغرق

بينها. وأيضاً فإن الحار يفعل فى الباود والبارد فى الحار ، ولا يفعل الحار فى الحار ولا البارد فى الأخر ، وكذلك الرطب والبارد ، فليس فى الأخرى ، ولا أولى بأن تخص بالانفعال من الأخرى ، ولا أولى بأن تخص بالانفعال من الأخرى ، ولا أولى بأن تخص بالانفعال من الأخرى .

ومن ذلك الشك في أمر النار ويبسها ، والهواء وحره ، والأرض وبردها . فإن لقايل أن يقول: إنه ليس يجب أن يكون جميع ماتوجبه القسمة ، ولا ينكره المقل في أول النظر ، حاضراً موجوداً . فعسى أن لا يمكن أن يكون شيءهو حاررطب ، أو شيء هو بارد يابس ، ليس لأن العقل وحده يمنع عن أجتماع الحرارة والرطوبة ، والبرودة واليبوسة ، منعه عن اجتماع الحار والبارد ، والرطب واليابس ، ولكن الأمر ليس يعقل بديهة . فإن ههنا أمور لا تمنع الازدواجات عن وجودها ، ولا بديهة العقل ، ويمنع الحق وجودها . فإنه ليس يمتنع ، في أول العقل ، أن يكون حار ، بالطبع ، في غاية النقل ، وليس هذا يموجود ألبتة .

ولوكانت القسمة تعتبر ويلتفت إليها لكان يجوز أن نقول: إن من العناصر ماهو حار يابس خفيف، ومنها ما هو حار يابس ثقيل، ومنها ما هو حار رطب خفيف، ومنها حار رطب ثقيل، وكنا نحكم أن كل ما لا تمنع القسمة الجمع بينه، كما بين الحرارة والثقل في أول العقل، فإن المستحصل منه بالقسمة موجود في الأعيان. فكما أن الثقل لا يخالط

(١) // م ، سا: بينهما//سا : النارق الحاو//سا : \_ والباردق الحار (٢) سا: \_ ق البارد:

<sup>(</sup>٣) د : وإذ (٤) د : يقعل عن //م : ق اليابس (٥) م، خ : الطبقتين //م ، ط : يخس // ط : الأولى من أن //م ، ط : يخس (الثانية) (٧) ط : وحرها ، وق د : وجوه (٨) د : أن يقول // ط : يوجبه (٩) سا : حاصلا موجودا // ب : وطبا (١٠) م : \_ ليس (١١) ط : من اجتمل (١٣) م ط : يمتم (١٣) ك : يتم (١٣) م ، ط : يمتم (١٣) ك ، ب ولا يمتم الحق (١٤) سا ، د : وهذا ايس (١٥) ط ، يمتم (١٤) م ، من من يمتم (١٤) . .

ط ، د : يقول (۱۹) د : ــ ومنها ما هو حار يابس ثنيل (۱۷) م ، ط : يمنع ، وف ( د ) : يجتم (۱۸) م:ــ لا

الحرارة ، مع كونه غير مضاد للحرارة ، ولا مقابل، ولا محكوم عليه ببديهة العقل أنه مناف ؛ فكذلك يجوز أن تكون الرطوبة واليبوسة لا تخالط الحرارة، ولا تخالط البرودة، فيكون، حينتذ، للوجود أنقص من للقسوم.

ومع هذا ، فلم يستوف أصحاب هذه القسمة قسمتهم ؛ بل بخسوا القسمة حقها ، وذلك لأنه لايخلو إما أن تكون الحرارة والبرودة ، والرطوبة واليوبسة الأسطقسية لا تكون إلا خالصة صرفة ، أو قد تكون منكسرة .

فإن كانت لاتكون إلا خالصة صرفة وجب أن تكون حرارة أسطقس أقل من حرارة أسطقس آخر . فإن الذي هو أقل حرارة ليست حرارته خالصة بالقياس إلى حرارة ماهو أشد حرارة ب بل الأقل حرارة يكون ، بالقياس إلى الخالص الحرارة ، فاتراً أو بارداً ، وإن كان قد تكون في الكيفيات الأول كيفية غير خالصة ، ويكون منها ماهودون النهاية . وقد حصل ههنا قسم قد ضيع ، وذلك أن أصول اللزاوجات حينئذ لا تكون أربعة ، بل تكون أكثر من ذلك . فيكون حار وبارد ومتوسط أو منكسر ، ورطب ويابس ومتوسط أو منكسر ، ورطب ويابس أكثر من العدد المذكور . ثم يكون الهواء ، مثلا ، رطبا معتدلا في الحر والبرد ، والنار حارة معتدلة في الرطوبة والبرد ، والنار حارة معتدلة في الرطوبة والبرد ، وعلى أن يكون ههنا عناصر أخرى منها ما هو بارد ومعتدل في الرطوبة واليبوسة ، ويكون حار رطب غير المواء ، وكأنه البخار أو شيء آخر ، ويابس غير الأرض ، وكأنه الجد أو شيء آخر ، ويابس غير الأرض ، وكأنه الجد أو شيء آخر ، ويابس غير الأرض ، وكأنه البخد أو شيء آخر ، ويابس غير الأرض ، وكأنه البخد أو شيء آخر ، ويابس غير الأرض ، وكأنه البخد أو شيء آخر ، ويابس غير الأرض ، وكأنه البخار أو شيء آخر ، ويابس غير الأرض ، وكأنه البخد أو شيء آخر ، ويابس غير الأرض ، وكأنه البخار أو شيء آخر ، ويابس غير الأرض ، وكأنه البخار أو شيء آخر ، ويابس غير الأرض ، وكأنه البخار أو شيء آخر ، ويابس غير الأرض ، وكأنه البخار أو شيء آخر ، ويابس غير الأرض ، وكأنه البخار أو شيء آخر ، ويابس غير الأرض ، وكأنه الدخان أو شيء آخر ، وحار شديد اليبوسة ، وكأنه الدخان أو شيء آخر ، ويابس غير الأرب غير الموبة و اليبوسة ، وكأنه الدخان أو شيء آخر ، ويابس غير الأرب الموبة و الميد اليبوسة ، وكأنه الدخان أو شيء آخر ، ويابس غير الأرب المير و المي

<sup>(</sup>۱) ب: بضرورة العقل (۲) سا: مناف/م، ط: یکون (۳) سا: أو لا (۱) سا: تستوف (۵) ء: أو البرودة أو الرطوبة أو البيوسة // م، ب: الاستقصية // م؛ یکون (۲) ب: وقد //ء، ط: قد //ط: الاظالمة (۷) م، ء، ط: یکون م: یکون //ط، ء: أن لاتکون // م، ب استقس (۵) م، ب: استقس (۵) ء: الحالص حرارة (۱۱) م، المزاجات: د //: فقد (۱۲) م، ط: یکون (۱۳،۱۳) م: ورطبویابس و متوسطاً و منکسر (۱۳) م: یتحدد، وفی ط: یتخذ// ب: من ثم بدلا من «منهناك ٤/م: فیکون (۱۱) م: والنار ۱۱ ، ۱۱) ه: والنار حارا متدلا (۱۵) ه: والأرض یابسا معتدلا // ط: الحرارة والبرودة (۱۷) ه: فکأنه (الأولى والنانیة) (۱۸) ط: وبارد یابس

ثم من الواجب أن ننظر فى آمر النار التى يدعى أنها نحت الفلك، وأنها فى هيئة الجو ، ولكنها شديدة الحر، حتى أنها نحرق مايصل إليها، هل تلك الحرارة لها من جوهرها، أم تعرض لها بسبب تحريك الفلك ؟

فإن كانت بسبب تحريك الفلك ، فما جوهر ذلك الجسم فى نفسه الذى عرض له ما عرض ؟ فإن كان جوهره هواء لكنه سخن ، فيشبه أن تكون نسبة النار إلى المواءهى بمينها نسبة الجمد إلى الماء ، فلا يكون مفارقا له بالفصل ؛ بل تكون مفارقته له بعرض من الأعراض .

و إن كان الحق مايدعى قوم من أنها فاترة لا تحرق، فباذا تفارق الجو ؟ وأما النار التي عندنا فهي بالاتفاق غير تلك النار .

فإن كانت هذه التى عندنا تلك، وقد عرض لها اشتداد فى الحر للحركة، ، ١٠ وإضاءة للاشتعال فى الدخان، فباذا تخالف الهواء، حتى تنسل عنه، وتطفو عليه حارة فى الحركة المسخنة، فيسخن لذلك؟

وإن كان معنى النار فى هذه غير معنى النار هناك فهذا إما أسطةس وإما مركب. فإن كان أسطقسا فقد زاد عدد الأسطقسات. وإن كان مركبا فلم صار المركب فى كيفيته أقوى من البسيط ؟ ولم صار الحريصقد ما مكانه الطبيعي هو السفل ، كما يصمد الماء والدخان وفيهما طبيعة مهبطة ، لكنها تغلب بهذه الكيفية ؟

ثم البرد لايفعل ضد ذلك في إهباط النار.

<sup>(</sup>۲) ط، سا: شدید // ء: الجو // ط بحرق // ط، ء: أهل (۳) م، د: یعرض // ط، ء: أهل (۳) م، د: یعرض // ط، ء: أو یعرض . (٥) م، ط: یکون (٦) م: هی // م: بالفل // م مفارقتها (٨) ء: من // ب: ولا تحرق // ء: فیما یفارق // ط! بفارق // سا: الحر (٩) سا، ط ء: فهو (١٠) ط، ء: فإن كان // م ط: استعداد (١١) ط: إضائه // م ء: الاشتغال // ط: بخالف // ط، م، عینسل عنه . . . یطفو // سا، ط: حاوا (١٢) سا، ب: فتسخن (١٣) ء: فیره // م، ب استقم (١٤) ب: الاستقمات // ب، د: « المرکب » بدلامن « مرکبا » // م کیفیة فیه، وفی سا: أقوی فی کیفیته، وفی د: أقوی کیفیته ، وفی سا: المورکب » بدلامن « مرکبا » // م کیفیته فیه، وفی سا: آقوی فی کیفیته، وفی د: أقوی کیفیته ، وفی د: أقوی کیفیته ، وفی د: أور کیفیته ، وفی سا: آقوی فی کیفیته ، وفی د: أور کیفیته ، وفی د: أور کیفیته ، وفی سا: آقوی فی کیفیته ، وفی د: أور کیفیته ، وفی سا: آقوی فی کیفیته ، وفی د: أور کیفیته ، وف

وهل يجوز من هذا أن يقال: ليست النار إلا هواه سخن جدا، فهو يرتفع عما هو أبرد منه كالبخار، فإنه ماه سخنجدا، فهو يرتفع عما هو أبرد منه، وليس العنصر إلا الهواء والماء والأرض ؟ فالمسخن من الهواء نار، والمسخن من الماء بخار، والمسخن من الأرض دخان. وكل مسخن فإنه يصعد إلى فوق، لكن مسخن الماء شيء هو في طبيعته قوى البرد، سريع إليه النبرد، فيقصر عن مسخن الأرض الذي هو أقل تبردا، في الطبع، وإبطاء. وكلاهما يقصر عن مسخن المواء، الذي هو إما معتدل وإما إلى الحر، فسخن الهواء يسبق ذنيك إلى الحيز الذي ليس فيه إلا الهواء للسخن جدا بالحركة، حتى هو نار.

هذا، وأيضاً لم لانقول إن الأجسام التي تحت الفلك كلها جسم واحد من مادة وصورة توجب الكون تحت الفلك، ثم تعرض لها بعد ذلك هذه الكيفيات؟ فما يلى الفلك، ويكون حيث الحركة، يلطف و يسخن بسبب من خارج، لامن جوهره، وما يبعد، ويكون حيث السكون يبرد، ويثقل بضد ذلك السبب. فيعرض من ذلك أن يختلف ذلك الواحد اختلافا بكيفيات ثعرض له من خارج، لا من طبيعته وصورته. فإن طبيعته وصورته هي التي صاربها جسما طبيعيا متحيزاً في ضمن الفلك ؛ لأنه لا يقتضى طبعا غير ذلك الوضع.

ومما يحق أن نورد شكا ، على ماقيل فى إثبات هذه الأربع ، أن الخلوص إلى إثبات الكيفيات الأربع للذكورة ، حتى ظن بسبها أن المزواجات أربع ، وأن العناصر لذلك أربعة \_ إنما كان بسبب الرجوع إلى الحس وتقديم اللمس على غيره ، ورجوع الكيفيات

<sup>(</sup>٢٠١) : م ، سا : فما برد منه / /ط : هو شيء (ه) سا : يسرع / / ، : يقصر عنه / / ب ، ط : بردا (٢٠١) : بخ : + وإما معتدل . (٧) سا ، ه : فيه الهواء المسخن / / م : + إما (بالحركة ) (٩) م : \_ هذا ، وفي ط سا ، م : وهذا أيضا / / ط : يقول ، وفي « ه » يقولون (٠٠) ط : يوجب / / سا : كما / / ب : فيما / / د : ط ، د : محت / / ط م : تلطف و تسخن (١٣) سا : اختلاف الكيفيات / / م ، د : لها / / م ، ه : من طبايها وصورها / / م : من طبيعتها ه : ولمن / / م ، و ط ، د : صارت / / ط ، د : به / / هي : توجد في جميع النسخ / / م - لأنه (١٧) سا : تسبتها / / ط : أوبعة ، وفي سا : أنفح

الملوسة إلى هذه الأربع. فيجب أن يكون المعنى الذى نسميه رطوبة هو المعنى الملوس، لامعنى آخر يشاركه في هذا الاسم. ثم المعنى الذى يشترك فيه الماء والهواء، الذى يسمى رطوبة ، ليس هو الرطوبة الملموسة. وذلك لأن هذا المعنى، الذى يسمونه الرطوبة، ليس وجوده في الهواء وجود الحرارة والبرودة المحسوستين، في أن هاتين قد يجوز أن يستحيل الهواء من كل واحدة منهما إلى أخرى، ويكون الهواء هواء. فإن الهواء، إذا سخن، أو برد، لم يجب بذلك أن يكون قد استحال في جوهره وأما الهواء، إذا بلغ من تكافنه إلى أن ييس، أو من تخلخه حتى يصير نارا عندكم، لم يكن حينتذ هواء. فالهواء الحاصر، الذى نسميه هواء، لايباينه المعنى الذى نسميه رطوبة الذى يشارك فيه الماء عنه كم .

فإذا كانت الحالكذلك وجب أن يكون الهواء دائما بحيث تلمس رطوبته ، وإن كان لايجب دائما أن تلمس حرارته أو برودته ، أإذ تانك تزايلانه ، وهذا يلازمه . ولو كانت هذه الرطوبة ملموسة لكان يجب ، إذا كان هواء معتدل ، لاحار ولا بارد ، وكان ساكنا لاحركة فيه ، أن يكون اللامس تلمس رطوبته ، إذ الرطوبة لا تفارقه ، كما يلمس ما تسميه العامة رطوبة من الماء .

ولوكان الهواء دائمًا بحيث تلمس رطوبته لكان الهواء دائمًا محسوساً ، ولوكان الهولوء دائمًا محسوساً ، ولوكان الهولوء دائمًا محسوساً لكان الجمهور لايشكون فى وجوده ، ولايظنون هذا الفضاء ، الذى بين الأرضوالسماء ، خاليا إذا لم يوجد فيه رمح أوغيم ، وما ينسب إليه حر وبرد . كما إذا برد أوسخن أحسوابه على أنه مؤثر فى البدن برداً أو حراً ، أو أن هناك برداً أو حراً .

<sup>(</sup>۱) d. يسبه (۲) م: فيشاركه ،: وق د: يشارك (٣) ط، د: نسبه (٤) م: المحسوسة (٥) ط، د: واحد // ط، د: آخر ، وق سا: الآخر (١) ب: وبرد (٧) ط: يس، وق د: يلبس ، (٨) م: الحاضر//م ، د: يسبه هؤلاء // م: - لا // ب: يناق ، وق وق د: يلبس ، (٨) م: الحاضر//م ، د: يسبه هؤلاء // م: - لا // ب: يناق ، وق « د »: ينافيه // د، سام يسبونه (١٠) سا: فإذا كان ، وق « ب » : وإذا كانت ، وق « د »: وإذا كان // طن يلس // ا، ما : فأحسوا ، وق « سا » : أوحسوا // ط ه ه د: إذا كان هناك برد أو حر ،

فبين أن سبيل هذه الرطوبة ، فى أنها ملموسة ، خلاف سبيل الحرارة والبرودة فى أنها ملموسة . فإذا كان كذلك لم يكن البناء على أمر صحيح .

ثم ما معنى قول القائل إن الرطوبة سريعة كذا ، أو عسرة كذا وكذا ، وإن اليبوسة بالضدق الأمرين ؟ فإن السريع والعسير ومايقابلهما إنما هو بالقياس إلى غيره ، وليس له حد محدود . فيجب أيضاً أن لا يكون الشيء مطلقا رطبا أويابسا ، بل بالقياس إلى غيره . على أن صناعة المنطق منعت أن توجد في حدود الأمور غير المضافة معان مضافة ، على أنها أجزاء لحدها .

فهذه ، وما أشبهها ، شبه من حقها أن تحل ، أو يشعَر بها ، حتى يكون القضاء على الأمر بحسب مراعاة جانبها .

١٠ فلنتشغل الآن عا يجب أن نعتمه.

 <sup>(</sup>٣) ٢، سا: \_ وكذا (٤) ط: العسير (٥) سا: \_ أيضا . (٦) ب، ط، د . الفير
 المضافة//وط: مع أن صناعة (٧) ٢: يحل ، ون ط: يخل // ط نشمر . (١٠) سا: يعتمد .

## الفصك الحادى عشر

### فصل فی

#### حل شطر من هذه الشكوك

نقول إن تحديدنا الأمور التي هي محسوسة بالحقيقة تحديد بحدود ناقصة . وأعنى بالمحسوس بالحقيقة ما ليس إحساسه بواسطه محسوس ، أو بالمرض . فإن تكلفنا لها حدوداً ، أوشروح أسماء ، فر بماحددناها أو رسمناها بإضافات أواعتبارات لا يدل شيء منها ، بالحقيقة ، على ماهياتها ، بل على أمور تلزمها .

ولذلك من البعيد أن يقدر على أن تُحدّ الصفرة والحمرة والخضرة ، بل السواد والبياض . لكنه إذا كان السوادوالبياض طرفين رسما بسهولة لتأثيرهما في الإبصار على الاطلاق الذي يحتاجأن يقدر مثل من الأوساط ، فيمسر . وذلك التأثير بالحقيقة أمر ليس هو مقوما لماهية السواد والبياض ، ولا من فهم ذلك فهم أن الشيء سواد وبياض ، اللهم إلا أن يكون قد أحس السواد وتخيله ، ثم أحس هذا الفعل منه فجعله علامة له .

ولذلك بجب أن يعرف حال البرودة والحرارة بالحقيقة ، وأن الحدود التي قيلت حدود غير محققة ، ولا محكمة ؛ بل إنما تقال بقياسها إلى أفعال لها في أمور من المركبات عندنا أو في البسائط ، وإلا فلا اقتدار على تحديدها تحديداً حقيقياً .

<sup>(</sup>۱) م، ط: الفصل الحادى عشر، وقى د: \_ الفصل (٣) د: حل شك (٥) م: محسوسة //د وبالعرض // م: \_ لها (٢) سا، ط، د: يلزمها (٨) ط: مهياتها (٧) م، ط، د: يلزمها (٨) سا، تقدر، وقى « ب » : تقدر // م، م ط: يحد، (٩) م: \_ لكنه إذا كان السواد والبياض // م طرف// د: لتأثيرها // ط: قى الأوساط، (١٠) سا: أمراً (١١) ط: مهية، (١٣) م: \_ فهم// د: \_ «ذك فهم» (١٢) سا، د: بالسواد // م: يجمله، وقى « ط » فجل (٣) ط، د: وكذلك // سا: فإن (١٤) م، ط: يقال // سا، ط: أنعالها، وقى سا، أقسال لها.

وبالحرى أن تكون الحرارة ، كما تجمع بعض المنجانسات ، فقد تفرق بعض المنجانسات ، كما ترمد الحطب، وتفرقه . لكن يجب أن يفهم ماقالوه على ما أقوله :

إن الحرارة تفعل فى الأجسام البسيطة وتفعل فى الأجسام المركبة ، والجسم الواحد البسيط يجتمع ، فيستحيل أن يقال إن النار تجمعه ، لأن قولنا كذا يجمع كذا. معناه أنه يجمع ماليس بمجتمع ، والبسيط المذكور مجتمع الأجزاء متشاكلها . وأما أمر التفريق فلا مدخل له فى اعتبار البسيط ، وذلك لأن التفريق إنما قيل بالقياس إلى الأشياء المختلفة فهذا الفصل المنسوب إلى الحار من جمع وتفريق إنما يقال بالقياس إلى جسم فيه متشاكلات متفرقة ، ومختلفات مجتمعة .

والجسم الذي بُعل فعل الحار بالقياس إليه هو المركب القابل لفعل النار . وهذا المركب لا يجوز أن تكون أجزاؤه متشابهة الانفعال التحريكي عن الحار . فإن الجسم المتشابه الانفعال عن يحريك قوة واحدة محركة ، كالحار ، هو بسيط من حيث الاستعداد لذلك الانفعال . وكيف لايكون بسيطا ، ولو كان مركبا كانت أجزاؤه مختلفة في استحقاق الأماكن الطبيعية الخاصة بها . والحار إذا فرق فإنما يفرق بتحريك يحدث في الأجزاء المختلفة ؛ ولا سواء قبول الخفيف والثقيل للتحريك إلى الجهات . فإذن يجب أن يكون الختلفة ؛ ولا سواء قبول الخفيف والثقيل للتحريك إلى الجهات . فإذن يجب أن يكون هذا المركب مختلف الاستعداد . فيكون أول ما يستحيل أجزاؤه ؛ ويستحيل بالسخونة . وكل جزء أسرع فيه التسخن كان أسرع إلى التصعد . فيعرض أن ينفصل بعض الأجزاء إلى حبز العلو أسرع ، وبعضها أبطأ ، أو لا يقبل بعضها ما يتصعد به . فليس كل الأجسام

<sup>(</sup>١) م، طد: يكون // م: يفرق (r) طد، د: ترمد // م، طد: يفرقه // د: فا .

<sup>(</sup>٣) م ، ط . يفسل (الأولى والثانية) (٤،٥) م،ط: يجتمع : يستحيل (٦) م : – يجمع كذا

 <sup>(</sup>A) سقط من النسخة د ابتداء من قوله « متفرقة ومختلفات مجتمعة » إلى قوله أنه ليس
 کله على سبيل نفور ومخالطة في ص ۱۷۰ (۹) سا : « فمل > بدلاً من جمل »

<sup>(</sup>١٠) م، ط: يكون // سا: على الحار : عن تحرك // سا:قوة تحركه (١٢) م: - لذلك الانفعال (١٣) م: الحاصية (١٥) ط: أجزاءه // سا: ـ أجزاؤه و (١٦) م: يفصل (١٧) سا: ولا يقبل // ط، فإذن ليس.

يقبل التصعيد والتبخير بالذات . نم قد ينفق أن يكون مالا يقبل النصعيد مخالطا لما يتصعد مخالطة شديدة ، فيسبق تصعيد الحار بما يخالطه تفريقه بينهما ، ويكون المتصعد أغلب ، فيصعد ذلك الآخر تبعاله . وإذا فعلت الحرارة هذا الفعل عرض أن تفاصلت المختلطات ضرورة ، وصار كل إلى حيز واحد يليق به ، فيجتمع فيه . فإن كانت رطبة الجواهر قابلة للاتصال بسمولة كان اجتماعها اتصالا ، وإن كانت يابسة لا تتصل بسرعة كان اجتماعها حصولها في حيز واحد ، وإن لم يكن اتصالا .

على أن النار فى قوتها أن تسيل أكثر الأجسام حتى الرماد والطلق والنورة والملح والحديد تسييل إذابة ، وخصوصاً إذا أعينت بما يزيدها اشتمالا كالكبريت والزرنيخ والأملاح الحادة .

وأما ماظُن من أن النار تفرق المناء فليس كذلك . فإن النار لا تفرق الماء ماء ؛ بل إذا أحالت جزءا منه هواء فرقت بينه وبين الماء الذى ليس من طبعه . ثم يلزم من ذلك أن تختلط بذلك الهواء أجزاء مائية ، فتصعد مع الهواء ، ويكون مجوع ذلك بخارا .

على أن من الناس من ظن أن البخار هو طبيعة أخرى غير المــاء والهواء وغير المختلط منهما . وأما مايتعلق به من عقد البيض فليس عقده جمعه ؛ بل هو إحالة له فى قوامه . ثم إن النار ستفرق ذلك عن قريب ، يعرف ذلك أصحاب حل التقطير .

وأما الذهب فانه ليس لا يفرقه النار إذا أذابته ، لأنه متشابه الجوهر، ولا لأنه متشابه الانفعال، ولا لأن النار من شأنها أن لا تفرق المركبات، ولكن لأن الامتزاج

(۱۳) م : ــ غیر (۱۶) م : الحالة (۱۵) م : سيفرق // م : من قريب // ط عنقريب // م : اليقطير (۱٦) سا : أذابه . (۱) م ، ط : يفرق

10

<sup>(</sup>۱) سا: التصعد والتسخين // سا: يكون سيالا (۲) ط فيستبق // سا: لما (۲) سا: فإذا (٤) ب، ط: وإن (٥) م، ط: يتصل (٦) سا: فإن (٨) سا: سيل // م: اشتفالا ، وفي سا: استقلالا (١٠) سا، م: أما // ط: وغن// م: يغرق (١١) ط: ساله أمال // ط: جزء // سا: حال ، وفي ط، ب: أحال // ط: جزء // ط: فرق (١٢) م: يختلط، وفي ط: يختلط // م، ط: فيصعد، وفي ب: فتتصعد ط: فرق (١٢) م: يختلط، وفي ط: يختلط // م، ط: فيصعد، وفي ب: فتتصعد من المنابعة المن

فى جوهر الذهب والتلازم بين بسائطه شديدان جدا ، فكلما مال شىء منه إلى التصعد حبسه المائل إلى التحدر ، فيحدث من ذلك حركة دوران وغليان ، فتكون النار قد أوجبت تأثيراً مختلفاً . لكن هناك عائق آخر ، والأمور التى تنسب إلى القوى والكيفيات الطبيعية ، وخصوصاً العنصرية ، تنسب إليها بشرط ألا يكون عائق . فإن الخفة إنما يقال له ينزل بشرط أيا يقال له إنها تصعد بشرط ألا يكون عائق ، والثقل كذلك إنما يقال له ينزل بشرط أنالا يكون عائق ومانع . فكذلك المأخوذف حد النار من تفريق كذا ، وجع كذا .

وأما ما قيل في حديث الفعل والانفعال فلعمرى إن الاعتبار إذا توجه نحو الأضداد كانت متفاعلة ، وكانت نسبة الحر إلى البرد في الفعل والانفعال قريبة من نسبة الرطب إلى اليابس في الفعل والانفعال ، وإن كان لقائل أن يقول : ليس يجب أن تكون الأضداد كلها متفاعلة ؛ بل من الأضداد ما يتبع أضداداً أخرى ، مثل الأبيض والأسود. فإن اللون الأبيض لا يحيل الأسود إلى البياض ، ولا بالعكس ؛ بل بالمخالطة ، فتكون استحالهما تابعة لاستحالة الحال في أضداد قبلهما .

ولا يبعد أن يكون له أن يقول: يشبه أن يكون الرطب واليابس من ذلك القبيل. فإنا لم نشاهد رطباً رطباليابس، أو يابساً يبسالرطب بالإحالة دون المخالطة ؛ أماالرطب فبلاً ، وأما اليابس فنشفا ، وأما الحار والبارد فيفعل أحدهما فى الآخر بالإحالة ، من غير أن يتغير الجوهر فى نوعه أصلا ، كما قد صححنا من إحالة الحار للبارد أنه ليس كله على سبيل نفوذ ومخالطة . فيشبه أن يكون ، على قول هذا القائل، أن تكون استحالة الأجسام

<sup>(</sup>۲) م: جنسه // م: لحدث (۳) م، ط: فيكون (۳) ط: فالأمور// م: ينسبه (٤) م: ستط منم: «تنسب إليها بشرط» إلى قوله: إنها تصعد (٥) سا: وإيما (الثانية) (٦) م، سا: ممانع // ط: وكذلك (٧) م: \_ ما // م: من حدث، وفي ط: من حديث (٨) م: \_ مناعله وكانت // م، ط: قريبا (٩) م: فإن لقائل // م، ط: يكون (١٠) م: أضداد (١١) م، ط: فيكون (١٢) سا، ب، ط: قبلها (١٣) ب: \_ أن يكون (١٠) م: فلا // م: فيشفا (١٦) عند كلة « للباود » تنهى الفترة الطويلة التي ستطت من عطوطة «د» في ص ١٦٨ (١٧) م، سا، د: \_ أن يكون // م، ط: يكون (الثانية).

البسيطة في الرطوبة واليبوسة تابعة لاستحالة أخرى ، أو لكون وفساد. ولا يكون الرطب أن يحيل إلى اليبوسة من غير فساد الجوهر ، أو من غير استحالة تتقدمها ، ولا لليابس أن يحيل إلى الرطوبة من غير فساد أو استحالة ، كا للحار أن يحيل البارد ، والبارد أن يحيل الحار ، وغير ذلك . فإن الماء إذا صار أرضاً لم يكن ذلك لاستحالة أولية في رطوبة أو يبوسة ، بل لاستحالة الصورة الجوهرية التي تتبعها الكيفيات على ما بيناد . فيكون لما استحالت الصورة الجوهرية استحال ما يتبعها ، بأن فاض عن الصورة الجوهرية المخادثة ضد ماكان فاض عن الصورة الجوهرية الفاسدة ، كما أن المواء إذا استحال ماء ، فنزل ، لم تكن الحركة للتسفلة حادثة عن ضد الحركة للنصعدة الأولى ، بل عن الصورة المعاندة للصورة الموجبة للتصعد .

وأما الماء إذا جمد، ويبس، فليس ذلك له عن يبوسة فعلت فى رطوبة ، بل عن ١٠ البرد . فيكون البرد هو الذى أوجب اليبس . ويكون الحر بإزائه هو الذى يوجب الترطيب والتسييل . فتكون هاتان الكيفيتان منفعلتين عن الحر والبرد، ولا تنفعل إحداها عن الأخرى انفعالا أولياً، والحر والبرد ينفعل أحدها عن الآخر انفعالا أولياً . فهذا قول، إن أراد مريد أن يدفع الشك به ، عسرت مقاومته

لكنا نسلم أن الرطب من شأنه أن يرطب اليابس ، واليابس من شأنه أن ييبس ه الرطب. ونقول بعد ذلك أولا ، إلى أن نورد جواباً آخر ، إن هذا النحو من الفعل والانفعال لا يصلح أن يلتفت إليه في التحديدات ، وإنما نحد القوى بانفعال وانفعالات

<sup>(</sup>۱) سا : فكون (۲) سا : يستعيل // ط : يتقدمها ، وفي م : يعتدبها . (۲) سا : يستعيل (٤) سا ، د : وإن (٥) د : الاستحالة // م ، ط : يتبمها // بخ : الكيفيتان(٢) ط : استعالة (الأولى)//د م الجوهرية (٧) م : ط : يكن// م : المستقلة // م : من (٩) د : وللصورة العرضية (١١) ب:أوجب (الثانية) (١٢) م : فكون ، وفي ط : فيكون // د : منفطتان (١٢ ، ١٣) ط ، د : ولا ينفعل أحدما عن الآخر ، مكررة عن الآخر (٢١) د : انفعالا أوليا // د : « والحر والبرد ينفعل أحدما عن الآخر ، مكررة (١٤) ط : وهذا (١٥) د : يبس (١٦) م : ويقول ، وفي ط : ونقوله . (١٤) م ، ط الانفعالات

على غير هذا النمط، وذلك لأنا إذا أردنا أن نحد الرطب استحال أن نأخذه في حدنسه، واستحال أيضاً أن نأخذ ضده في حده ، وذلك لأن ضده ليس بأعرف منه ، فكيف نفسه ؟ وإنما يجب أن يؤخذ في الحدود والرسوم ما هو أعرف من الشيء . وأيضاً إذا أخذنا ضده في حده ، وكان ضده أيضاً إذا حدّ على نحو حدّه ، حدّ به ، وأخذ هوفي حده نكون قد أدرنا التعريف ، وعاد الأمر إلى تعريف الشيء بنفسه . مثاله إذا أردنا أن نحد الحرارة ، فقلنا هو الذي يسخن البارد ، ونكون قد أخذنا التسخين وهو التحرير الذي هو إثارة الحرارة ، في حد الحرارة ، فنكون قد أخذنا المرارة في حد الحرارة ، وأخذنا أيضاً البارد في حد الحرارة . وكذلك الحال في جانب البارد ، والبارد ليس بأعرف من الحر ، ولا الحر من البرد .

وإذا كان قانون الحد ما ذكر ناه ، وكنا نحد الحرارة من حيث فعلها ، أو نعرفها من حيث فعلها ، أو نعرفها من حيث فعلها ذلك الفعل الذي في ضدها ، فقلنا إن الحار ما يسخن البارد ، واحتجنا أن تقول : والبارد ما يهرد الحار ، فنكون قد أخذنا الحار في حد البارد المأخوذ في حد الحار . وهذا أمر مردود .

فبين أن نحوهذه الأفعال لا تؤخذ فىحد هذه القوى ، ولا فى تعريفاتها التى تناسب الحدود ؛ بل إنما تنسب القوى فى حدودها إلى أفعال وانفعالات تصدر عنها يكون تفهمها ليس دائراً على تفهم الحدود . فإن الحار والبارد تصدر عنهما أفعال ليست نفس التسخين والتبريد ، ولا دائراً عليهما . وتلك الأفعال مشهورة .

<sup>(</sup>۱) ط: يتحد//م: يأخذ(۲) سا: بأعرق(۲۰۲)د : فكيف نفه / /ط ، د : نأخذ (٤)ط: لإذا أخذ بدلا همن إذا حدي / م : على نحو حده / م : هو (ه) م : مناله + أيضا (۲) ط: ويكون / / م : التجريد (۷) م ، ط ، سا: فيكون (۱۰) د : نجد (۱۰) م : يبرفها ، وف ا ترضها / / م : حيث + هو (۱۱،۱۰) د : أو نعرفها من حيث فعلها ذلك الفعل (۱۲) م ط: فيكون / / د : الحار / / سا : والمأخوذ (۱۶) م ، ب : هذا الانفعال / / م ، ط ، د : يؤخذ ، وف د سا > يوجد / / م : تعريفها (۱۵) م ، ط : ينب / / ب ، ط ، د : وانفعال / ط : تفهيم / / م ، ط : يعسد / / د : عنها ، (۱۷) م : دايرة

والرطب واليابس ليساكذلك ألبتة ، ولا يتصور الرطب إلا من جمة سهولة قبول الشكل ، وسهولة الاتصال ، وسهولة تركهما . واليابس من جهة عسر قبول الأمرين وعسر الترك لها . وهذه الأحوال منسوبة إلى الانفعال . فإن أريد أن يعرّف الفعل الذى لكل واحد منهما ، على حسب التضاد ، أو الانفعال الذى على حسب ذلك إن سمّ ذلك ، لم يكن تعريفاً حقيقياً به .

وأما الحار والبارد فإن عرقا بالانفعال المذكور ، الذي يجرى بينهما ، لم يكن تعريفاً حقيقاً ؛ يل يجب أن يكون تعريفهما على النحو الذي قيل في الحار والبارد ؛ يقال لهما كيفيتان فاعلتان ليس بالقياس إلى كل شيء ؛ ولكن بالقياس إلى هذه الأجسام المركبة المشاهدة . فإنها تفعل فيها أفعالا ظاهرة بما قيل ، ولا تنفعل انفعالا إلاعن الضد . وإذا قيل للرطب واليابس انفعاليان فليس بالقياس إلى كل شيء ؛ بل بالقياس إلى هذه الأجسام المشاهدة . فإنها لاتفعل فيها إلا ماينسب إلى الفعل والانفعال التضادي ، ولا تفعل فيها شيئاً آخر ؛ بل تنفعل منها بسهولة أو عسر .

وبعد هذا ، فالذي يجب أن يعتمد في هذا شيء آخر ، وهوأن قولنا كيفية انفعالية يعنى بذلك الكيفية التي بها يكون الجوهر مستعداً لانفعال ما ، إما على سهولة أو على صعوبة . ونعنى بقولنا كيفية غير انفعالية ماليس بها يكون هذا الاستعداد . ونعنى بالفعلية الكيفية التي بها يفعل في المستعد فعلا ما .

وأما بالجلة فإن الكيفية نفسها لاتنفعل ألبتة،ووحدهالا تفعل؛ إذ لاتوجد وحدها.

<sup>(</sup>۱) م، ط، د: ليس (۲) سا: الأشكال، وفي ط: التشكل (۳) ب: وإن أريد/ ط: أردت ط: تعرف // ط، د: بالفسل (٤) ب: والانفعال (٥) ب: به (٧) م: - في (٨) ب: لكن (٩) سا: وإنها // جميع النسخ: مما قبل والملها «كما قبل » (١٠) // م: الرطب // جميع النسخ: انفعاليتان // م: إلى كل شيء بل بالقباس // ط، د: إلى كل شيء بل بالقباس (١١) ط: يفعل // م، بنا كل شيء بنا (١١) ط: يفعل // م، بنا (١٤) ط: شيء (١٢، ١٣) سا: - من قوله: تنفيل منها بسهولة إلى قوله « يعتمد في هذا شيء آخر » (١٤) م - بها // م: وإما على ، بدلا من «أو على » الى قوله « يعتمد في هذا شيء آخر » (١٤) م - بها // م: ووجدها // ط، د: يوجد (١٥) م: - يكون (١٧) سا: ووجيدها، وفي د: ووجدها // ط، د: يوجد

وإِمَا تَعْمَلُ بِأَنْ عَاسَ أُو تَحَاذَى ، أَو يَكُونَ لِمَا النسبة [في النصبة] التي بها يصح الفيل.

ثم الحرارة والبرودة ليسنا من الكيفيات التى بها يستمد الجوهر لانفعال ما ، خصوصاً ما أورد فى الشك . وذلك لأن الحر ليس استمداده للبرد لأنه حار ، كيف والبرد يبطل الحر؟ ومادام هو حارا فيمتنع أن يصير بارداً . فالحر يمنع وجود البرد ، لا أن يعد له المادة ، بل المادة مستمدة بنفسها لقبول البرد الممدوم فيها . لكنه ينفق أن يقارن تلك الحالة وجود الحر الذي يضاد البرد ، ويمانعه ، ويستحيل وجوده معه .

وكذلك حال الرطوبة عند اليبس. وليست الرطوبة انفعالية ؛ لأن الرطب قد ينفعل إلى اليبس، وهو رطب؛ بل بأن تزول رطوبته. وهذا النمط لايجمل الكيفية انفعالية ؛ بل نحو النمط الذى للرطوبة فى قبول جسمها التشكيل والتوصيل بسهولة. فإن الجوهر يقبل بالرطوبة هذا التأثير، وهو رطب، ويبتى له ذلك ما بقيت الرطوبة.

ومع ذلك ، فإن اليابس والرطب موضوعان للحر والبرد ، ويفعل كل واحد منهما فيه فعلا تابعاً للتسخين والتبريد . والرطب واليابس لايفعلان فى الحار والبارد شيئاً إلا بالعرض ، مثل الخنق المنسوب إلى الرطوبة . والخنق هو إما على وجه يضطر الحار إلى هيئة من الاجتماع والتشكل مضادة لمقتضى طبيعته ، إذا كانت يابسة ، فلا يجيب

<sup>(</sup>١) م، ط: يغل بان يماس أو يحاذى // يخ، ط، د: كلة غير واضعة تشبه أن تكون (في النصبة) // د: \_ التي (٢) سا: سهما يستمد // ط: للانغمال (٣) د: \_ ما: كان الحار // ب: وكيف (٤) ط: هو - وهو // م: لأن // سا: \_ المادة (٥) ط: تلك الحار (٦) م: وجود الجزء (٧) م: حالة // ب: التيبس (٨) ب: التيبس // م، ط: يزول (٩) في جميع النسخ: نحو الفيط، والمعني فمبر واضح، ولمله: «هو » // ط: بالتشكيل (١٠) م، سا، د: ينفيل بالرطوبة // م: \_ له ذلك ما بقيت (١١) سا: موضوعا // سا، ب: البرد يفيل كل (١٣) سا: مثل الجنس .... والحق هو (١٥) م، سا: ماهية من // طد: التشكيل // سا: إذ // م: فلا يجب

إلا إذا بطلت طبيعته، وإما على صبيل أن لاينفل الرطب لكثرته إذا قوبلت بالقوة الحيلة ، فلا يستحيل إلى مادة تحفظ الحار ، فلا يتولد جار بعد . وإذا انفصل الحاصل من الحار ، صاعداً ، لم يكن مدد يحفظ اتصاله ، كما يعرض عند كثرة دهن السراج . وهذا في المركبات . وإذا شئت أن تتحقق فعلية الحار والبارد ، ولا فعلية الرطب واليابس ، فانظر مايعتريك من ملامسة الطبيعتين .

<sup>(</sup>۱) ط: ﴿ لَكُرَامَةَ ﴾ بدلاً من ﴿ لَكُثَرَتُه ﴾ (۲) م، سا: حفظ // سا: وإذ، وق ﴿ دَ ﴾ : فإذا (٤) م، ط: يتحتق // سا: فلا فعليه (٥) ط: فانظر + إلى // م، د: الطبقتان

## الفصل لثاني عشر

## فصل في حل قطمة أخرى من هذه الشكوك

وأما الشك ، الذى أورد بعد هذا ، فالجواب عنه أن إيجابنا وجود عناصر أربعة ليس المعول فيه كله على القسمة ، بل على قسمة يتبعها وجود . فإن الشيء إذا أورده العقل فى القسمة ، ثم دل عليه الوجود ، لم يكن أظهر منه .

وقد وجدنا الحر والبرد يلائمان الكيفيتين المنفعلتين ، ليس إنما يلائم الواحد منهما الرطوبة دون اليبوسة ، أو اليبوسة دون الرطوبة . فقد رأينا اليابس يسخن ، ورأيناه يبرد . وكذلك رأينا الجسم الرطب يسخن ، ورأيناه يبرد . فلم يكن اجهاع البرد مع الرطوبة واليبوسة ، مستنكراً ، في العقل المفطور ، وفي الوجود المحسوس ، إذا كانت المادة يحتمل ذلك، وكانت ازدواجات ممكنة في الوجود وأما حديث التكثير بازدواجات تقع من مفرط ومعتدل ، فنقول في جوابه إن المادة البسيطة ، إذا كانت فيها قوة مسخنة ، وكان من شأنها أن تقبل السخونة ، فمن المحال أن لا تسخن السخونة التي في طباعها أن تقبلها إلا لعائق . وذلك لأن من شأن المسخن ، إذا بتي ماليس فيه سخونة ، وهو يقبلها ، أن تحدث فيه سخونة . والسخونة مسخنة ، أذا بتي ماليس فيه سخونة ، وهو يقبلها ، أن تحدث فيها سخونة .

<sup>(</sup>۱) م، ط: الفصل الثاني عشر، وفي د: فصل الثاني عشر (٥) د: المقول // م: -كله // م: الفسل (٦) ط: ولم يكن (٨) ﴿ أَوَ الْبِيوسَةُ دُونَ الْرَطُوبَ ﴾ مكررة في نسخة سا (٩) م: \_ الرطب (١٠) سا: والتيبس(الأولى) (١١) م: في الوجود (الأولى)//م: يحتمل// سا: فكانت (١٢) م: الكثير، وفي ﴿ د ﴾ التكثر // م، ط: يقع (١٣) م: فيما، وفي ﴿ د ﴾ التكثر // م، ط: يقع (١٣) م: فيما، وفي ﴿ د ﴾ : يقبله (١٤) سا: المحال + أن يكون // سا: يقبله (١٥) سا: يحذب فيه (١٦) م، ط: يحدث، وفي ﴿ سا ﴾ مجذب

أخرى. فكيف إذا كانت في نفس المادة واحتملت سخونة أخرى ؟ فهذه الفوة المسخنة ، إذا أحدثت حداً من السخونة ، فبعد ذلك إذا لم تفد سخونة ، والسخونة الموجودة أيضاً في المادة إذا لم تفد سخونة بعد التي أفادت ، فا ما لأصل أن طباعها ليس تفيد السخونة في القابل إلاوقتاً ما ، وبحال ما ، وقد فرضنا القوةمسخنة بطباعها ، وكذلك السخونة الحاصلة منها التي تحدث عنها سخونة فيا يلاقيها ؛ وإما لأن المادة لاتقبل ، وقد فرضنا أنها تقبل أكثر من الحد الموجود في الفاتر والمعتدل؛ بل نحسها كذلك. وإذا كانت حارة كان إمعانها في التسخن ،عند وجود ما بوجوده تكون السخونة ، أولى منها إذا كانت باردة ؛ وأما لعائق . ونحن لانمنع ذلك . إنما نتكلم على مقتضى الطباع . فإن القوة المبردة في الماء يجوز أن تعلق في النبريد أصلا ، فضلا عن أن يبالغ في النبريد ؛ فربما كان المائق داخلا ، وربما كان خارجاً . فإذ لاعائق ، ولا امتناع قبول في المادة عن أن تسخن زيادة سخونة عن تلك القوة بعينها ، وعن السخونة الحادثة فيها إلى الغاية التي من شأنها أن تبلغها حادثاً فها السخونة عن السخونة التي لاحائل بينها وبينها ، التي هي أولى أن تحدث فيها سخونة من سخونة خارجة تأمَّة فاعلة في جسم ملاق إحداث الميل الطبيعي للميل بعد الميل ، على سبيل الحنمية ، كما قد عرفته ـ فواجب أن يكون الأمر فيها بالغَّأ الغاية . وليس هذا ، كما يعلم ، من حال القوة المصعدة للنار الصغيرة فإنها لاتبلغ الغاية المكنة فى الإسراع . فأين ذلك لعائق من خارج ، وهو مافيه الحركة ؛ فاينه يمتنع عن الانحراق له ، ويقاومه ، فلا يقدر مثل تلك القوة أن تحرق فوق ذلك .

<sup>(</sup>٢) د: أحدث // ط: يقد // م: \_ والسخونة (٣) م، ط: يغبد (٤) م، د: التوة المسخنة // بخ: فكذلك (٥) ط: التي يحدث // ط: يقبل (١) د: بل في الفاتر // سا، د: \_ بل // ط: يسخنها كذلك // سا، نحسها // د: إذا (٧) م، ط: التسخين، وفي سا، ب: السخن // م، ط: يكون السخونة //سا: لا نعلم ذلك (٩) م، ط: بعاق (١٠) ب: \_ في // م: \_ عن (١١) م، ط: يسخن // م: من تلك (١٠) م، ط: يبلغها // م: \_ عن السخونة (١٠) م، ط: يحدث // سا: \_ فاعله // سا: يلاق ط: يبلغها // م: \_ عن السخونة (٣) م، ط: يحدث // سا: \_ فاعله // سا: يلاق (٤١) سا: وكما ،وفي ب: كما قد // م، سا: \_ قد (١٥) سا: الفاية المكنة // سا: ومذا ليس (١٦) م، ط: يبلغ // د: \_ فإن ذلك لمانق ﴿ إلى قوله ﴾ الحركة فإنه وهذا ليس (١٦) م، ط: يبلغ // د: \_ فإن ذلك لمانق ﴿ إلى قوله ﴾ الحركة فإنه (١٧) م، د: الانحراف // بخ مثل ثلك، وفي النسخة الأخرى بتلك // ط: ينحرق

فيعرض فى فعله من العائق قصور لايعرض لما هو أكثر وأقل قبولا للمقاومة . ولو لم تكن مقاومته من جهة المتوسط لكانت الحركات كلها متشابهة ،كما مر لك فى مواضع أخرى .

وكذلك لو لم تكن فى الماء مقاومة للتسخن لكان يسخن بلا فتور غاية السخونة عند لقاء المسخن .

فيجب من هذا أنه إذا لم يكن مانع كانت المواد المتسخنة عن القوة المسخنة الموجودة فيها تتسخن على السوية . فإذا كان بعض الأسطقسات لايبلغ الغاية في التسخن الطبيعي عن طبيعته ، وليس عائق من خارج ، فهناك عائق من أمر فيه عن طبعه . وليس يجوز أن تكون الطبيعة وحدها عائقة ، وموجبة . فيجب أن يكون بوساطة أمر آخر يفيض عنها . فتكون القوة ، إذا كان من شأنها أن تسخن وترطب مماً عاقت الرطوبة المادة عن أن تقبل السخونة عن تلك القوة إلى غاية الحد ؛ بل قعدت بها وكانت المادة لاتبق عن أن تقبل السخونة عن تلك القوة الى غاية الحد ؛ بل قعدت بها وكانت المادة حداً رطبة إذا أفرط فيها الحر ، فتكون الرطوبة التي تفيض عن القوة تجعل للمادة حداً محدوداً في استعداد قبول الحرارة .

ولقائل أن يقول إن المادة ، وإن كانت مستعدة ، فإنها لأنخرج إلى الفعل إلا عن قوى تقوى على إخراجها إلى الفعل . فإن المتوسط مستعد أيضاً للانحراق الأشد . والماء مستعد للتسخن الأشد ، ولا يكفيه ذلك مالم يكن قوة تقوى عليه ، لأنه مستعد لأمر

<sup>(</sup>۱) سا: ا كبر // د: قبول // د: \_ لو (۲) م، ط: يكن // د: مقاومة (٤) د للسخن ، وقى م « للمتخن » // م، د . لكانت تسخن // م: وغاية السخونة (٥) سا: بقاء (٦) د، إذ لم يكن // د: لكانت // سا: المادة // م: عن القوة المسخنة (٧) م: تسخن // سا « الببوسة » بدلا من « البوية » // بد: وإذا // م كانت // م، ب: الأستقمات // د: في المسخن (٨) م: طبيعة // م، ط: طبيعة (٩) م، ط: يكون (١٠) ط: فيكون // م، ط: يسخن وبرطب (١١) م، ط: يقبل // م الدخونة + عن السخونة // م، قبدت كانت ، وفي سافقبلت به، وفي د: قمدت كانت // ط: يبقي (١٢) ط: فيكون // م، ط: يخرج فيكون // م، ط: يخرج السخونة // م، ط: يكرن // م، ط: يترب المورة

عن علة فاعلة ذات قوة محدودة . فإذا كانت القوة ليس لها أن تسخن أكثر من حد ، أو يحرق أكثر من حد ، لم يكف استعداد المادة .

فنقول: إن تصور ماقلناه ، على الحقيقة ، يغنى عن إيراد هذا الشك ، وذلك لأن القوة إذا كان من شأنها أن تسخن ، ووجد القابل المستعد بلا معاوقة ، استحال أن لايسخن ، وأن لايقوى على أن لايسخن . فهذه القوة ، بعد أن وجدت منها السخونة ، لم يبطل عنها أنها توجد السخونة في القابل للتسخن عنها كل وقت . ووجود ما وجد من السخونة المقدرة عنها لا يمنع القابل عن أن يكون قابلا للسخونة . وكذلك السخونة الموجودة فيها من شأنها أن توجد السخونة في أى مادة لاقتها قابلة للسخونة ولا مانم لها .

فإذا كانت المادة الخارجة تسخن عن تلك السخونة فالمادة الملاقية أولى لامحالة . في فيجب أن يحدث عن القوة في المادة ، بعدما حدث من السخونة ، سخونة زايدة ، في طباعها أن تقبلها ، وفي طباع القوة والسخونة أن تحدثها ، لامن حيث هي زيادة أولية ، بل من حيث هي سخونة .. فإن تلك الزيادة سخونة ، لاشيء آخر ، كما أن لو سخنا آخر انضاف إليه لكان يفيد سخونة .

والقوة والسخونة من شأنها أن توجد السخونة كلوقت لذاتها ، لا لسبب، إن كان ١٥٥ عنها سخونة أو لم يكن . والسخونة التى وجدت عنها لا تمنع أن تفيض عنها أيضاً السخونة فى طبعها . ذلك والتأخر إلى وقت ثان ، على سبيل الوقوف ، لا معنى له . فإن

<sup>(</sup>۱) م، ط: يسخن (۲) سا: الماء (۳) سا: \_ إن // م: يعنى . (٤) ط: كانت // ط: يسخن (٥) في نسخة عجم فقط: على أن لا يسخن (النائبة) وفي بقبة اللسخ: أن يسخن // د: وجد (٦) د: لم تبطل // ط يبطل منها // م، ط: يوجد // ط: التخين (٧) ب: عنها (٨) م، ط. يوجد // سا: في المادة أي مادة // طد: لأنها قابلة (١٠) ط: يسخن// ط. سخونة أج أغرى (١٦) م، د: يتبلها // د: وفي طباعها // م، ط: يحدثها (١٣) د: لئي، (١٤) م: يضاف (١٥) م، ط يوجد // م: لسبه، وفي ط ك: بسبب //ب: \_ إن (١٦،١٥) د: \_ «إن كان عنها سخونة أولم يكن (١٦) م، ط: يغيض (١٦) م، ط: في طباعها // م: ظنه

ف الزمان الذى بينهما لم يكن عائق زال ، فيجب أن يحدث ذلك بلا تأخير ينعله وقوف.

وليس حال الحرق كذلك . فإن الحرق وجوده أن يكون شيئاً بعد شيء ؛ إذ لاتو الله للحركة ، ولا لما يجرى مجرى الحركة . ثم النحرق ، وإن كان قابلا بمادته فهو مقاوم بصورته مقاومة شديدة أو غير شديدة . ولهذا لا ينحرق الماء والهواء عن الشوط إذا رام إسراع الحرق وترك طريق الرفق ، لأنه يقبل قليلا قليلا لما فيه من المقاومة و تسخين الماء إنما يكون شيئاً بعد شيء ؛ لأن في أول الملاقاة يكون الماء بارداً ، والبرد يمنع استعداد المادة للضد ما دام ثابتاً ، فيحدث أولا في زمان تفرضه أولا حرارة ما بقدر الاستعداد المعوق . ثم يكون الفاعل ، بعد ذلك ، حرارة من خارج وحرارة في الماء يتعاونان على الإحالة . ويكون البرد المعاوق أقل ، فيكون في الزمان الثاني يستحيل أسرع وأشد ، وذلك لأن حال الفاعل والقابل معاً في الزمانين مختلفان .

وليس هكذا الحال في مسألتنا نحن . على أننا لا نناقش في أن يستمر ازدياد التسخن في مادة الهواء عن القوة وعن السخونة الحاصلة في زمان على الاتصال . ولكن ذلك أيضاً غير موجود .

وقول القائل إن السخونة تسخن إلى حد مالا يقوى على أكثر من ذلك ، وإن كان ممكناً فى الوجود وفى طباع المادة ، قول لا يلنفت إليه . فإن ذلك إنما يكون إذا قيس إلى مقاوم . وأما إذا لم يكن مقاوم فهذا القول محال ؛ لأنه إذا حدثت فيه سخونة

<sup>(</sup>۱) ط : فزال / / سا : فوجب (۲) يفسله وقوف ، وفى د : ولمله وقوف (۳) ط : الخرق // م ، ط . الخرق ( الثانية ) (٤) م : ولما يجرى (٤) سا : لمادته (٥) سا : الشوط وفى النسخ الأخرى : السوط(٦) م ، ظ : الحرق (٦) د : الرق (٧) د : الأول الملاقاة // ط : الملاقات (٨) ب : يفرض ، وفى م : يفرض //د : \_ ما//م مالا يقدر (١١) م : مختلفة ، وفى سا، مختبلفين (١٢) بخ : ذلك الحال (٣) سا ، ط ، د : التسخين // م : ـ عن القوة وعن (١٠) م ، ط د : يسخن (١٦) م : انطاع ، وفي د ه : طباعها (١٧) م : حدث

لم تكن عائقة عن أن تحدث عنه أخرى إلى أن يستوفى الحد الذى فى قوة المادة قبوله ، إذا لم يكن مانع ، وهوالحد الذى للنار مثلا ، فلا يكون هناك تحدّد دون النهاية البالغة .

وإذ قد بيَّنا هذا فبالحرى أن نعود إلى مسألتنا فنقول :

قد بان أن بعض الأجسام البسيطة ، إذا كانت فيه قوة تسخن وترطب بالطبع ، وكان في جسم آخر أيضاً مثلها ، لم يجز أن يكون أحد الجسمين حاراً رطباً على حد ، والآخر أقل في أحدها أو كليهما ، أو أكثر ؛ بل يجب أن لايتشابها في ذلك إلا لعائق فإن لم يتشابها ، ولا عائق من خارج ، فإنما يجوز أن لايتشابها في كيفية واحدة حين لا يكون هناك عائق من خارج إلا لموق من الكيفية الثانية ، فيكون العائق وجود الكيفية الثانية التي تفيض عن تلك القوة بعينها . فإنها عنع المادة منماً ، المحاوقة المحاوقة ، فتصير لها المادة غير قابلة إلا بشدة وعسر ، وإن كانت الطبيعة فاعلة .

لكن لقائل أن يقول: إن العوق أيضاً يجب أن يبلغ الغابة ، [أولا يكون أصلا ، فإن نسبة العوق إلى القوة والمادة نسبة التسخين إليهما ، وكما أن التسخين يبلغ الغاية إذا لم يكن عوق ، كذلك العوق بجب أن يبلغ الغاية]:

فنقول: نعم إذا لم يكن للعوق عائق. وأما القوة المسخنة فمعاوقة للموق ، فلا تبلغ 10 الحد الأقصى .

وإذا كان كذلك أنحل الشك المذكور .

<sup>(</sup>۱) ط: عائق//م، ط: يحدث //ب: أخرى عنه (۲) د: فاذ (٤) سا، د: فيها // سا: الطبع. (٦) سا: كلاما (٧) م: أن يتشابها (٨) سا: تعوق (٩) م، ط: يغيض // م: يمنع // ط: ويعاوقها (١٠)سا: وتنقص // م المعاونة // م، ط: فيصبر (١١) ط، د: اشدة (١٢ – ١٤) ما بين المقوفتين يوجد في نسختي ط، د فقط. (١٥) م، ط: ببلغ

ولقائل أن يقول: إنه كيف يمكن أن ينبعث عن مبدأ واحد قوتان تعاوق إحداها الأخرى ، وتنقابلان وتتنازعان ، والمادة واحدة غير مختلفة ؟

فنقول: إن ذلك ليس على سبيل المقابلة ؛ بل على سبيل تقدير استعداد للمادة ، ومنى الموق هو هذا المنى ، وهو أن وجوده يجعل المادة محدودة الاستعداد . وذلك لأن الحرارة ، إذا أخذت مرة صرفة ، ومرة متوسطة ، فلأن إحداها تكون مع يبوسة ، والأخرى مع الرطوبة . وكذلك البرودة . فحيننذ تعود الأقسام إلى الأربع .

<sup>(</sup>٢) سا : ويتقابلان (٣) د : + بل على سبيل المقابلة // د : القدير // سا : الماه (٤) سا : \_ المنى (٥) سا : إذا احدث // م : أحدها (٦) م : + وكذلك الرطوبة // م : الأربعة .

# الفصــل!لثـالثـعشر فصل ف

حل باقى الشكوك

وأما الشك المذكور فى التماس البيان لإثبات كون النارمفارقة للهواء ، لا بأنها أشد منه سخونة ، وهى من طبعه ؛ بل بالفصل الذاتى ، فقد ُ فرخ من ذلك .

وبين أن هناك مكاناً لجسم طبيعي غير الهواء وأنه حار .

وأما ما أخذ فى النشكك كالمتسلم من فتور النار البسيطة فأمر لايقول به إلا المقصّر في الصناعة . فلذلك لا يلزم إلا من قال إن المركب أقوى من البسيط في الكيفية م

على أن لقائل أن يقول متأولا: إن المركب قد يعرض له أن يكون أقوى من البسيط في الكيفية ، إذا كانت هناك أسباب أخرى . توجب الازدياد في الكيفية غير الذى في الطبع ، فيتظاهر الطبع والوارد والمرفد إياه على تقوية الكيفية ، وإن كان هذا القول ربما لم يلتفت إليه .

وأما ماسئل عن أمر النار التي هناك ، أعنى عند الفلك ، وهل السخونة أمر يعرض لها من حركة الفلك ، وهي في نفسها غير حارة ، أم هي في نفسها حارة في طبيعتها ؟ فقول :

10

<sup>(</sup>۱، ۲) م، ط، د: الفصل الثالث عشر ، و في سا ، ب فصل في (٤) ب: مناوقا // م: \_ لا (ه) ط: و هو من طبيعها ، و في بتية اللسخ « و هو من طبعه » // م بالفضل (۷) د: « وأما ما أخذ » مكررة في «د» // د: المقسلم + المسلم // د: يقول به + في التشكك (۹) م: قوى (۱۰) د، سا: \_ إذا كانت هناك أساب أخرى . (۱۰) م، ط: كان // م، ط: كان // م، ط: يوجب (۱۱) ب: التي في // ط، د: الموقد (۱۲) د: \_ عند (۱۱) سا: تعرض // ط: أومى //د: \_ «ا» هي في نقسها حارة .

إنه لا يمتنع أن يكون النحريك يسخن ما ليس بسخين في طبيعته و تكون مع ذلك ، طبيعته الذاتية محفوظة ، ويكون ما تغير المتسخن إلا في السخوة . ولا يمتنع أن يكون النحريك يحيل طبيعة المتحرك إلى الصورة النارية ابتداء ، لو وجد خالياً عنها ، أويكون النحريك سبب دوامها مدة وجودها ، مثل الحك المشمل . فإ نه لشدة التسخين يعد المادة لقبول الصورة النارية ، ويعاوق الاستعداد المقابل له فيكون الحك سبباً ، بوجه ما ، للصورة النارية ، لا لتسخن أول شيء له طبيعة قائمة غير موجبة للسخونة . وإنما يسخن من خارج فقط بل لإفادة الطبيعة التي هي مبدأ السخونة بنفسها ، حتى لو تُومِ الحك زائلا ، والتحريك باطلا ، بقي الجسم على الصورة النارية ، إلا أن يرد شيء مفسد الصورة النارية مقاوم لها . ولو كانت هذه النسبة من المحاكة والتحريك دائمة لكان وجوب لبس الصورة النارية دائما .

فالمادة التي هناك ملبسة صورة النارية بمعاضدة من حركة الفلك ، ولا مضادة في طباعها لذلك . ولو كان في طبيعة ذلك الجسم شيء مضاد لذلك لكان النحريك الذي هناك يبطل تلك الطبيعة للمضادة بفرط التسخن الذي هناك . هذا إن كان النحريك مسخنا ، وإن لم يكن مسخنا فالشبهة زائلة من كل وجه ، إذ كانت الشبهة في أن ذلك الجوهر الذي هناك ، إذ قد عرض له التسخن من خارج ، فليس ذلك له طبيعيا . وذلك لأنه عرض له الحك فسخنه . والحك عرضي فالسخونة عرضية .

فالمجيب عن ذلك يقول:

إن السبب الخارج العارض قد يكون سببا لصورة طبيعية يتنوع بها المادة .

<sup>(</sup>۱) م: تسخير م: ويكون (۲) م، طه د: يغير // طه: تعتم (۳) طه د: صورة (٤) سا : مثال، وقي «د» . بأمثال (ه) طه ، د: صورة (٦) م، طه : صورة // د: سخن (٧) د: الإفادة (٨) د: صورة (١) د: أو التحريك (١١) سا : مكتسبة // سا : لماضدة . // ساحه د: مضاد (١٣) م: - يبظل // م يفرط // طه : اذا كان // د: كان + ذلك (١٤) سا : إن كانت (١٥) سا ، د: - إذ // طه ، د: التسخين // سا : من خارج التسخين // سا : عرض // م، سا : والسخونة (١٥) م : لمارض ، وفي سا : المارض من الحارج . // م، ط : يتنوع // سا : والسخونة (١٥) م : لمارض ، وفي سا : المارض من الحارج . // م، ط : يتنوع //

ويتضح هذا فضل إيضاح فى الصناعة الحكية الإلهية . ونم ما أوجبت العناية الإلهية إسكان النار فى حيز الحركة ، وإلا لكان كل ما نتوهمه أنه يحصل هناك ، مما ليس بنار من الأجسام العنصرية ينقلب ناراً فيتحرك إلى حيز النار الأخرى ، إن لم يكن حيزه تلك المجاورة ، ويعقبه غيره . فلا تزال النارية تنضاعف حتى تفسد ماليس بنار .

وأما التشكك المبنى على أن الحار ماباله يصعد قبل استحالة صورته الطبيعية، كما يصعد البخار والدخان . والبارد لايفعل ذلك ، فقد يمكن أن يجاب عنه بوجوه من الأجوبة :

من ذلك أن الحار ، في الجلة ، أقوى من البارد . ولذلك مالا يطاق النار . والماء والجد لا يبلغ واحد منهما من برده الطبيعي أن لا يطاق ، وقد يبلغ ذلك من حره العرضي ، فكيف الشيء الذي في طبيعته حار ! فيشبه أن يكون الحار لقوته يغلب مقتضي جوهر الشيء وطبيعته ، ولا يقدر عليه البارد ، أو يشبه أن يكون البرد يهبط أيضاً ما يعرض له ، وإن لم يحل المعروض له عن جوهره ، ولم يغيره ، كا إذا استحال المواء ضبابا عن برد فانحدر ، وهو بعد ضباب . فلا يبعد أن يقال إن الضباب هواء قد برد ، ومال إلى أسفل ، ولم تبطل صورته الذاتية ، كا لم تبطل صورة الماء في الجد ، أو يكون الشيء البارد الذي يتصعد بالتسخين هو أرض وماء قد يقبلان حرا أشدمن حر الهواء ، ولا يكونان قد فسدا بعد فساداً تاما . فيظهر صعودها في الهواء ، ومجاورتهما إياه .

<sup>(</sup>۱) م،ط: أفضل // ط: الحكة // ط: أوجب. (۲) م، ط: يتوهمه وق سا، د: فيوجه إليه (۳) د: تنقلب // ط: حيز // م، ب: الآخر // م، ب، سا: حيزها (٤) سا: تلك النارية // م، ط: يتضاعف (٥) م، ط: يفسد (١) ط، د: البشكيك // م: أن . (٧) سا: تفل (٩) م: أن النار // م: مايطاق// سا، د: والبارد > بدلا من النار بحر الهواء وقى ط د الماء: بدلا من ( النار ) سا: أن النار // م: مايطاق // سا: والنار . (١٠) كن حرة الطبيعي // ط: فكيف لم يكون//م: الذي له هو // ط: في طبه (١١) كن خدر أيضا بهيط // سا: يحك ، وقي (دي يخل // ط: التيء المعروض (١٣) سا، ط، د: أيضا بهيط // سا: يحك ، وقي (دي يخل // ط: التيء المعروض (١٥) ما: بدر//م، ط: يبطل (الأولى والثانية) (١٦) م: هو ما، وأرض (١٧) سا: حرّاً له هو // م: // // م: بعد فقد فسد // م: صعودها (١٨) م: أو مجاورتها // د: مجاوزتها

ولعل الهواء والنار ليسا يقبلان من البردما يصيران به أبرد من الماء ، حتى يريا نافذين في الماء هبوطا . ولعل ما يبرد من النار يعرض له أن ينحدر من حيزه إلى حيز الهواء . لكنه اذا انحدر لم يكن ذلك محسوساً ؛ لأن النار البسيطة غير محسوسة . ولعل الضباب هواء متبرد متكاثف ، لكنه ليس مستحيلا بعد إلى المائية .

وأيضاً فلقائل أن يقول إن البخار والدخان يصمدان على سبيل مرافقة النارية وبالقسر على ماقلنا قبل.

وبالجلة إن صمدا بالمرافقة لم يلزم السؤال، وإن صمدا، لا بالمرافقة ، بل للاستحالة في الكيفية فقط، فالفرق ما قيل .

\* \* \*

١ وأما الشك المبنى على استحالة أن يكون ماتحت الفلك طبيمة واحدة ، وإنما يختلف بالأعراض، فيبطله وجود الحركات الطبيعية متضادة لوجود المركز والمحيط . والجسم للمتشاكل الطبيعية النوعية لاتختلف حركاته الطبيعية ، إذ لاتختلف قواه الأصلية .

وأما ما نظن أن الكون يبرد الحركة ؛ إذ الحركة تسخن فذلك باطل. فإنا قد بينا أن السكون عدم الحركة ، وعدم العلة علة لعدم المعلول ، لا لضد مقابل له ، فإن الحركة إذا كانت توجب حرارة ، كان لا يكون حركة هو أن لا توجد حرارة .

وأما أن توجد برودة ، فيحتاج إلى علة ، فيشبه أن يكون الجسم الساكن البعيد

<sup>(</sup>۱) د : النار والهواه . (۳) م : ولا أن النار (٤) م : مبرد // ط : متكانف متبرد وقي « د » متبرد ومتكانف (٥) م ط : \_ وأيضا (١) م : صعد (٨٠٧) سا : \_ وإن صعدا ، لا بالموافقة بل للاستحالة إلى قوله : فالفرق ما قبل // ط : بالاستحالة (١٠) ط : عدم استحالة // م : يجب الفلك (١١) م : للوجود (١٢) م : المثاكل // م ، ط : يختلف الأولى والثانية (١٦) م ، ب ، د : \_ يبرد الحركة : إلى قوله : « أن الكون » (١٥) ط : \_ كان ، وف « د » : فإن لا يكون // م ، ط ، د : يوجب (١٦) م : بوجد

من الحركة قوى الاستمداد لقبول القوة المبرزة من الأشياء الكاسية للمواد صورها، ويكون ضميف الاستمداد لقبول الطبيعة المسخنة، بل بحناج إلى معاون من حرارة مماسة أو حركة، حتى يستمد، فينال من واهب الصور مايستمدله. وسنطنب في هذا حين نتكلم في الفلسفة الأولى.

. . .

وأما الشبهة المبنية على حال اللمس فيجب أن نقدم لحلها مقدمة ، ونقول : إن قولنا إن الرطوبة سهلة القبول والترك هو على سبيل النجور . فإن السهل والصعب يكاد أن يكون من المضاف . وليست الرطوبة من المضاف .

ولكن يجبأن نعلمأن الرطب هوالذى لامانع له ، فى طباعه، ألبتة عن قبول الشكل والانحصار والاتصال ، وعن رفضه ، مع زوال القاسر راجما إلى الجهة التى له أن يتحرك إليها ، والشكل الذى له أن يتشكل بالطبع به .

واليابس هو الذى فى طباعه ممانع ، إلاأن فى طباعه إمكان قبول ذلك عند تكلف بمجشمه القاسر إياه ، فتكون نسبة الرطوبة ، من هذا الوجه ، ومن حيث هى هكذا ، إلى اليبوسة قريبا من نسبة الأمر العدمى إلى الأمر الوجودى . فيكون الإحساس بالرطوبة ليس إلا أن لايرى مانع ومقاوم ، وباليبوسة أن يُرى مانع ومقاوم .

فالرطوبة وحدها لاتثبت عند الحس من جهة اللمس وحده جما، واليبوسة تثبت ذلك .

10

 <sup>(</sup>١) (ب، ا: الكاسبة // ط، د: المواد (٢) ضعف//م: مناونه
 (٣) د: استمد (الثانية) (٦) ما : فنقول (٧) م: التجويز(٧، ٨) م: يكاذن يكونان(٨) ا: -

ر ٢٠) را ١ المستد (التاليم) (١) ما المستون (٧) م المنجو ير ١٥ ١١) الميان و ١٥) ما المناف (١٩) م : تملم ، وفي ط : يسلم// م ، سا : – البنة (١١) م : سانم ط : فيكون . // م : من حبث (١٥) م : بالبوسة

<sup>(</sup>١٦) سا : بالرَّطوبة // م ، ط : ينبت // م : الجهة . (١٨) م ط : ينبت ،

و إذا نسبنا أحدالطرفين إلى الحس بالذات كفانا أمر مقابله المدمى فى أمر المزاوجة بل لو وجدنا بالحس اللسى كيفيتين لتمت المزاوجة الرباعية من مضادتين وبين قنية وعدم.

فليكن هذا مبلغ مانقوله في حل الشكوك المذكورة على الاختصار .

(۱۹) م : قستا

صورة معقولة فى شيء منقسم ، فإذا فرضنا فى الشيء المنقدم أقساما عرض اللصورة أن تنقسم ، فحينئله لا يخلو إما أن يكون الجزءان متشابهين أو غير متشابهين ، فإن كانا متشابهين فكيف يجتمع منهما ماليس ها ، إذ الكل من حيث هو كل ليس هو الجزء ، إلا أن يكون ذلك الكل شيئا يحصل منهما من جهة الزيادة فى المقدار أو الزيادة فى العدد لا من جهة الصورة ، فحينئل تكون ، الصورة المعقولة شكلاماً أو عددا ما ، وليس كل صورة معقولة بشكل أو عدد ، وتصير حينئل الصورة خيالية لا معقولة .

وأنت تعلم أنه ليس يمكن أن يقال ، إن كل واحد من الجزئين هو بعينه الكل، كيف والثانى داخل في معنى الكل وخارج عن معنى الجزء الآخر. فمن البين الواضح أن الواحد منهما وحده ليس يدل على نفس معنى الهام ، وإن كانا غير متشابهن . فلينظر كيف يمكن أن تكون للصورة المعقولة أجزاء غير متشابهة . فإنه ليس يمكن أن تكون الأجزاء غير المتشابة إلا أجزاء الحد التي هي الأجناس والفصول ، وتلزم من هذا محالات منها أن كل جزء من الحسم يقبل القسمة أيضا في القوة قبولا غير متناه ، فيجب أن تكون الأجناس والفصول في القوة غير متناهية وهذا محال . وقد صح أن الأجناس والفصول الذاتية للشيء الواحد ، الجنس والفصل ، بل مما لا نشك فيه أنه إذا كان هناك جنس وفصل يستحقان تميز الجنس والفصل ، بل مما لا نشك فيه أنه إذا كان هناك جنس وفصل يستحقان تميز في الحل أن ذلك النميز لا يتوقف إلى توهم القسمة ، فيجب أن تكون الأجناس والفصول وأجزاء الحد للشيء في الحسم بالفعل أيضا غير متناهية . ولو كانت الأجناس والفصول يجوز لها أن تكون غير ، الواحد متناهية من كل وجه . ولو كانت الأجناس والفصول يجوز لها أن تكون غير ، مناهية بالفعل ، لما كان يجوز أن تجتمع في الحسم اجباعا على هذه الصورة ، فإن مناهية بالفعل ، لما كان يجوز أن تجتمع في الحسم اجباعا على هذه الصورة ، فإن فلك يوجب أن يكون الجسم الجباعا على هذه الصورة ، فإن فلك يوجب أن يكون الجسم الجباعا على هذه الصورة ، فإن

<sup>(</sup>٢) ما: يهاك.

<sup>(</sup>٦) عدداما: عدداك،م.

<sup>(</sup>٩) كيف : وكيف ك ، م .

<sup>(</sup>۱۲) غير (الثانية): الغيرد، ن، م.

<sup>(10)</sup> وقد : فقدف . (١٦) فيه : ساقطة من ف إ يفرز : يقرد م .

<sup>(</sup>١٩-٢٠) بالفعل . . . والفصول : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۲۲) انفصل: الفصل د.

لتكن القسمة مما قد وقع من جهة ، فأفرزت من جانب جنسا ومن جانب فصلا .

فلو غيرنا القسمة لم يخل إما أن يقع منها في كل جانب نصف جنس ونصف فصل أر يوجب انتقال الجنس والفصل إلى القسمين ، فيميل الجنس والفصل كل إلى قسم من القسمة ، فيكون فرضنا الوهبي أو قسمتنا الفرضية تلور بمكان الجنس والفصل ، وكان يتحيز كل واحد منهما إلى جهة ما بحسب إرادة مريد من خارج فيه . على أن ذلك أيضا لا ينني ، فإنه يمكننا أن نوقع قسما في قسم وأيضا ليس كل معقول يمكن أن ينقسم إلى معقولات أبسط منه ، فإن ههنا معقولات هي أبسط المعقولات ، وليس معقولات أبسط المعقولات ، وليس أجناس ولا فصول ، ولا هي منقسمة في الكم ، ولا هي منقسمة في المني .

فإذن ليس يمكن أن تكون الأجزاء المفروضة متشابهة كل واحد منها هو في منفيا الكل ، وإنما يحصل الكل بالاجتماع فقط ، ولا أيضا يمكن أن تكون غير متشابهة فليس يمكن أن تنقسم الصورة المعقولة .

وإذا لم يمكن أن تنقسم الصورة المعقولة ولا أن تحل طرفا من المقادير غير منقسم ولا بد لها من قابل فينا ، فلا بد من أن نحكم أن محل المعقولات جوهر لبس بجسم ، ولا أيضا متلقيها منا قوة فى جسم ، فإنها يلحقها ما يلحق الجسم من الانقسام ثم يتبعه سائر المحالات ، بل متلقى الصورة المعقولة منا جوهر غير جسمانى . ولنا أن نبرهن على هذا ببرهان آخر فنقول : إن القوة المقلية هو ذا تجرد المعقولات عن الكم المحدود والأين والوضع وسائر ما قيل من قبل ، فيجب أن نظر فى ذات هذه الصورة الخردة عن الوضع كيف هى مجردة عنه أبا لقياس إلى

<sup>(</sup>١) فأفرزت: فأفرز د، ك.

<sup>(</sup>٢) كل: ساقطة من د ، ك.

<sup>(</sup>۳) أريرجب :**أولوج**ب ف .

<sup>(</sup>٤) فرضنا : فرضاد .

<sup>(</sup>٥) يتحيز : يخزم .

<sup>(</sup>٦) أيضًا : ساقطة من ك ، م .

<sup>(</sup>١١) بالاحمّاع: باجمّاع م

<sup>(</sup>١٣) المقرلة : الممقرل د | تحل : كل د .

<sup>(</sup>١٥) ولا أيضا: وليس أيضاد .

<sup>(</sup>۱۹) منا جوهر : جوهر منام .

<sup>(</sup>۱۷) ذا :نود | تجرد : بجرد ف .

<sup>(</sup>١٨) من قبل: ساقطة من م . (١٩) أبالقياس: بالقياس د ،م .

الشيء المأخوذ منة أو بالقباس إلى الشيء الآخذ ، أعنى أن وجود هذه الحقيقة المعقولة المتجردة عن الوضع هل هو في الوجود الخارجي أو في الوجود المتصور في الحوهر العاقل. ومحال أن نقول: إنها كذلك في الوجود الحارجي ، فيتي أن نقول : إنها إنما هي مفارقة للوضع والأين عند وجودها فيالعقل . فإذا وجدت في العقل لم تكن ذات وضع وبحبث تقع إليها إشارة أو تجزؤ أو انقسام أو شيء • مما أشبه هذا المعنى ، فلا يمكن أن تكون في جسم . وأبضا إذا انطبعت الصورة الأحدية غير المنقسمة التي هي لأشياء غير منقسمة في المعنى في مادة منقسمة ذات جهات ، فلا مخلو إما أن لا تكون ولا لشيء من أجزائها التي تفرض فيها بحسب جهاتها نسبة إلى الشيء المعقول الواحد النات غير المنقسم المجرد عن المادة ، أو تكون لكل واحد من أجزائها التي تفرض نسبة أو تكون لبعض دون بعض. ١٠ فان لم تكن ولا لشيء منها فلا لكلها ، فان مايجتمع عن مباينات مباين وإن كان لبعضها دون بعض فالبعض الذي لا نسبة له ليس هو من معناه في شيء وإن كان لكل جرء يفرض فيه نسبة منا ، فإما أن يكون لكل جرء يفرض فيه نسبة إلى اللَّمات كما هي أو إلى جزء من اللَّمات ، فإن كان لكل جزء يفرض نسبة إنَّ الذات كما هم, فليست الأجزاء إذن أجزاء معنى المعقول ، بل كل واحد منها معقول ، في نفسه مفرداً ؛ وإن كان كل جزء له نسبة غير نسبة الجزء الآخر إلى الذَّات ، فمعلوم أن النَّمات منقسمة في المعقول وقد وضعناها غير منقسمة ، هذا خلف ؛ وإن كان نسبة كل واحد إلى شيء من الذات غير ما إليه نسبة الآخر ، فانقسام اللَّات أُظهر . ومن هذا تبين أن الصور المنطبعة في المادة الجسمانية لا تكون

أو تجزؤ: تجزؤف ؛ أو تحيزك || أوانقسام: وانقسام ف ، م ؛ انقسام ك .

<sup>(</sup>٧) غير (الاولى) : النبرد، ف، ك

<sup>(</sup>٩)غير :الفيرد، ف، ك

<sup>(</sup>١٠) نسبة : ساقطة من ف ، م | البعض : لبعضها د .

<sup>(</sup>١٣) قيه (الأولى) : قيباك؛ ساقطة من د، م || يفرض : يمرض م || قيه (النابية) : قيباك ؛ ساقطة من م.

<sup>(</sup>١٥-١٤) كماهى . . . الذات : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٥) هي : هو د ، ك .

<sup>(</sup>١٨) كان : كانتم | غير ما إليه : غير ما إليه ك .

<sup>(</sup>۱۹) تبين : يتبين ف .

إلا أشباحا لأمور جزئية منقسمة ، ولكل جزء منها نسبة بالفعل أو بالقوة إلى جزء منه .

وأيضا فإن الشيء المتكثر في أجزاء الحد ، له من جهة البمام وحدة ما لا تنقسم . فلينظرأن ذلك الوجود الوحداني ، من حيث هو واحد منا ، كيف يرتسم في المنتسم ويكون الكلام فيها وفيما لا ينقسم بالحد واحدا .

وأيضا فإنه قد صح لذا أن المعقولات المفروضة التى من شأن القوة الناطقة أن تعقل بالفعل واحدا واحدا منها غير متناهية بالقوة . وقد صح لذا أن الشيء الذي يقوى على أمور غير متناهية بالقوة لا يجوز أن يكون جسما ولا قوة في جسم ، قد برهن على هذا في الفنون الماضية . فلا يجوز إذن أن تكون الذات المتصورة للمعقولات قائمة ، في جسم البتة ، ولا فعلها كائن في جسم ولا ببجسم . وليس لقائل أن يقول : كذلك المتخيلات ، فذلك خطأ ، فإنه ليس للقوة الحيوانية أن تتخيل أي شيء اتفق مما لا نهاية له في أي وقت كان ما لم يقرن بها تصريف القوة الناطقة . ولا لقائل أن يقول : إن هذه القوة أي المقلية قابلة لا فاحلة ، وأنتم إنما أثبتم تناهي القوة الفاحلة ، والناس لا يشكون في جواز وجود قوة قابلة غير متناهية كما للهيولى . فنقول : إنك تعلم أن قبول النفس الناطقة في كثير من أشياء لا نهاية لها قبول بعد تصرف فعلى .

ولنستشهد أيضا على مابيناه بالكلام الناظر فى جوهر النفس الناطقة وفى أخص فعل له بدلائل من أحوال أفعال أخرى له مناسبة لما ذكرناه . فنقول : إن القوة العقلية لوكانت تعقل بالآلة الجسدانية حيى يكون فعلها الحاص إنما يستتم بلستعال ٢٠ تلك الآلة الجسدانية ، لكان يجب أن لا تعقل ذاتها وأن لا تعقل الآلة وأن

<sup>(</sup>۲) منه : منها ف . (۳) وحدة ما : وحدة عام .

<sup>(</sup>٤) واحدما : واحدك ، م . (٨) برهن : يبرهن م.

<sup>(</sup>٩) إذن: ساقطة من م

<sup>(</sup>١٠) كائن : كائنا ف ، م . (١١) فإنه : لأنه م .

<sup>(</sup>۱۲) ينرن: ينترن ف.

<sup>(</sup>١٥) تملم : ستملم د ، ف | أشياء : الأشياء م .

<sup>(</sup>١٦) فعل : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٧) ولنستشهد : فننستشهدك ؛ واستشهد م | بالكلام : في الكلام ك .

<sup>(</sup>١٨) ذكرناه : ذكرنا ف | فنقول : ونقول د .

<sup>(</sup>١٩) تعقل: تفعلم.

الاتعقل أنها حقلت ، فإنه ليس لها بينها وبين ذلها آلة ، وليس لها بينها وبين آلُّمَا آلة ، وليس لها بينها وبن أنها عَمَلت آلة ، لكنها تعقل ذاتُها وآلبًا الَّتي تدعى لِمَا وإنَّهَا حَمَّلَتَ فَإِذِن تَعْمَلُ بِلَيْهَا لَا إِلَّالَّةً ، بِلَ قَدْ نَحْقَقَ فَنَقُولُ : لأغلو إما أن يكون تعقلها آلتها لوجود ذات صورة آلتها تلك ، أو لوجود صورة أخرى مخالفة لها بالعلد ، وهي أيضًا فيها و في آلبها ، أو لوجود صورة أخرى غير صورة . آليًا تلك بالنوع، وهي فها وفي آليًّا. فإن كانت لوجود صورة آليًّا فصورة آليًّا في آلتها وفيها بالشركة دائمًا . فبجب أن تعقل آلبها دائمًا . إذ كانت إنما تعمَّلها لوصول الصورة إلمها ، وإن كان لوجود صورة لآلمها غير تلك الصورة بالعدد فذلك باطل . أما أولا فلأن المغابرة بين أشياء تدخل في حد واحد . إما لاختلاف المواد والأحوال والأعراض ، وإما لاختلاف ما بين الكلي والجزئي والمجرد هن المادة ١٠ والموجود في المادة . وليس ههنا اختلاف مواد وأهراض ، فإن المادة واحدة والأعراض لموجودة واحدة ؛ وليس ههنا اختلاف التجريد والوجود في المادة ، فإن كليهما في المادة ؛ وليس ههنا اختلاف الخصوص والعموم لأن إحداهما إن استفادت جزئية فإنما تستفيد الحزئية بسبب المادة الحزئية واللواحق التي تلحقها من جهة المادة التي فيها . رهنا المعنى لا يختص بإحداها دون الأخرى ، ولا بلزم هذا على إدراك ١٠ النفس ذاتها ، فإنها تدرك دائما ذانها ، وإن كانت قاء تدركها في الأغلب مقارنة للأجسام التي هي معها على ما بيناه . وأنت تعلم أنه لا يجوز أن يكون لوجو دصورة أخرى غير صورة آلتها ، فإن هذا أشد استحالة ، لأن الصورة المعقولة إذا حلت الجوهر العاقل جعلته عاقلا لما تلك الصورة صورته أو لما تلك الصورة مضافة إليه ،

<sup>(</sup>١) لما (الأولى): ساقطة من ك.

<sup>(</sup>٣) بل: ماقطة من ك || فنغول : ونقول د || إما ساقطة من د .

<sup>( ؛ )</sup> تعقلها : تعلقهام | ذات : ساقطة من ك ، م .

<sup>(</sup>٦) كانت : كان م .

<sup>(</sup>٧) تمقلها: تمقل ك.

<sup>(</sup>١٠) لاختلاف : الاختلاف م.

<sup>(</sup>١٢) والوجود : والموجودم .

<sup>(</sup>١٣) اختلاف الحصوص : اختلاف النجريد والحصوص د || إحداهما : أحدهما د ، ك . م.

<sup>(</sup>١٤) تستفيد: تستفيده ك.

<sup>(</sup>١٠) بإحداما: بأحدما د ، ك ، م | الأخرى : الآخر د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٦) كانت: كان د ، ك .

<sup>(</sup>١٩) عاقلا : **ساقطة** من د .

فتكون صورة المضاف داخلة فى هذه الصورة . وهذه الصورة المعقولة ليست صورة دنم الآلة ولا أيضا صورة شىء مضاف إليها باللمات ، لأن ذات هذه الآلة جوهر ونحن إنما نأخذ ونعتبر صورة ذاته ، والجوهر فى ذاته غير مضاف البتة .

فهذا برهان واضع على أنه لا يجوز أن يدرك المدرك بالآلة آلته فى الإدراك . ولهذا فإن الحس إنما يحس شيئا خارجا ولا يحس ذاته ، ولا آلته ولا إحساسه . وكذلك الحيال لا يتخبل ذاته ولا فعله البتة ، بل إن تخيل آلته تخيلها لا على نحو يخصه وأنها لا محالة له دون غيره ، إلا أن يكون الحس يورد عليه صورة آلته او أمكن ، فيكون حينئذ إنما يحكى خيالا مأخوذا من الحس غير مضاف عنده الى شيء حتى لو لم يكن هو آلته لم يتخبله .

وأيضا مما يشهد لنا بهذا ويقنع فيه أن القوى اللراكة بالآلات يعرض لها من إدامة العمل أن تكل ، لأجل أن الآلات تكلها إدامة الحركة وتفسد مزاجها الذى هو جوهرها وطبيعتها ، والأمور القوية الشاقة الإدراك توهنها ، وربما أفسلتها ولا تلرك عقيبها الأضعف منها لا نغاسها في الانفعال عن الشاق ، كالحال في الحس فإن المحسوسات الشاقة والمتكررة تضعفه وربما أفسدته كالضوء للبصر والرعد الشديد للسمع . ولا يقوى الحس عند إدراك القوى على إدراك الضعيف ، فإن المبصر ضوما عظيما لا يبصر معه ولا عقيبه نورا ضعيفا ، والسامع صوتا عظيما لا يسمع معه ولا عقيبه صوتا ضعيفا ، ومن ذاق الحلاوة الشديدة لا يحس بعددا بالضعيفة : والأمر في القوة العقلبة بالعكس ، فإن إدامتها للعقل وتصورها للأمور التي هي أقوى يكسبها في القوة العقلبة بالعكس ، فإن إدامتها للعقل وتصورها للأمور التي هي أقوى يكسبها

<sup>(</sup>٢) أيضًا : ساقطة مز ك ،م .

<sup>(</sup>٣) نأخذ: نحدد، ك؛ نجدم || ونعتبر : ونعبر د.

<sup>(</sup> ٤ ) برهان : البرهان ف || آلته : البتة ك ، م .

<sup>(</sup>٦) إن تخيل آلته تخيلها لا : تخيلت آلته تخيله لا د .

<sup>(</sup>٧) يخصه : يخصها م || وأنها : وأنه د ، ك ، م || له : لهام || خيره : غيرها م .

<sup>(</sup>۱۰) مایشه : مایشه د .

<sup>(</sup>١٢) أفسدتها : نفسه ها ك .

<sup>(</sup>١٣) عقيبها : عقبها ك

<sup>(</sup>١٦) لا يبصر : ماقطة من م || معه ... عنيا : ماقطة من م .

<sup>(</sup>۱۷–۱۱) ولا عقيبه : وعقيبه ف ، م .

<sup>(</sup>۱۷) ذاق : ذات م .

<sup>(</sup>١٨) المقل : الفيل ك .

قوة وسهولة قبول لما بعلما مما هو أضعف منها ؛ فإن عرض لها فى بعض الأوقات ملال أو كلال فلمك لاستعانة العقل بالخيال المستعمل للآلة التى تكل فلا تخلم العقل ، ولوكان لغير هذا لكان يقع دائما وفى أكثر الأمر والأمر بالضد .

وأيضا فإن أجزاء البلن كلها تأخذ فى الضعف من قواها بعد منتهى النشوء والوقوف، وذلك دون الأربعين أو عند الأربعين. وهذه القوة المدركة للمعقولات إنما تقوى و بعد ذلك فى أكثر الأمر ، ولوكانت من القوى البلغية لكان يجب دائا فى كل حال أن تضعف حينئذ . لكن ليس يجب ذلك إلا فى أحوال و موافاة عوائق دون جميع الأحوال ، فليست هى إذن من القوة البلغية .

ومن هذه الأشياء يتبين أن كل قوة تلىرك بآلة فلا تلىرك ذاتها ولا آلتها ولا إدراكها، ويضعفها تضاعف الفعل ، ولا تدرك الضعيف إثر القوى ، والقوى يوهمها ويضعف فعلها عن ضعف آلات فعلها ، والقوة العقلية بخلاف ذلك كله .

وأما الذى يتوهم من أن النفس إذا كانت تنسى معقولاتها ولا تفعل فعلها مع مرض البلن وعند الشيخوخة فللك لها بسبب أن فعلها لايتم إلا بالبلن ، فظن غير ضرورى ولاحق ، وذلك أنه قد يمكن أن يجتمع الأمران جميعا ، فتكون النفس لها فعل بذاتها إذا لم يعق عائق ولم يصرف عنه صارف ، وأنها أيضا ، قد تترك فعلها الخاص مع حال يعرض للبدن فلا تفعل حينئذ فعلها وتصرف عنه، ويستمر القولان من غير تناقض . وإن كان كذلك لم يكن إلى هذا الاعتراض التفات . ولكنا نقول : ان جوهرالنفس له فعلان : فعل له بالقياس إلى البدن ، وهو السياسة ، وفعل له بالقياس إلى ذاته وإلى مبادئه وهو الإدراك بالعقل ؛ وها معائدان متمانعان ، فإنه إذا اشتغل بأحدها انصرف عن الآخر ، ويصعب . ٠

<sup>(</sup>٣) وق : أو في ت .

<sup>(</sup>٤) النشوء: النشيء د .

<sup>(</sup>٦) أكثر : الأكثر م .

<sup>(</sup>٧) يجب: ساقطة من ك .

<sup>(</sup> ٨ ) فليست : فليس د ، ك ، م || هي : ماقطة من ن ، م .

<sup>(</sup>٩) يىئىيىن : تىيىن د ، ف ، ك .

<sup>(</sup>١٠) الضميف : الضمف م .

<sup>(</sup>١١) عن : عند ف | آلات نسلها : الآلات ك ؛ الآلات نسلها م .

<sup>(</sup>١٥) صارف : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۱) وتصرف : وتنصرف ك .

<sup>(</sup>۱۷) وإن : رإذا ف .

<sup>(</sup>١٨) له ( الثانية ) : ماقطة من م .

<sup>.</sup> ما تعلة من م

عليه الجمع بين الأمرين . وشواغله من جهة البلن هي : الإحساس والتخيل والشهوات والغضب والخوف والغم والفرح والوجع .

وأنت تعلم هذا بأنك إذا أخلت تفكر في معقول تعطل عابك كل شيء من هذه ، إلا أن تغلب هي النفس وتقسرها رادة إياها إلى جهتها. وأنت تعلم أن الحس عنع النفس عن التعقل ، فإن النفس إذا أكبت على المحسوس شغلت عن المقول من غير أن يكون أصاب آلة العقل أو ذاته آفة بوجه ؛ وتعلم أن السبب في ذلك هو اشتغال النفس بفعل دون فعل ، فكذلك الحال والسبب إذا عرض أن تعطلت أفعال العمل عند المرض ، ولوكانت الملكة العقلية المكتسبة قد بطلت وفسدت لأجل الآلة ، لكان رجوع الآلة إلى حالها يحوج إلى اكتساب من رأس . وليس الأمر كذلك ، فإنه قد تعود النفس إلى ملكتها وهيئتها عاقلة بجميع ما عقاته محالها إذا عاد البدن إلى سلامته ، فقد كان إذن ماكسبته موجودا معها بنوع منا إلا أنها كانت مشغولة عنه . وليس اختلاف جهتي فعل النفس فقط يوجب في أفعالها التمانع ، بل تكثر أفعال جهة واحدة قد يوجب ذلك بعينه . فإن الخوف يغفل عن الوجع والشهوة تسد عن الغضب ، والغضب يصرف عن الخوف ، والسبب في جهيع ذلك واحد وهو النفس بالكلية إلى أمر واحد .

فبين من هذا أنه ليس يجب إذا لم يفعل شيء فعله عند اشتغاله بشيء أن لا يكون فاعلا فعله إلا عند وجود ذلك الشيء المشتغل به . ولنا أن نتوسع في بيان هذا اللباب ، إلا أن الإمعان في المطلوب بعد بلوغ الكفاية منسوب إلى التكلف لما لا يحتاج إليه . فقد ظهر من أصولنا التي قررنا أن النفس ليست منطبعة في البدن ولا قائمة به ، فيجب أن يكون اختصاصها به على سبيل مقتضى هيئة فيها جزئية جاذبة إلى الاشتغال بسياسة البدن الجزئي ، لعناية ذاتية مختصة به ، صارت النفس عليها كما وجدت مع وجود بدنها الخاص بهيئته ومزاجه .

<sup>(</sup>١) البدن : الأبدان م إ هي : ساقطة من د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٢) والوجع : والوجع ك . ﴿ { } } وتقسرها : وتقرها د .

<sup>(</sup>٦) ذاته : ذاتها د ، ك . (٧) فكذلك : فلذلك م .

<sup>(</sup>٩) رأس : الرأن ك ، م . (١٢) أنمالما : أنماله د ، ك .

<sup>(</sup>١٣) قد : فقد د || ينفل : يمقل م .

<sup>(</sup>١٤) تسه : تصه د ، م ؛ ساقطة من ك .

<sup>(</sup>٢٠) به (الثانية) : ماقطة من د .

<sup>.</sup> يا متائيم : متثيم (٢٢)

# الفصلالثالث

يشتمل على مسألتين : إحداهما كيفية انتفاع النفس الإلسانية بالحواس ، والثانية إثبات حدوثها .

إن القوى الحيوانية تعين النفس الناطقة في أشياء منها : أن يورد الحس من جملتها عليها الجزئيات فتحصل لهلم من الجزئيات أمور أربعة : أحدها انتزاع الذهن الكليات والمفردة عن الجزئيات على سبيل تجريد لمعانيها عن المادة وعلائق المادة ولواحقها ومراعاة المشترك فيه والمتباين به واللماتي وجوده والعرضي وجوده ، فتحدث للنفس من ذلك مبادىء التصور وذلك بمعاونة استعاله للخيال والوهم . والثاني إيقاع النفس مناسبات بين هذه الكليات المفردة على مثل سلب أو إيجاب ، فهاكان التأليف فيها بسلب أو إيجاب أوليا بينا بنفسه أخذه ، وما كان ليس كذلك تركه إلى مصادفة الواسطة . والثالث . اتحصيل المقلمات التجربية ، وهو أن نجد بالحس محمولا لازم الحكم لموضوع ما كان حكمه إيجابا أو سلبا أو تاليا موجب الاتصال أو مسلوبه أو موجب العناد أو مسلوبه ، وليس ذلك في بعض الأحايين دون بعض ولا على سبيل المساواة ، بل دائما وجودا يسكن النفس إلى أن بين طبيعة هذا الموضوع وهذا المحمول هذه النسبة ، وأن طبيعة هذا المقدم أو تنافيه الماته لا بالاتفاق ، فيكون ، النسبة ، وأن طبيعة هذا التال تلزم هذا المقدم أو تنافيه الماته لا بالاتفاق ، فيكون ، والرابع ذلك اعتقادا حاصلا من حس وقياس كما هو مبين في الفنون المنطقية . والرابع ذلك اعتقادا حاصلا من حس وقياس كما هو مبين في الفنون المنطقية . والرابع لأخبار التي يقع بها التصديق لشلة التوتر .

فالنفس الإنسانية تستعين بالبدن لتحصيل هذه المبادىء للتصور والتصديق ،

<sup>(</sup>١) الفصل الثالث: فصل ٣ ف.

<sup>(</sup>٣) حدرثها : حدرثه د .

<sup>(</sup>٦) عن (الأولى): من ك || وعلائق : وعن علائق د || ولواحقها : ولواحقه د .

<sup>(</sup> ٨ ) استماله : استمال ك ، م || الخيال : الخيال ك ، م || إيقاع : بايقاع د ، ك ، ٠ .

<sup>(</sup>٩) الكليات: الكلبات د | مثل: ساقطة من د | فيها: فيه ف.

<sup>(</sup>۱۰) أخله : أخلته م .

<sup>(</sup>١٠) وأن طبيعة : أو طبيعة د .

<sup>(</sup>۱۸) التصور : التصور م .

نُم إذا حصلتها رجعت إلى ذاتها ، فإن تعرض لها شيء من القوى التي دونها شاغلة إياها يما يليها من الأحوال شغلتها عن فعلها فأضربت عن فعلها ، وإن لم تشغلها فلا تحتاج إليها بعد ذلك في خاص أفعالها إلا في أمور تحتاج فيها خاصة إلى أن تعاود القوى الخيالية مرة أخرى وذلك لاقتناص مبدأ غير الذى حصل أومعاونة بتعثيل الغرض ه في الحبال ليستحكم تمثله بمعونته في العقل ، وهذا مما يقع في الابتداء ولا يقع بعده إلا قليلاً . فأما إذا استكملت النفس وقويت فإنها تنفرد بأفاعيلها على الإطلاق ، وتكون القرى الحسية والخيالية وسائر القوى البدنية صارفة إياها عن فعلها ، مثل أن الإنسان قد محتاج إلى دابة وآلات ليتوصل سها إلى مقصد منّا ، فإذا وصل إليه ثم عرض من من الأسباب ما يعوقه عن مفارقتها صار السبب الموصل بعبنه عائقًا . ونقول : إن ١٠ الأنفس الإنسانية لم تكن قائمة مفارقة للأبدان ثم حصلت في الأبدان ، لأن الأنفس الإنسانية متفقة في النوع والمعنى ، فإذا فرضاً أن لها وجودا ليس حادثًا مع حدوث الأبدان ، بل هو وجود مفرد ، لم مجز أن تكون النفس في ذلك الوجود متكثرة . و ذلك لأن تكثر الأشياء إما أن يكون من جهة الماهية والصورة ، وإما أن يكون من جهة النسبة إلى العنصر والمادة المنكثرة ١٤ تتكثر به من الأمكنة التي تشتمل على كل مادة في جهة والأزمنة التي تختص بكل واحد منها في حدوثه والعلل القاسمة إياها ، وليست متغايرة بالماهية والصورة ، لأن صورتها واحدة . فإذن إنما تتغاير من جهة قابل الماهية أو المنسوب إليه الماهية بالاختصاص ، وهذ هو البدن : وأما إذا أمكن أن تكون النفس ووجودة ولابدن ، فليس بمكن أن تغاير نفس نفسا بالعدد وهذا مطلق في كل شيء ، فإن الأشياء التي ذواتها معان فقط وقد تكثرت نوعياتها بأشخاصها

<sup>(</sup>٢) فأضربت عن قعلها : أو أضرت بفعلها ك ، م .

<sup>( )</sup> لاقتناص : لاقتباض ل ال بتمثيل : تمثيل ك .

<sup>(</sup> ٥ ) ليستحكم : يستحكم د ؛ فيستحكم لك ؛ ويستحكم م | أتمثله : بمثله م .

<sup>(</sup>٦) فأما : + الذي ك .

<sup>(</sup>٨) منصد ما : مقصده ك .

<sup>(</sup>١) مفارقتها : مقاربته ك .

<sup>(</sup>١٠) الأبدان : البدن د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۱۳) تکثر : کثرة ك .

<sup>(</sup>١٥) منها : نوعها ك | إياها : وإياها د ؛ لها م .

<sup>(</sup>۱۷) أو المنسوب : والمنسوب ك ، م .

<sup>(</sup>١٩) ذراتها : ذاتها د اا رقد : فقد ك .

فإنما تكثرها بالحوامل والقوابل والمنفعلات عنها أو بنسبة منّا إليها وإلى أزمنتها فقط وإذا كانت مجردة أصلا لم تتفرق بما قلنا . فمحال أن يكون بينها مغايرة وتكثر ، فقد بطل أن تكون الأنفس قبل دخولها الأبدان متكثرة الذات بالعدد .

وأقول : ولا يجوز أن تكون واحدة الذات بالعدد ، لأنه إذا حصل بدنان حصل في البدنين نفسان . فإما أن تكونا قسمي تلك النفس الواحدة ، فيكون ه الشيء الواحد الذي ليس له عظم وحجم منقسها بالقوة ، وهذا ظاهر البطلان بالأصول المتقررة في الطبيعيات وغيرها . وإما أن تكون النفس الواحدة بالعدد في بدنين ، وهذا لا يحتاج أيضا إلى كثير تكلف في إبطاله . ونقول بعبارة أخرى : إن هذه الأنفس إنما تتشخص نفسا واحدة من جملة نوعها بأحوال تلحقها ليست لازمة لما بما هي نفس ، وإلا لاشترك فيها جميعها . والأعراض اللاحقة ١٠ تلحق عن ابتداء لا محالة زمانى لأنها تتبع سبرًا عرض لبعضها دون بعض ، فبكرن تشخص الأنفس أيضا أمرا حادثا ، فلا نكون قديمة لم تزل ويكون حدوثها مع بلن . فقد صح إذن أن الأنفس تحدث كما تحدث مادة بدنية صالحة لاستعالها إياها ، فيكون البدن الحادث مملكتها وآلتها ، ويكون في جوهر النفس الحادثة مع بدن مَّا ذلك البدن استحق حلموتُها من المبادىء الأولى هيئة نزاع طبيعي إلى الاشتغال به ١٠ واستعاله والاهتمام بأحواله والانجذاب إليه تخصها وتصرفها عن كل الأجسام غيره، فلا بد أنها إذا وجدت متشخصة فإن مبدأ تشخصها يلحق بها من الهيئات ما تنعين به شخصا وتلك الهيئات تكون مقتضية لاختصاصها بنلك البدن ومناسبة لصلوح أحدهما للآخر ، وإن خفي علينا تلك الحالة وتلك المناسبة ، وتكرن مبادىء الاستكمال

<sup>(</sup>١) فإنما : إنما د . (٢) تتفرق : يفترق د .

<sup>(</sup>٣) الأنفس : النفس ك .

<sup>( ؛ )</sup> وأقول : فأقول م | بالمهد : المدد م .

<sup>(</sup>٩) الأنفس: النفسك.

<sup>(</sup>١٠) بما : ساقطة من م || لاشترك : لا شوك م .

<sup>(</sup>۱۱) تلعق : بها م

<sup>(</sup>١٤) إياها : إياه د || فيكون : ويكون د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٠) الأولى : الأول م .

<sup>(</sup>١٦) تخمها : يخمه د || وتصرفها : ويصرفه د .

<sup>(</sup>١٧) يلحق : يكون م .

<sup>(</sup>١٨) الهيئات : الهيئة ك .

<sup>(</sup>١٩) خن : خفيت م | الحالة : الحال م | وتلك : أو تلك م .

متوقعة لها بوساطته ، ويكون هو بدنها . ولكن لقائل أن يقول : إن هذه الشبهة تلزمكم في النفوس إذا فارقت الأبدان ، فإنها إما أن تفسد ولا تقولون به ، وإما أن تبحد وهو عين ما شنعتم به ، وإما أن تبقى متكثرة ، وهى حندكم مفارقة للمواد ، فكيف تكون متكثرة . فنقول : أما بعد مفارقة الأنفس للأبدان ، فإن الأنفس لمواد ، فكيف تكون متكثرة . فنقول : أما بعد مفارقة الأنفس للأبدان ، فإن الأنفس أزمنة حدوثها واختلاف هباتها التي لها بحسب أبدانها المختلفة لا محانة . فإنا نعلم يفينا أن موجد المعنى الكلى شخصا مشارا إليه لا يمكنه أن يوجده شخصا أو يزيد له معنى على نوعيته به يصير شخصا من المعانى التي تلحقه عند حلوثه وتلزمه ، عامناها أو لم نعلم . ونحن نعلم أن النفس ايستواحدة في الأبدان كالها ، ولو كانت واحدة وكثيرة بالإضافة لكانت عالمة فبها كلها أو جاهلة ، ولما خفى على زيد مافى نفس عمرو ، لأن الواحد المضاف إلى كثير بن يجوز أن يختلف بحسب الإضافة : وأما الأمور وهو شاب لم يكن شابا إلا بحسب الكل ، إذ الشباب له في نفسه فيدخل في كل إضافة ؛ وكذلك العلم والجهل والظن وما أشبه ذلك إنما تكون في ذات النفس و تلخل المفافة . وكذلك العلم والجهل والظن وما أشبه ذلك إنما تكون في ذات النفس و تلخل

فإذن ليست النفس واحدة ، فهى كثيرة بالعدد، ونوعها واحد ، وهى حادثة، كما بيناه . فلا شك أنها بأمر ما تشخصت وأن ذلك الأمر فى النفس الإنسانية ليس هو الانطباع فى المادة ، فقد علم بطلان القول بذلك ، بل ذلك الأمر لها هيئة من الهيئات ، وقوة من القوى ، وعرض من الأعراض الروحانية ، أو جملة منها تشخصها باجتماعها وإن جهلناها . وبعد أن تشخصت مفردة فلا يجوز أن تكون هى والنفس الأخرى بالعدد ذاتا واحدة ، فقد أكثرنا القول فى امتناع هذا فى عدة

<sup>(</sup>١) متوقعة : متوقعا د ، ف ؛ متوقعتها ك | بدنها : بدنه د ؛ بدنها م | الشهم : الشبه م .

<sup>(</sup>٢) الأبدان ؛ للأبدان ك.

<sup>( )</sup> تكون شكارة : يكون شكار م || الانفس : + تكون ف .

<sup>(</sup>ه) وجدت: وجد د ، ك ، م || واحدة : واحد م ؛ ماقطة من د ، ك || منفردة : مفردا م .

<sup>(</sup> A ) يه : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٩) أن النفس: ساقطة من م.

<sup>(</sup>۱۱) لأن : ولأن م .

<sup>(</sup>۱۲) أب لأرلاد : أبا أرلادم .

<sup>(</sup>١٨) الأمر : ساقطة من د | طا : له د ؛ ساقطة من ك ، م .

مواضع ، لكنا نيقن أنه يجوز أن تكون النفس إذا حدثت مع حدوث مزاج مّا أن تحدث لها هيئة بعده في الأفعال النطقية والانفعالات النطقية تكون على جملة متميزة عن الهيئة الناظرة لها في أخرى تميز المزاجين في البدنين وأن تكون الهيئة المكتسبة التي تسمى عقلا بالفعل أيضا على حد مّا تتميز به عن نفس أخرى ، وأنها يقع لها شعور بذاتها الجزئية ، وذلك الشعور هيئة مّا فيها أيضا خاصة ليست لغيرها . ويجوز أن تحدث فيها من جهة القوى البدنية هيئة خاصة أيضا ، وتلك الهيئة تتعلق بالهيئات الخلقية ، أو تكون هي هي ، أو تكون أيضا خصوصيات أخرى تخفي علينا تلزم النفوس مع حدوثها وبعده ، كما تلزم من أمثالها أشخاص الأنواع الجسانية فيتايز بها ما بقيت ، وتكون الأنفس كذلك تنميز بمخصصاتها فيها ، كانت الأبدان أو لم تكن أبدان ، عرفنا تلك الأحوال أو لم نعرف أو عرفنا بعضها .

۱۰

<sup>(</sup>٢) بعد : معدد ك .

<sup>(</sup>٣) تميز : تمييز ك .

<sup>( • )</sup> ليست: ايس د ، ف ، ك .

<sup>(</sup>۱) فيها : منها د .

# الفصل لاابع

# فى أن الأنعنس الانسانية لاتفسد ولاتتناسخ

أما أن النفس لا تموت بموت البدن ، فلأن كل شيء يفسد بفساد شيء آخر فهو متعلق به نوعا من التعلق ، وكل متعلق بشي نوعا من التعلق فإما أن يكون تعلقه به تعلق المتأخر عنه في الوجود ، أو تعلق المتقدم له في الوجود الذي هو قبله في الذات لا في الزمان ، أو تعلق المكافئ في الوجود . فإن كان تعلق النفس بالبدن تعلق المكافئ في الوجود ، وذلك أمر ذاتي له لا عارض ، فكل واحد منها مضاف الذات إلى صاحبه وليس لا النفس ولا البدن بجوهر ، لكنها جوهران ، وإن كان ذلك أمرا عرضيا لا ذاتيا به فإن فسد أحدها ، بطل العارض الآخر من الإضافة ، ولم تفسد عرضيا لا ذاتيا به فإن فسد أحدها ، بطل العارض الآخر من الإضافة ، ولم تفسد الوجود ، فالبدن علة النفس في الوجود .

والعلل أربع: فإما أن يكون البدن علة فاعلية للنفس معطية لها الوجود، وإما أن يكون علة قابلية لها بسبيل التركيب كالعناصر للأبدان أو بسبيل البساطة كالنحاس للصنم، وإما أن يكون علة صورية، وإما أن يكون علة كمالية. ومحال أن يكون علة فاعلية، فإن الجسم بما هو جسم لا يفعل شيئا، وإنما يفعل بقوة. ولو كان يفعل بذاته لا بقوة، لكان كل جسم يفعل ذلك الفعل. ثم إن القوى الجسمانية كلها إما أعراض وإما صور مادية ، وعال أن تفيد الأعراض والصور القائمة بالمواد وجود دات قائمة بنغنها لا في مادة ووجود جوهر مطلق. وعال أيضا أن يكون علة

<sup>(</sup>١) النصل الرابع: نصل ؛ ف.

<sup>(</sup>٢) الأنفس: النفس د،م.

<sup>( 1 )</sup> ركل .... التملق : ماقطة من د ، ف ، ك .

<sup>(</sup> v ) فكل : كل ك .

<sup>(</sup>١٠) تملقها : تملقه د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٥) بقرة : بقراء م .

<sup>(</sup>١٦) لا بقوة : لا بقواه م | إن : ماقطة من ف ، ك ، م .

قابلية ، فقد برهنا وبينا أن النفس ليست،نطبعة في البلن بوجه من الوجوه ، فلا يكون البدن إذن متصورا بصورة النفس لا مجسب البساطة ولا مجسب التركيب بأن تكون أجزاء البدن تتركب وتمتزج تركيبا مَّا وامتزاجا مَّا فتنطبع فيها النفس. ومحال أن يكون الجميم علة صورية للنفس أوكمالية ، فإن الأو لىأن يكون بالعكس . فإذن ليس تعلق النفس بالبدن تعلق معلول بعلة ذاتية . وإن كان المزاج والبدن . علة بالعرض للنفس ، فإنه إذا حدثت مادة بدن تصلح أن تكون آلة للنفس ومملكة **لها أحدثت العلل المفارقة النفس الجزئية أو حلث عنها ذلك . فإن إحداثها بلا سبب** مخصص إحداث واحد دون واحد محال ، ومم ذلك فإنه يمنع وقوع الكثرة فيها بالعدد ، لما قد بيناه ، ولأنه لا بد لكل كائن بعد ما لم يكن من أن تنقدمه مادة يكون فيها تهيؤ قبو لهأو تهيؤ نسبة إليه، كما تبين فى العلوم الأخرى ، ولأنه لوكان يجوز أيضا أن تكون نفس جرثية تحدث ولم تحدث لها آلة بها تستكمل وتفعل لكانت معطلة الوجود ولا شيء معطل في الطبيعة . وإذا كان ذلك ممتنعا فلا قدرة عليه ، ولكن إذا حدث التهيؤ للنسبة والاستعداد للآلة يلزم حينئذ أن يحدث من العلل المفارقة شيء هر النفس وليس ذلك في النفس فقط بل كل ما يحدث بعد ما لم يكن من الصور فإنما يرجح وجوده عن لا وجوده استعداد المادة له وصيرورتها خليقة به . وليس ١٥ إذا وجب حدوث شيء عند حدوث شيء وجب أن يبطل مع بطلانه ، إنما بكون ذلك إذا كانت ذات الشيء قائمة بذلك الشيء وفيه . وقد تحدث أمور عن أمور،

 <sup>(</sup>٣) تكون : + أجزاء من د ، ك ، م || ما ( الأولى ) : ماقطة من ك ، م || وامتزاجا :
 ومزاجا ك ، م .

<sup>(</sup>١) حدثت : حدث د ، ك | النفس : النفس م .

<sup>(</sup> ٧ ) حدث : حدثت د ، ن ∥ ذاك : كذاك ف .

<sup>(</sup> ٨ ) مخمس : يخمس د ، م || واحد دون واحد : واحدة دون واحدة ف || يمنع : + من م .

<sup>(</sup>١) ولأنه : لأنه ك .

<sup>(</sup>١٠) ولأنه : فإنه ك .

<sup>(</sup>١٢) ولا في ، با في ، م .

<sup>(</sup>١٤) أن النفس : النفس ك إ كل : كان ك .

<sup>(</sup>١٥) من : مل ك .

<sup>(</sup>١٧) كانت : كان د،ك ، م || قائمة : قائما د ، ك ، م || هن أمور : ساقطة من م .

وتبطل تلك الأمور، وتبقى تلك الأمور إذا كانت ذاتها غير قائمة فيها، وخصوصا إذا كان مفيد الوجود له اشيئا آخر غير الذى إنما تهيأ إفادة وجودها مع وجوده. ومفيد وجود النفس هو غير جسم لولا هو قوة فى جسم ، بل هو لا محالة ذات قائمة برية عن المواد وعن المقادير . فإذا كان وجودها من ذلك الشيء ومن البدن يحصل وقت استحقاقها للوجود فقط فليس له تعلق فى نفس الوجود بالبدن ، ولا البدن علة له إلا بالعرض . فلا يجوز إذن أن يقال إن التعلق بينهما على نحو بوجب أن يكون الجنم متقلما تقلم العلية على النفس .

وأما القسم الثالث مما ذكرنا في الابتداء وهو أن يكون تعلق النفس بالحسم تعلق المتقدم في الوجود ، فإما أن يكون التقدم مع ذلك زمانيا فيستحيل أن يتعلق وجودها به فقد تقدمته في الزمان ، وإما أن يكون التقدم بالنمات لا بالزمان ، وهذا النحو من التقدم هو أن تكون النمات المتقدمة في الوجود كما توجد يلزم أن تستفاد عنها ذات المتأخر في الوجود . وحينند لا يرجد أيضا هلا المتقدم في الوجود إذا فرض المتأخر لايجوز قد علم ، لا أن فرض علم المتأخر أوجب عدم المتقدم ، ولكن لأن المتأخر لايجوز أن يكون علم إلا وقد عرض أولا للمتقدم في طبعه ما أعدمه ، فحينند عدم المتأخر، وليس فرض عدم المتأخر يوجب عدم المتقدم أن علم في نفسه ، وإذا كان كذلك فيجب أن المتأخر معدوما بعد أن عرض للمتقدم أن عدم في نفسه ، وإذا كان كذلك فيجب أن يكون السبب المعدم يعرض في جوهرالنفس فيفسد معه البدن ، وأن لا يكون البدن البتة

<sup>(</sup>١) وتبقى :ساقطةمن م || تلك الأمور (النانية): ساقطة من م .

<sup>(</sup>٢) لها : بها د || ثايثا : شي مد || وجودها : وجوده د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٣) هو (الأولى) : شيء د ، ن .

<sup>(</sup> ٤ ) المواد : المادة ك || وجودها : وجوده د ، ك .

<sup>(</sup>ه) استحقاقها : استحقاقه د ، ك .

<sup>(</sup>۹) وجودها: وجوده د،م.

<sup>(</sup>۱۰) فقد : وقدم | تقدمته : تقدمه د ، ك ؛ بقدمه م .

<sup>(</sup>١١-١٠) من التقدم : المتقدم م .

<sup>(</sup>١١) في الوجود : ساقطة من د ، ف ، م .

<sup>(</sup>١٣) عدم المتأخر أوجب : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٤) يكون : + قد ك ، م .

<sup>(</sup>١٥) يوجب : موجب ك . (١٥) فر ض ( الثالثة ) : افترض د ٢ يفرض ك .

<sup>(</sup>١٧) المعدم : المقدم د ؛ المعدرم م | البدن ( النانية ) : اللبدن م .

## الفص التاني

# ُ فصل فى أحوال كلية من أحوال البحر

ماء البحر ليس حكمه حكم سائر المناصر في أن له طبقات مختلفة ظاهرة الاختلاف في ترتيب العلو والسفل. وذلك لأن الماء سريع الاختلاط بما يخالطه ؛ لأنه ليس عقه وثخنه مثل عمق الهواء وثخنه . فلذلك يشتد اختلاط الآثار بكليته وتنفذ فيه . وجذب الشمس لما في باطن الأرض وتحريكها إياه يني بتبليغه وجه البحر و إخراجه عنه . ولولا ذلك لكان ظاهر البحر ، وما يلي وجهه، أقرب ماء إلى طبيعة الهواه ، وكان لا كنير بأثير فيه للأرضية . وليس كذلك ؛ بل ماء البحر كله مالح أو زعاق .

والماء لا يتغير التغيرات التى بعد الكيفيات الأول ، بنفسه ، إنما يتغير لمخالطة . وشيء آخر. والهواء إذا خالطه جعله أرق وأعذب، ولم يجعله ملحا . إنما يصير ملحا بسبب الأرضية المحرقة المرة إذا خالطته . فلم يخطىء من زعم أن ملوحة ماء البحر لأرضية خالطته ، إذا اعتقد ، مع ذلك ، شرط الاحتراق والمرارة .

وأنت فيمكنك أن تتخذ الملح من رمادكل محترق، ومن كل حجر يفيده التكليس عدة ومرارة ، إذاطبخته في الماء، وصفيته ، ولم تزل تطبخ ذلك الماء أو تدعه في الشمس ،

<sup>(</sup>۱) م،ط، د : الفصل الثانى (۲) وفى سا، ب: فصل فى (٣) ط : السكلية (٠) م : بما يحالفه// فى ط زيادة وهى: يخالفه لم : يتضاف فى رطوبته الأشياءولا يتضاف فى رطوبة الهواء.أما فى «د» فهى : فى رطوبته الأشياء ولا يتداق إلم . (٦) د : اختلاط الآبار // م ، ط : ويتفذ

<sup>(</sup>۷) ساءَب، د : إياها // م : يني بتباينهُ مطموسة // سا : وجه الأرض // م : وإخراجه منه (۸) م : ـ ماه (۹) د : ملح (۱۰) ط : التغيرات //م : يمد الكيفيات ، وفي سا : تمد الكيفيات (۱۱) د ، ط : بمخالطة // م : « يصبر ملحا » مكررة (۱۲) م : فلم يخطر مم ذلك //د: للارض خالطته .(۱۵) م : ان يتخذ // م : يفيد (۱۵) ط : طبخته بالماء/ م : يزل

فإنه ينعقد ملحا . ولهذا مايتخذ قوم من القلى ومن النورة ومن الرماد ملحا متى شاؤوا. وسبب ملوحة العرق والبول مخالطة المرارة المحترقة الماثية فيملح .ولما أعوز الملح فى بعض البلاد كانوا يتخذونه من رماد قصب وشجر يكون لهم بهذا التدبير .

وليس ماظن قوم من أن ملوحة ماء البحر إنما هي بسبب أن الكثيف منه يبقى عتبسا فيه بمد تبخر البخارات اللطيفة، فيكون بسببه مرا. ومعلوم أن كثافته باختلاط الأرضية به . فإن لم تزد شرطا ، وقلت بمجرد الكثافة، فهلا كان الطين مرا أو ملحا ؟ ولم، إذاعاد إليه ماء يتبخر عنه في الأودية العذبة والأمطار الجود، لا يعود ألبتة مرة أخرى عذبا ؟ فن المعلوم أن البحر ، وإن أنفق صيفا، فإنه يسترجع شناء.

والماء بنف ليس فيه كثيف ولطيف ؛ بل هو متشابه الأجزاء . إنما الكثيف منه ما خالطته أرضية ؛ لأنه لاشيء أكثف من الماء إلا الأرض ، والأرضى إذا خالطه أرضية لا كيفية لما لم ينكيف ، وإنما يتكيف من كيفية الأرض . فإن كانت الأرضية شديدة المرارة لم يتملح ؛ بل يزعق ، وإن كانت قليلة المرارة ، يحيث اذا تحلل في الماء، قبل نوعا من الاستحالة عن مرارته ، ملح . وأى ماء ملح طبخته انعقد منه ، آخر الطبخ لامحالة ، ملح ، وحتى من البول والعرق ومياه أنهار ملحة .

والدليل على أن ماه البحر يتملح بمخالطته الأرضية ، وليس ذلك طبيعياً له ، أنه يقطر ويرشح فيكون عذبا ، وقد تتخذ كرة من شمع فترسل فيه ، فيرشح العذب إلى باطنه رشحاً .

<sup>(</sup>۱) سا: فإنه معتد // د: التليان // م: والنورة//م، سا: رماد (۲) سا: البول والمرق //م، سا: المرة // د: النائية // د: فيسلح (۳۰۳) م: « و الما أعوز لملح في بعض البلاد » إلى قوله «بهذا التدبير » (٤) م، ط: أننا هو (٥) م: تخز البخارات، و في ط: يتبخر (١) سقط من م: به قان لم زد شرطا وقلت عجرد الكتافة // سا: مخالفا، و في يتبخر د » ومالحا (٧) م: ولماذا عاد// م: إليه يتبخر منه // م، ط: الأدوية // د: النذية // م: الجو ولا يسود (٨) م: إليه ألبتة // د: \_ ألبتة (٨) ط: انفق // د: صيفا. // ط: سيرجم، و في د: يرجم (٩) د: لطيف وكثيف (١٠) ط: خالطه (الأولى) // سا، ط: إذا (١١) سقط من د: لم يتكيف (١٢) سا: علح // م: لم يزعق (١٣) سقط من م: د فيرسل (١٣) م: فترسل منه // ط، د: فيرسل

والبحر أيضاً قد تكون فى مواضع منه مياه عذبة ، وقد عده مياه عذبة ، إلا أنها ألطف من ماء البحر المجتمع فيه قديماً ، فيسبق إليها النحلل . فإن اللطيف يسبق إليه ، وخصوصاً فى حال الانتشار . فإن الانتشار ، يعين على ذلك ، كما لو بسط الماء على البر . وإذا كانكذلك صار العذب يتحلل بخاراً ويصير سحباً وغيرذلك، وللمالح الكثيف يبقى .

وقد يتفق أن يصمد منه بخار ، إلا أنه لكثافته لا يجاوز البحر ؛ بل ينزل عن قريب مطراً مالحاً . وهذا في النوادر ويطيب بمخالطة الهواء .

فمن الملوم أن الملح إذا طبخ فى الماء ، فيصمد بخار الماء ، وكان الملح لطيفاً ، يصمد معه أيضاً .

فالبحر بالحقيقة هو كما قيل من أنه يعطى الصفو لنيره ، ويحبس الكدر لنفسه ، مع أنه يأخذ الصفو أيضاً .

والبحر لملوحة مائيته ، وكثرة أرضيته أثقل من المياه الأخرى وزنا . ولذلك فقل ما يرسب فيه البيض . وأما يحيرة فلسطين فلا يرسب فيها شيء ، حتى الحيوان المكتوف. ولا يتولد فيها الحيوان ، ولا يعيش . وههنا نهر عذب أيضاً لا يتولد فيه حيوان لبرده من منبعه إلى مصبه .

على أن فى البحر مواضع يعذبها ما ينبع إليها من عيون تحتها .

وقد قال « أنبادقليس »: إن ملوحة البحر بسبب أن البحر عرق الأرض. وهذا كلام شعرى ليس بفلسني . لكنه مع ذلك يحتمل التأويل . فإن العرق رطوبة من البدن

<sup>(</sup>۱) سقط من د: أيضاً // م، ط: يمده، وفي د: بهد (۲) ط: أنه ألطف // م: فسبق .

// د: إليه التحلل // ط: يسبق إليه + بالتحلل (٣) سقط من م: فإن الانتشار

// م: على التىء (٥) سا، د: يتصمد (٥) سا: لمخالطته، وفي ب ؛ لمخالفة

(٧) سا: فتصمد // ب: الماء بخاراً (٨) م: تصمد، وفي سا: فيصمد (١١) ب: — وزنا

// ب، د: وكذلك . (١٢،١١) م: فتلما (٣١) د: حيوان // م، ط: مهنا

(ه1) سا، د: وعلى أن (١٦) سا: أبدقليس، وفي ط، د: أنباذقليس // د: عوقالأرض

تملحت بما يخالطها من المادة المحترقة من البدن . وماء البحر قديملح بقريب من ذلك . فإذا كانت ملوحة البحر لهذه العلة ولغاية هي حفظ مائه عن الأجون، ونولاه لأجن ، وانتشر فساد أجونه في الأرض ، وأحدث الوباء العام. على أن ماء البحر يأجن إذا خرج من البحر أيضاً ، وإنما ينحفظ بعضه بمجاورة بعض وبمدد التمليح الذي يصل إليه .

فلهذه الأسباب كان الغالب فى البحر مالحاً . إنما العذب منه قليل . وطبيعته حارة تلهب النار فوق أن تطفئها، ثقيلة لذاعة للمغتسل به ، أكالة . وإذا تميز منه العذب فليس بسبب الأرض ، بل بسبب عيون ذكر ناها ، وإلا لأصلحتها الأرض الطيبة إذا جعل فها له مصانم .

فبين من هذا أن جميع أجزاء الماء قابل للاختلاط بما يتصمد من الأراضى ، ومنفذ لما ينفذ من القوى السماوية . فليس للبحر طبقات .

وأما اختصاص البحر في طباعه بموضع دون موضع فأم غير واجب ؛ بل الحق أن البحر ينتقل في مدد لايضبطها الأعمار ، ولا تتوارث فيها التواريخ والآثار للنقولة من قرن إلى قرن إلا في أطراف بسيرة وجزائر صغيرة ؛ لأن البحر لامحالة مستمد من أنهار وعيون تغيض إليه ، وبها قوامه . ويبعد أن يكون تحت البحر عيون ومنابع هي التي تحفظه دون الأنهار . وذلك لأنها لو كانت لوجب أن يكثر عددها جداً ، وأن لا تخفى على ركاب البحر ؛ بل إنما تستحفظ البحار بالأنهار التي مصبها من نواحي مشرفة عالية بالقياس إلى البحر .

<sup>(</sup>۱) سقطت من م: قد (۲) م، سا، د: فاذ // م: حفظ لما یه // م: ولولا لاجن (۳) ب: أجونته // م: الوباء العالم // م: بأجن مطموسة (٤) آم: يحفظ بعضه . (٤) ب: لجاورة // م: ويمدد التبلح (٥) سقط من سا: كان (٣) ط: فطبعته // د: يلهب//م، ط: يطفئها (٦) م: الحالة (٧) م: فليس بسبب العذب/د - : بل //سا: لأصلحته (٨) سا: له فيها // د د له //ظ: مساع// م في م، طزيادة مي فقرة سترد فيها بعدو مي «هلكت أم من سكان ناحية دفعة أوانتقاوا دفعة لطوفان أو وباء فتنوسي ما يحدث بها بعدم : فيسيل مع أدثى عرك ، ثم يلزم ذلك لعدم الساحل والببوعته إلى الناحية التي هي أهور – وتوجدهذه الجلة في صه ١٠(٩) ط: فتبين (١٠) م: السائية . (٢١) م ، ط: يضبطها . يتوارث (٣١) د: عن قرن // سقط من م: إلى قرن (١٤) م ، ط: يغيض ، وفي د: تغيض (١٤) م ، أو منابع ، وفي د ، سا : وينابيع (١٥) ب ، سا : دون الأبار + إلا ماشاء الله ويظهر في قرب أكثرها ماه عذب (١٥) م ، ط: يخني // سقط من د : « طي »

ومن شأن الأنهار أن تستقى من عيون ، ومن مياه السهاء . ومعولها القريب إنما هو على العيون . فإن مياه السهاء أكثر جدواها فى فصل بعينه دون فصل . ثم لا العيون ولا مياه السهاء يجب أن تتشابه أحوالها فى بقاع واحدة بأعيانها تشابها مستمراً . فإن كثيراً من العيون يغور وينضب ماؤها . وكثيراً ماتقحط السهاء فلابد من أن تجف أودية وأنهار ، وربما طمت الأنهار ، بما يسيل من أجزاء الأرض ، جوانب من النجاد . وأنت ترى آثار ذلك فى كثير من المسالك ، وفى أودية الجبال والمفاوز، وتتيقن أنها كانت وقتاً من الزمان غايرة المياه ، وقد انقطع الآن مواردها .

وإذا كان كذلك فستنجم مواد أودية وأنهار، ويعرض اللجهة التي تليها من اللبحار أن تنضب، وستستجد عيون وأودية وأنهار من جهات أخرى، فتقوم بدل مانضب. ويفيض الماء في تلك الجهة على البر. فإذا مضت الأحقاب، بل الأدوار، يكون البحر قد انتقل عن حيز إلى حيز، وليس يبعد أن يحدث الاتفاق أوالصناعة خلجان، إذا طرقت في سد بين البحر وبين غور ننوءاً، وهدمته، أو بين أنهار كبار وبين مثله. وقد يعرف من أمم النجف الذي بالكوفة أنه بحر ناضب، وقد قيل إن أرض مصر هذه سبيلها، ويوجد فيها رميم حيوان البحر. وقد حدّثت عن بحيرة خوارزم أنها حالت من المركز الذي عهدها به مشايخ الناحية المسنون حوولا، إلا أن أعارنا لاتني بضبط أمثال ذلك في البحار الكبار، ولا التواريخ التي يمكن ضبطها، تني بالدلالة على الانتقالات العظيمة فيها. وربما هلكت أمم من سكان ناحية دفعة بطوفان أو وباء، أو انتقاوا دفعة، فتنوسي مايحدث بها بعده.

<sup>(</sup>١) م، ط: يستق. (٤) م، ط: يتعط / ط: يجف ، (٦) د: المسائل / م: تتيتن، وفي ما: يتبن (٧) د: من المياه (٧) م: انقطمت / في جميع الفسخ ماعداب: موادها (٨) م: فستنجم ، وفي ط: فيتجم / م، ط: يليها (٩) م، ط: ينضب/ ط، د: وستجدد / / م، ط، د: فيقوم (١١) ط: من حير / / م: \_ إلى حير ثم سقط من م: «وليس يعد أن يحدث الاتفاق، والصناعة خلجان إلى قوله «وبين مثله». (١١) د: والصناعة / ب: \_ خلجان (١١) د: وقد أر ب ب: وبق غور هواه / سا، غور هواه، وفي ط: وبين غور هواه، وفي ط: وبين غور وهدوة / ب ب: وهدمت / / ب: وهدم (١٣) م: يعلم (١٤) د: هذا سبيلها وقد . (١٥) سا: حوّلا ما (١٥) سا: حوّلا ما (١٥) ط: لا يني / / د: البخار (١٧) سقط من م «وربما هلك» الى قوله ( بها بعدم »

وهكذا حال الجبال. فإن بعضها ينهال ويتفتت ، وبعضها يحدث ويشمخ بأن تتحجر مياه تسيل عليها أنفسها وما يصحبها من الطين .ولا محالة أنها تنغير عن أحوالها يوماً من الدهر . ولكن التاريخ فيه لايضبط . فإن الأم يعرض لهم آنات من الطوفانات والأوبئة ، وتنغير لغنهم وكتاباتهم فلا يدرى ما كتبوا وقانوا . وهو ذا يوجد في كثير من الجبال . وبالهرمين اللذين بمصر ، على مابلغني ، كتابات منها مالا يمكن إخراجه ، ومنها مالا تمكن المنات ومنها مالا تمكن المنات ومنها مالا تمكن المنات ومنها مالا تمكن المنات ومنها مالاته في لفته .

وأعلم أن البحر ساكن فى طباعه ، وإنما يعرض ما يعرض من حركته بسبب رياح تنبعث من قعره ، أو رياح تعصف فى وجهه ، أو لمضيق يكون فيه ينضغط فيه الماء من الجوانب لثقله ، فيسيل مع أدنى تحرك ، ثم يلزم ذلك لصدم الساحل والنبو عنه إلى الناحية التي هى أغور . أو لا تدفاع أودية فيه بموجة له بقوة ، وخصوصا إذا ضاقت مداخلها وارتفت وقل عقها ، فيعرض أن يتحرك إلى المغار .

واذاكان فى البحر موضع مشرف ، ووقع أدنى سبب محرك للماء ، فسال عنه إلى النور ، فلا يزال يجذب مقدَمه مؤخره على الاستنباع فيدوم سيالا . والبحر الموضوع في الوهاد الفائرة أسلم من تمويج الرياح ، حتى يخيل من الجريان مايخيله نظيره في موضع عال .

قالوا إن البحر الموضوع فى داخل منار هرقل لقلة عمقه وضيق مواضع منه وكثرة مايسيل إليه من الأنهار يخيل جريانا ، والبحر الذى من الجانب الآخر بالخلاف لكبره، وقلة ما ينصب فيه وشدة عمقه .

<sup>(</sup>۱)  $\eta$  : — ویتفت (۲)  $\eta$  ،  $\eta$  ،  $\eta$  ،  $\eta$  :  $\eta$  :  $\eta$  :  $\eta$  .  $\eta$  :  $\eta$  .  $\eta$  :  $\eta$  .  $\eta$  .  $\eta$  :  $\eta$  .  $\eta$  :  $\eta$  .  $\eta$  :  $\eta$  .  $\eta$  :  $\eta$  :

### الفصل الثالث

# فصل فى تعريف سبب تعاقب الحر والبرد

قد يعرض فى هذه العناصر ؛ بل وفى المركبات منها ، شىء يسمى التعاقب ، وهو أنه إذا استولى حر على ظاهر بارد اشتد برد باطنه وبالمكس . ولهذا ما توجد مياه الآبار والقنى فى الشتاء حارة ، وفى الصف باردة .

وقد اختلفت الأقاويل في هذا .

فقائل إن الحرارة والبرودة تنهزم إحداها من الأخرى ، كأنها تهرب من عدوها . فإذا استولت عليها من الظاهر انهزمت غائرة ؛ وإن استولت عليها من الباطن انهزمت ظاهرة ، وكما يظن من هرب ألماء من النار . وهذا المذهب يوجب أن يكون العرض من شأنه أن ينتقل من جزء موضوع إلى جزء موضوع ؛ بل من موضوع إلى موضوع . فإنه كثيرا ما يكون الباطن من الجسمين جسما منفصلا بنفسه ، فيعرض هذا العرض له فى ذاته ؛ إذ المشتمل عليه منهما ، يستحيل استحالة مفرطة ، عن حر مثلا، فيستحيل هو استحالة مفرطة عن برد ، كأنه انتقل من الحيط به ، وهو موضوع مفرد ، إليه وهو موضوع غير مفرد .

١.

10

<sup>(</sup>١) ط، د : الفصل الثالث (٣) م : تعاقب سبب //م : البرودة (٤) ط : وقد //د: ــ بل

<sup>(•)</sup> م، ط: يوجد (٧) في بخ، د: اختلفت الآراء، وفي ط: اختلفت الأواثل

 <sup>(</sup>A) م: سقطت «تنهزم»//قسا، ط، د: أحدما من الآخر كأنه يهرب من عدوه (٩) في ساء ط، د: فإذا استولى عليه من الظاهر انهزم غاثراً، وإن استولى عليه من الباطن انهزم ظاهراً // م: في الظاهرة . . في الباطن (١٠) سا، ب: نظن // د: عن هرب // م، سا: الغرض (١٤) في سا: \_ بنفسه // م: الغرض (١٤) سا: منها // د: \_ منها(١٤) ط: فكأنه

وقد علمنا أن انتقال الأعراض مما لا يقول به المحصلون .

وقوم آخرون أبوا أن يكون لهذا المعنى حقيقة إلا فيا يكون الجسم الواقع فيه هذا الشأن إنما يسخنه جسم لطيف حار هو سار فيه ، أو يبرده جسم لطيف بارد هوسار فيه ، فإن كان ذلك الجسم بخارا ، فاستولى البرد على ظاهره ، احتقن البخار فى داخل الجسم المستولى على ظاهره ، ولم يتحلل ، فازداد سخوتة ، أو كان المستولى حرا فجفف الظاهر ، فكنفه ، فإن ذلك الجسم اللطيف لا يتحلل ، بل يبقى داخلا محتقناً ، ويزداد لا محالة قوة ، إذ لولا الاحتقان لكان يتحلل .

وأ كثر هؤلاء لم يصدقوا أمر القنى والآبار ؛ بل ذكروا أن ذلك غلط من الحس كما يعرض لداخل الحمام . فإنه أول ما يدخل عن هواء بارد شتوى يتسخن ما يغيض على رأسه من ماء فاتر ، ثم إذا استحم بالحمام الداخل استبرد ذلك الماء بعينه ، وذلك لأنه أول ما دخل كان بارد البشرة ، وكان الماء بالقياس إليه حارا ، ثم لما أقام في الحمام الداخل سخنت بشرته بالندريج ، حتى صارت أسخن من ذلك الماء . فلما أعاد ذلك الماء على بشرته كان باردا بالقياس إليها . وأما الانتقال المتدرج فيه فلا يحس به ، كما يحس عن المنافس دفعة ذلك الذي يسميه الأطباء سوء المزاج المختلف .

وا قانوا : وكذلك حال الأبدان فى الشناء ، فإنها تكون أبرد من مياه القناة ، وفى الصيف أسخن من تلك المياه ، والمياه فى الفصلين على حال متقاربة ، لكن الحس يغلط فيها الغلط المشار إليه .

<sup>(</sup>۱) ط: الأَهْرَاضُ// م: المُخْلَصُولُ (۲) ط: لهذه . (۳) سا: لطبف بارد (الأولى) (۳) ط: بارد و هو (٤) ط: واحتتن (٦) د: کتفه ، و فی « سا » و کیفه // سا: فیزداد (٨) ط: التناة // سقطت فی م: الآبار (٩) د: لتسخن ، و فی ب: یستحسن // ب: يغیشه (١٠) د: استبرموذلك (١١) کارمکرر: فی  $\pi$  //  $\pi$  مناه (١١) فی م سقطت «الماء» (الأولى) (٣) م: إلى بشرته // د: النتدرج // سقطت من د « فیه » //  $\pi$  ، ط، ب، سا:  $\pi$  کیا یک (٤) د: المناقس و فی ط: المنافس ، و بقیة النسخ : المعافس ( من غافمه قاجاه و أخذه طی غرة ) //  $\pi$  ، د:  $\pi$  و ذلك (١٥) م: کانها تسکول (٢) د:  $\pi$  و المیاه // د:  $\pi$  متفار به

وهذا الذى قالوه ليس مما لا يمكن . لكن ليست الصورة في الآبار والتني على نحو ماذكروا بوجه من الوجوه . فإنا قد امتحنا تلك المياه فوجدناها في الشناء تذيب الجمد في الحال ، ولا تذيبه في الصيف . وليس يصعب علينا في الشناء أن نسخن أبداننا سخونة تعادل سخونة الصيف . فإذا فعلنا ذلك ، وجرّبنا تلك المياه صادفناها حارة ، وفي الصيف جربناها فصادفناها باردة ، وكثير منها يقارب المياه المبردة بالثلج والجمد . وههنا أمور جزئية من الأحوال الطبيعية تكذب هذا الرأى وتبطله سنحصبها خلال ما نحن شارحو أمره من جزئيات الطبيعيات ، لكن الحق في هذا شيء آخر .

نقول إن الجسم الذى له طبيعة مبردة أو مسخنة فإنه يبرد ذاته ، أو يسخنها ، بطبيعته ، ويبرد أيضا ما يجاوره ويتصل به ، أو يسخنه .

وأيضا نقول إن القوة الواحدة إذا فعلت فى موضوع عظيم و فعلت فى موضوع صغير . . فإن تأثيرها فى الموضوع الصغير أكثر وأقوى من تأثيرها فى الموضوع العظيم. وهذا أمر قد محققته من أمور سلفت . وتوجدك النجربة مصداقه . فلاسواء إحراق خشبة صغيرة وإحراق خشبة كبيرة ، ولا سواء إضاءة مشكاة من سراج واحد بعينه ، وإضاءة صحراء رحيبة منه .

فإذا كان فى جسم ما ، من نفسه ، أو من شىء فيه ، مبدأ تسخين ، وكان ذلك المبدأ يسخنه كله ، كان تسخينه له أضعف من تسخينه لما هو أصغر من كليته . وإذا استولى البرد على الأجزاء الظاهرة منه ، فامتنع فعلها فيه وبتى المنفعل عنه

<sup>(</sup>۱) ط: والتنا (۳) سا ، د : ولا بذیها // سا : فلیس // م : أن يسخن (٤) ط : سخونته (٤،٥) سقط في م ، سا ، د : حارة و في العيف جربناها فصادفناها (٥) غ : اسا : غير باردة //سا ، د : وكثيرا (٦) ب : الرأى + منهم//ط : وتبطله شخصيها ، و في سا : وسخته (٨) د : يقول // سا ، د : الذي طبعته // بقية النخ ، د : و يسخته (٩) م : و يسخته (١٠) ط : و نقول أيضا // م : فعلت (الثانية ) (١١) ط : في الموضع العنبر // سا : سقطت ﴿ وأقوى ﴾ // ط : في الموضع العظم + (١٠) سقطت ﴿ سلفت ﴾ من م // م ، د : و توجد (١٣) ط : احتراق // م : كثيرة (١٤) سا ، د ، ط : وحبة (١٥) ط ، غ : ف كان (١٣) في سا ، ط : سقط ﴿ كَان تسخينه له كله » (١٧) ط : فإذا // سا : المنفل منه (١٦) في سا ، ط : سقط ﴿ كَان تسخينه له كله » (١٧) ط : فإذا // سا : المنفل منه

الأجزاء الباطنة ، وهو أقل من كليته ، كان ، تسخنها وانعالها من المؤثر أشد بكثير من تسخن السكلية وانعمالها عن تلك القوة بعينها ، كن كان عليه ثقل يحمله فنقص بعضه ، وتسلطت قوته على شطر منه ، فيكون تأثيره فيه أسرع وأقوى ، وكذلك الحال في التبريد .

ولا على سبيل انتقال عرض ، أو انهزام ضد من ضد . فالماء ليس إنما ينهزم من النار على سبيل انتقال عرض ، أو انهزام ضد من ضد . فالماء ليس إنما ينهزم من النار على مايظنونه ، بل يتبخر دفعة بخارات شأنها أن ترتفع إلى فوق دفعة ، مع مخالطة الماء الذى لم يستحل ، فتحدث من ذلك حركة مضطربة وصوت ينبعث عن شدة حركة هوائية تعرض هناك ، لاعلى سبيل أن الماء يستغيث من النار بوجه من الوجوه . وهذه الحركة إنما يقصد الماء فيها كالمساعدة للنار ، والمصير نحو جهنها لما قبله من السخونة . فربما لم يمكنه لنقله ولبطلان الكيفية المكتسبة له عند مفارقة مستوقد النار بالغليان ، وربما قسره المواء الذي يحدث فيه منه على التفرق ، وقذفه إلى بعيد تطريقاً لنفسه ، كما يغليه ويحبسه ، وكما يحدث عن إغلائه من التموج .

<sup>(</sup>۱) م : وهي أقل // سا ، ط : تسخينها // ب ، د : المؤثر + لها (۲) ط : تسخين // م ، ط : من تلك (۳) م ، د ، ط : فنضب بعضه ، وفي سا : فعصت (٥) ط ، م : يعتقد (٦) ط ، د : وانهزام // م : ينهزم من الماء (٧) م ، ط يرتفع // ط : دفنة إلى فوق // ط : مع مخالطتها (٨) م ، د : يستحيل // م : تنبعت (٩) م ، ط : يعرض // سا ، د : حسيل (١٠) م : لما أقبله//سقطت (٨) من نسخة م(١٧) د : طريقا لنفسه (١٣،١٧) سا: تغلبه وتحبسه وفي ط : ولحيشه (١٣) م : لا فتلايه ، وفي د : أعلا عدائه .

### الفصب الرابع

### فصل في

# تعريف ما يقال من أن الأجسام كلما ازدادت عظما ازدادت شدة وقوة

ولهذه العناصر بل وللمركبات شيء آخر نظير ما ذكرناه ، وهو أن الكية إذا ازدادت ازدادت الكيفية . فإن النار إذا عظمت، وأدخل فيها حديدة، فإن النار إذا عظمت، وأدخل فيها حديدة، فإن المالله المالله النار الصغيرة . لكن سطح النار الكبيرة يحمى منها سطحاً مثل السطح الذي تماسه من النار القليلة يحمى بعد حين .

وكذلك الشيء الذي يلتى في ملح قليل فإنه لا يتملح ، كما يتملح إذا ألتى في الملاحة في مدة قليلة .

فبين أن كيفية الأعظم أشد كيفية من الأصغر . فمن الناس من يظن أن السبب ف ذلك اليس هو لأن الأعظم أشد كيفية ، ولكن الأعظم تتدارك أجزاؤه البعيدة ما يعرض للأجزاء القريبة من المنفعل. فإن هذا المنفعل لا محالة ، كما تأثر بمادته فقد يؤثر بصورته. فإن الفاعل في الطبيعيات منفعل . فإذا انفعلت الأجزاء القريبة من الفاعل الكبير عن

<sup>(</sup>۱) م، ط، د : الفصل الرابع (۲) سا، ب، بخ : فصل ف (۳) م : تعرف (٤) م : هو عنصرا » بدلا من «عظا» // م، ب : شدة قوة (٥) ط : ظهذه (٦) م : \_ الكيفية // ط، د . يماس (٧) م، ط، د : يماسه (١٠) م : \_ في (١٢،١١) سقط من م : « من الأصغر . فن الناس من يظن أن السبب في ذلك ليس هو لأن الأعظم أشد كيفية » . (١٣) بخ : كا ينفعل بمادته // سا : لمادته ، وفي « م » : يؤثر صورته،وفي بخ // سا : لمادته ، وفي « م » : يؤثر صورته،وفي بخ يفعل بمصورته (١٤) ب : ينفعل // سا : الكثير

المنفل المكنوف الضعيف أعادت الأجزاء التى تليه إياها إلى قوتها، فحفظت قوتها، وهذا مثل المنفس في الماء الغمر، فإنه يصيبه من البرد مالايصيبه لو انغمس في ماء يسير، وذلك لأن الماء اليسير إذا برد البدن تسخن أيضاً من البدن . فإذا تسخن لم يجد مما يطيف به ما يتداركه فيبرد . وأما الماء الغمر فإنه إذا سخن ما يلي البدن منه تداركه ما يليه ، فبرده ، فعاد يبرد البدن . فلا يزال يتضاعف تبريده .

فهؤلاء يكاد أن يكون احتجاجهم يناقض مذهبهم . أما أولا فلأنهم يجملون الأجزاء تبرد من الأجزاء : وليس يجب آن يسخن الشيء حتى يبرد . فإن البارد إذا لم يكن الجامد فى الناية ، بل كان من شأنه أن يقبل زيادة برد ، كان من شأنه أن يبرد مما هو مبرد زيادة تبريد : وهذا يوجب أن تكون الأجزاء كلما تجاورت أكثر ، زاد كل واحد منها في يرد صاحبه ، لأن صاحبه يبرد من طبيعته ، ويبرد أيضاً من مجاورته لأنه مبرد .

فيجب من هذا أن يكون كلا ازداد عظما ازداد تبرداً ، وإن لم يكن هناك مسخن . وليس لقائل أن يقول إن الماء كله متشابه ، فيستحيل أن يفعل جزء منه فى جزء ، قائلا إن الشيء ، كما قد علم ، لا يفعل فى شبيهه . وإذا كان كذلك فما دام مجاوره بارداً مثله لم يصح أن يؤثر فيه ، بل يجب أن يتسخن هو أولا ، حتى يصير ضده ، فيفعل ذلك فيه البرد .

وإنما ليس له أن يقول ذلك لأن الحجاور اليارد ليس ينفعل عن مجاوره من حيث هو بارد ؛ بل من حيث ذلك مبرد ، وهو ناقص البرد ، مستعد لزيادة التبرد . فهو من جهة ما هو مستعد مقابل للبارد بالفعل .

<sup>(</sup>١) م ، سا ، ب : المكتوف ، وفي د : المكنول ، (٢) م ، ط : المحتور // ط : يليه // د : \_ غنظت قوتها (٢) د : مثال // د . « فإن الماه » بدلا من « في الماء » . (٣) سقط من د : « لأن الماء اليسبر » / / ط : يتسخن ( الثانية ) (٤) د : يطبق // د : فيبرده // « إذا » سقطت من م ، سا (٤) ط : ما تداركه (٥) «ما يلي » سقطت من م ، سا (٤) ط تما تداركه (٥) «ما يلي » سقطت من م ، سا ، ط // « فبرده » سقطت من ب (٦) سقطت « أن » في م (٧) د : وإن البارد // وفي سا : فإن النار (٨) م : مما هو يبرد (٩) م : أن يكون للأجزاء // م ، د : تجاوزت // م : منبعه // « وإذا كان كذاك » سقطت في كل من سا ، د (١٦) م : مجاوزة (١٧) م : ومستمد .

ومعني قولم إن الشيء لا يغمل في شبيهه هو أن الشيء الحاصل بالغمل من المستحيل أن يقال إنه مستفاد عن طارئ من شأنه أن يحدث عنه مثل ذلك الحاصل ، بخلاف ما يعرض إذا كان الطارئ بهذه الصفة ، والمطروء عليه عادم لذلك الشيء الذي فرضناه ، في كلامنا فيه ، حاصلا ، بل فيه ضده . وأما الزيادة عن الحاصل فقد تقع من الطارئ إذا كان بطبعه فاعلا لها ، وكان في المجاور بقية استعداد لقبولها ، كيف كان الطارى و في كيفيته ، كان قويا أو ضعيفاً ، إلا أن يكون ضعفه في تلك الكيفية يجعله إلى ضدها أقرب، في كن السلطان في التأثير لضدها .

فهذا هو الذي يجب أن يسلم من قول الناس إن الشيء لا يفعل في شبيهه. فإنه إن لم يفهم على هذه الصورة فليس بواجب أن يسلم. فالبارد إذا جاوره البارد عرض من ذلك أن يكون تبرده من قوته للبردة التي في طبعه أقوى كثيرا من تبرده عنها، لوكان مجاوره شيئاً حارا ، يكون ذلك الحار كاسراً من البرد الفائض من طبيعته . وإذا كان مجاور الماء فإنه ، مع أنه لا يكسر تبريد قوته ، فهو يبرد أيضاً ، لأن القوة التي في الماء ، على ما علمت ، تبرد الماء الذي هي فيه ، وما يجاوره معا من كل فاعل للتبريد ، وهذه القوة بالحقيقة ليست شبيهة للجرم البارد ، فيقال إنها لا تفعل في شبيهها . فإن هذه القوة مبردة ، وليست مباردة ، وهي الطبيعة المائية ، وهي أيضاً محركة ، وليست منحركة .

<sup>(</sup>۱) ط:شهه (۲) م : ((۱) م : ((۱) م : (۱) م : (

يفيض منه ، لأنها مجانسة مشاكلة . والشيء الذي لا يبطل شكله وجب أن تحصل هناك زيادة زائدة في تبرد المادة .

فان كانت تلك المادة التى فيه زادته تبردا ، وتعدى ذلك أيضاً إلى تبريد مايجاورها فيكون ، بالمجاووة ، كل واحد من الجزوين يزداد كيفية ، لأن طبيعته لاتجد عائقا عن تكيل الفعل ، ولأنه يفعل أيضاً في مجاوره وكما كثرت هذه الزيادة التى في الكم ازداد هذا التأثير ، إلى أن يبلغ الحد الذى لا وراءه .

ولوكان جائزاً أن نذهب الزيادة إلى غير نهاية لكان يجب أن يذهب هذا الاشتداد إلى غير نهاية لكان يجب أن يذهب هذا الاشتداد إلى غير نهاية للعلة المذكورة .ولهذا ليس يحق ما يشكك به بمض المتشككين على ما ذكر في علوم المشائين أنه ، لوكان الغلك ، مع عظمه ، نارا لكان يجب أن يفسد ما تحته. فقال لأأرى ذلك يجب ، فإن المفسد بالحقيقة هو السطح الماس . وهذا السطح يكون على طبيعة واحدة ، وإن كان للجسم الذي وراءه أي عظم شنت ، فإنه لم يعلم أن هذا السطح لاتثبت كيفيته على مبلغ واحد ، حالتي عظم جسمه وصغره .

وقد سأل أيضاً ، وقال: لو كان الازدياد في العظم يوجب الاشتداد في الكيف لكان يجب أن تكون نسبة برد ماء البحر إلى برد ماء آخر كنسبة عظمه إلى عظمه \_ قال وليس كذلك ، فإن ماء البحر ، وإن كان أشد تبريدا ، وكان الشارع فيه لا يحتمل من تطويل المكث فيه ما يحتمله الشارع في ماء قليل ، فليس يبلغ أن تكون نسبة بردى المائين في مقداريهما .

<sup>(</sup>۱) سا ، ط : ومثا كلة // « الذى » سقطت من د // م ، ط : محصل (۲) م : تبرید الماء (۳) د : التی + هی // ب : زادتها // سا ، د : بردا (ه) سا : مجاورة // م : الحمكم (۷) م ، ط : يدهب (۸) سا : تشكك (۹) م : عظیمة نار (۱۰) د ، ط : لا آدری //م : مجب/ ط : لأن للفسد (۱۱) د الذى » سقطت من سا//سا : إلى عظم // م ، ط : يبت ، وقى ب : يلبت (۱۳) سا ، م : وقال ولو (۱۶) م ، ط : أن يكون // سا ، د برد (الثانية) // د : أشرى//د : فقال (۱۵) ب : الشارع إياء (۱۱) ط : تطويل من // سا ، د : شارع في ماء // د : «فلمل » بدلا من «قليل » // م ، ط : يكون (۱۷) م ، ب ، د : سقطت « نسبة المائين»

فنقول إن هذه أيضا مغالطة ، وذلك لأنه ليس قولنا «كا زاد الجسم البارد مثلا قدرا ازدادت كيفيته شدة » يوجب أن تكون نسبة القدرين نسبة الكيفية في المزيد عليه ، على الكيفية الأولى . وذلك أنا إنما قلنا إنه إذا زيد على هذا الماء ماء مثله ، صار برد المزيد عليه أشد ، ولم نقدر قائلين إنه صار برد المزيد عليه صار ضعف برده الأول ، فإنا لم ننقل إليه برد المضاعف عليه بكليته حتى يتضعف . وليس إذا كان انضام ذلك إليه يوجب زيادة برد فيه ، يجب أن تكون تلك الزيادة مثل الأصل الأول ، أو مثل الذى في يوجب زيادة برد فيه ، يجب أن تكون تلك الزيادة مثل الأصل الأول ، أو مثل الذى في وأن يقال إن المبرد إذا كان مثله تضاعف برده . وليس كذلك ، بل برد الماء المزيد عليه المضاف إليه يلزمه ، ولا يغارق جوهره . إنما يتعدى عنه إلى هذا أثر زيادة قليلة . وإذا أضيف آخر إلى المضاف زادت زيادة أخرى قليلة [ فلملها تكون ] أقل من تلك ، لأن المضاف الثاني أبعد .

فليس يجب في الزيادات أن تنضاعف الكيفية فيها بنضاعف الأقدار ، وإذ ليس يجب أن تكون أقل منه بكثير ، وبحيث يجب أن تكون أقل منه بكثير ، وبحيث لا تحس في الأضعاف البسيرة ، فلا يجب أن يكون ما اعترض به حقا . نعم لوكان جلة البردين اللذين في الماءين يمكن أن يفعل في موضوع كان يفعل فيه برد الجزء الأول لكان يكون تبريده ضعف تبريد ذلك . ولكن هذا محال وغير نافع لهذا المتعنت .

أما أنه محال فذلك لأن الأول إنماكان يبرد بالماسة . وإنماكان يماس مثل مثلا .

<sup>(</sup>۲) م، ط: يكون (۳) ط: وذلك لأنا // م: منه (٤) م: يقدر قابلين.

(٥) م: ينقل إليه برد المضاف إليه // « إليه » سقطت من د (٦) م: برودة // م: فيجب //م، ط: يكون// «الأصل» سقطت من د (٧) م: المضاف // م: كان برود // سا: الماء الذي برد//سا: نظن (٨) ﴿ إن » سقطت في م، سا (٩) ط: إنما يتأدى (١٠) د: أضبفت // بخ: فلملها أقل من تلك . (١٢) م، ط، سا: أضبفت // بخ: فلملها أقل من تلك . (١٢) م، ط، سا: يحس، يتضاعف (١٢) م، ط: يكون // م: الزيادة // م، ط: أن يكون (٤) م، ط: يحس، وفي سا: تحس // ب: ولا يجب (١٥) م: ينقل (يفعل الأولى) // ب: برد الجرم وفي سا: « فلائن» بريد موفي بنان تبريد المربد موفي بنان تبريد المربد موفي بنان تبريد المربد موفي بنان بنان تبريد المربد موفي بنان تبريد المربد موفي بنان تبريد المربد موفي بنان بنان تبريد المربد المربد

وذلك الذى كان يماسه لا يمكن أن يماس مجموع الجزوين؛ بل إنما يماس مجموع الجزوين ضمف ذلك . وعند ذلك يكون فعله فعلا مشابها لفعله ؛ لأن للنفعل ضعف المنفعل إلا مايزيده زيادة اشتداد الكيفية للاجتاع .

وهذا الباب أصل فاصل ينبغي أن يحصل ويحقق .

وأما أنه غير نافع للمتعنت فلأن المــألة في تغير سطح واحد .

وبعد هذا ، فيجب أن يعلم أن النسبة فى الزيادة تصغر ، وتصغر دائماً على ترتيب واحد .

<sup>(</sup>١) ب : تَحُوع الجرمين ( الأولى والثانية ) (٢) م ، ط : متشابها // ب : بزيد

<sup>(</sup>٤) م : فاصل // ط : فينبغى (٤) سا ، د تعيين ، وفى م : تغيير . (١) سا : نظم // ط :

### الفصب لالنحامس

# فصل فی

# تمديد الأفمال والانفمالات المنسوبة إلى هذه الكيفيات الأربم

إن لهذه الكيفيات الأربع أفعالا وانفعالات منسوبة إليها مشتركة فى جميع الأجسام. • فنها ماهى للفاعلتين ومنها ما هى للمنفعلتين .

فأما التى للفاعلتين فمنها ما ينسب إلى الحر . ومنها ما ينسب إلى البرد ، ومتها ما ينسب إليهما جميعاً .

فالمنسوب إلى الحر مثل النضج ، والطبخ والشي ، والتبخير والتدخين ، والإشعال والإذابة والعقد .

والمنسوب إلى البرد مثل التفجيج ، ومنع الطبخ ، ومنع الشي ، ومنع التبخير والندخين ، ومنع الإشعال ، ومنع الذوبان الذي هو الإجاد ، ومنع الانعقاد، وهو الحل والنكرج.

وأما الأمر المشترك بينهما فمثل النعفين ، ومثل تجميد كثير من الأجسام ، كالحديد والقرن . فإن كل واحد منهما يجمد بالحر والبرد ، ومثل العقد والتخثير .

10

 <sup>(</sup>١) م ، ط ، د : الفصل الحامس (٢) في النسخ الأخرى ما عدا سا «فصل في»//سا : \_ فصل في

 <sup>(</sup>٣) سا: الانفال (٥) ط: إن لهذا //م: وإنفالا (٦) د، ب للفاعلين . . للمنفعلين
 (٧) سا: وأمام، سا: للفاعلين // سا: ومنهما (٩) م: الاشتغال (١٠) م: \_ والمقد

<sup>(</sup>١١) م، ط: منع التيء // د: التبخر // ط: ومنع التدخين (١٢) ط: الاشتمال

<sup>//</sup> ب: والإذابة (١٤) سا ، د: تجسيد (١٥) م: بحملٌ بالحر // د: والتعصر .

وأما الأمور المنسوبة إلى الكيفيتين المنفعلتين فهي انفعالات لاغير . فمنها ما هي بإزاء هذه الأفعال الصادرة من الكيفيتين الفاعلتين ، مثل قبول النضج، وقبول الطبخ، ومثل الانقلاء والانشواء، والتبخر والتدخن ، والاشتمال، والذوبان، والانعقاد.

ومنها ما ليس بإزاء هذه الأفعال . فمن ذلك ما بقياس إحدى الكيفيتين إلى الأخرى . أما لليابس فمثل الابتلال والنشف والانتقاع والميعان ؛ وللرطب مثل الجفوف والإجابة إلى النشف . وما ليس بقياس أحدها إلى الآخر ؛ فمن ذلك ما هو للرطب وحده . ومنه ما هو لليابس وحده ، ومنه ما هو للمركب منهما .

فأما الذي للرطب وحده فمثل الانحصار ، وسرعة الاتصال والانخراق .

والذى لليابس فمثل الانكسار والانرضاض والتفنت والانشقاق وامتناع الاتصال يمثله ، أو الالتصاق بغيره . والذي للمختلط فمثل الانشداخ والانطراق والانعجان والانمصار والتذبد والتلزج والامتداد والترقق.

فهذه هي الأفعال والانفعالات التي تصدر عن بساطة هذه الكيفيات وتركمها صدورا أوليا . فما كان من هذه الأحوال يفعل وانفعال مشترك جمنا القول فيه في باب واحد؛ وماكان من هذه الأحوال مشتركا بين الفاعلة والمنفعلة فسبيلنا أن لا نكرره

في باب المنفعلة.

 <sup>(</sup>١) د : انفمالان (٢) م : الفاءلتين + من (٣) ط : والتدخين . (٤) سا : هذه الانفعالات (٦٠٤) سقط ق م « فمن ذلك ما بتياس إحدى الكينيتين إلى الأخرى » إلى قوله «وما ليس بتياس أحدما إلى الآخر» (٤) ط : لتياس(١٠،٩) سقط ق.م : «وامتناع الانصال بمثله أو الالتصاق بغيره ، والذي للمختلط فتل الانشداخ ٧ (١٠) ط: والالتصاق (۱۱) د : والترفق(۱۲) م : حمى // م : الذي تصدر // د : هذه الكيفيات + وتركها هذه الكبفيات // م : وتركيها (١٣) سا : جيماً (١٤) ط : مشتركة //سا : نكرر .

### الفصيل السادس

### فصل فی

### النضج والنهوة والعفونة والاحتراق

فنقول إن النضج إحالة من الحرارة للجسم ذى الرطوبة إلى موافقة الغاية المقصودة. وهذا على أصناف: منه نضج نوع الشيء، ومنه نضج الغذاء، ومنه نضج الفضل. وقد يقال لما كان بالصناعة أيضاً نضج.

فأما نضج نوع الشيء فمثل نضج الثمرة . والفاعل لهذا النضج موجود فى جوهر النضيج ، ويحيل رطوبته إلى قوام موافق للغاية المقصودة فى كونه . وإنما يتم ، فيا يولد المثل ، أن يصير بحيث يولد المثل .

وأما نضج الغذاء فليس هو على سبيل النضج الذى لنوع الشىء. وذلك لأن نضج الغذاء يفسد جوهر الغذاء ، ويحيله إلى مشاكلة طبيعة المتغذى . وفاعل هذا النضج ليس موجوداً فى جوهر ما ينضج ؛ بل فى جوهر ما يستحيل إليه . لكنه مع ذلك إحالة من الحرارة للرطوبة إلىموافقة الغاية المقصودة التى هى إفادة بدل ما يتحلل . والاسم الخاص بهذا النضج هو الهضم .

وأما نضج الفضل من حيث هو فضل ، أعنى من حيث لا ينتفع به فى أن يغذو فهو

<sup>(</sup>۱) م، ط، د: الفصل السادس (۲) سا ، ب ، بخ : ﴿ فصل فى ﴾ (٣) سا: والإحراق والعفونة ، وفي ﴿ د » : والاحتراق والعفونة (٤) ستطت ﴿ ذَى » من ط // د : المتصود (٥) م: منه نوع الشيء//م : الفصل (٦) ساءط، د : أيضا نضجا (٧) ب : وأما نضج//م : موجودة (٨) د : الفاية المتصود (٨، ٩) م، ط : تولد (٩) ب : لمثل (الأولى ) (١٠) م: ضخج (الثانية). (٣) د : المقصود // د : بل ما يتحلل (١٥) م : من حيث هي

مفارق للنوعين الأولين. فإن هذا النضج إحالة للرطوبة إلى قوام ومزاج يسهل به دفعها ، إما بتغليظ قوامه ، إن كان المانع عن دفعه شدة سيلانه ورقته ، وإما بترقيقه، إن كان المانع عن دفعه شدة غلظه ، وإما بتقطيعه وبتغشيشه ، إن كان المانع عن الدفع شدة لزوجته .

لكن هذا النضج ، مع ذلك ، إحالة من الحرارة للرطوبة إلى موافقة الغاية المقصودة . وكذلك النضج الصناعى ، وهو بالطبخ أو التطحين أو القلى ، أو غير ذلك ما نذكره . ويمارض هذا النضج أمران: أحدها كالمدم ، وهو النهوة والفجاجة ، والثانى كالضد ، وهو العفونة .

فأما النهوة فأن تبقى الرطوبة غبر مبلوغ بها الغاية المقصودة ، مع أنها لا تكون قد استحالت إلى كيفية منافية للغاية المقصودة ، مثل أن تبقى الغرة نية ، أو يبقى الغذاء بحالة لا يستحيل إلى مشاكلة المغتذى ، ولا أيضاً يتغير ، أو يبقى الخلط بحاله لا يستحيل إلى موافقة الاندفاع ، ولا أيضاً يفسد فسادا آخر . فإن استحالت الرطوبة هيئة رديئة ، تزيل صلوحها للانتفاع بها فى الغاية المقصودة ، فذلك هو العفونة .

والنهوة يفعلها بالعرض مانع فعــل الحر ، ومانع فعل الحر هو البرودة. وأما العفونة فتفعلها.

أما فيما سبيله أن ينضج على القسم الأول لضمف الحرارة الغريزية ، وقوة الحرارة الغريبة ، وقوة الحرارة الغريبة ، وكانت قوية لكانت تحسن إحالة الرطوبة أوحفظهما . ولو لم تكن حرارة غريبة لماكان هذا يستحيل إلى كيفية حارة ردية ، بل يبتى فجا ،

<sup>(</sup>١) م ، سا : إحالة الرطوبة // سا : إلى إقامة (٢) م : بتغليظ قوام // ط : من دفعه // د : بترفيته (٣) ط : من دفعه // سا ، ط : تشتيفه ، وفى ، ب ، د : تتشيفه . // سا : الرفع (٥) م : وهو الطبخ والتطحبن // ط : أو النلى (٨) م ، ط : يبق // د ، م : بتقي العفونة غير بلوغ . (٩) سا : إلى هيثة // م ، ط : يبق (الأولى) (١٠) سقط فى سا : لا يستحيل إلى مشاكلة المفتذى ولا أيضا يتغير أو يبق الحلط بحاله (١١) د : إلى هيثة (١١) م ، ط : يزيل ، وفى د : تغيل // د : المتسورة (٣١) د : ومانع فعل الجوهر // سا ، ط ، د : هو البرد (١٤) م ، ط : فيضلها (١٥) م : وأما // ط ، ب : فيضمف ، وفى سا ، د : فضمف (١٦) سقط من د : " لو كانت قوية لكانت تحسن ٥ // م : لكان بحسن // ب : وحفظها (١٧) م : أو لم يكن

ولهذا ما يكون الميت أسرع إلى النعفن بالحرارة الغريبة من الحى بكنير ، والساكن من المتحرك ، واللحم البنى من المطبوخ ، وأبرد الجنسين من أسختهما ، فإن السخين الحار لا يقبل من العفونة ما يقبله مضاده ، مثل ماء البحر ومياه الحامات فإنها أقل عفونة من مياه الآجام . وجميع ذلك إنما يصير أسرع تعفنا لأن حرارته الغريزية تبطل ، وقد يبطىء التعفن إذا لم تكن حرارة غريبة ، وإن بطلت الحرارة الغريزية ، لأن عدم الحرارة الغريزية لا يكنى فى ذلك . وإذا أردنا أن تحفظ العصير من أن يعفن وينتن فإنا نجمل فيه الخردل أو قناء الكبر ، فإن ذلك يورثه تسخينا غريزيا ، أويقوى حرارته الغريزية ، فقاوم مها الحار الفاعل فيه .

فكأن الرطوبة الغريزية تنداول تدبيرها حرارة غريزية وحرارة غريبة ، وتكون اليد للغالب منهما . فإن استولت عليه الحرارة الغريزية وجهت التدبير إلى الجهة الموافقة للغاية المقصودة ، وإن استولت عليه الحرارة الغريبة انصرف التدبير عن الجهة الموافقة ، بل صارت الرطوبة ذات كيفية غريبة غير ملائمة للنوع ، ولأنها ليست موجودة في شيء آخر حتى تصير ملائمة له ، وتكون تلك الحراره حرارة منافية للوجود ، كما الغذاء إذا انهضم عن حرارة غرببة لشيء آخر ، فإنها تبتى معطلة عن موافقة الوجود .

ومنتهى العفونة التنتين . فللمفونة فى الكائنات عن الرطوبة ، طريق مضادة لطريق الكون . فإن الكون يصرف الرطوبة ، على المصلحة ، إلى الكال ، والمفونة تصرفها ، على المفسدة ، إلى البوار . والبرد يعين على العفونة ، عا يضعف من الحرارة

 <sup>(</sup>١) ط: إلى العفونة ، وق د : إلى التعفين (٢) م : التي (٣) سا ، د :
 لا يقبل العفونة // سا : يقبل مضاده// ط : مضادة // ب ، د : مياه الحمات

<sup>(</sup>٤) د : الأرحام // ط : لأن الحرارة //ط : يبطل (٥) م ، ط : يكن // د : لاعدم

<sup>(</sup>۷) ساء د: وينش بدلامن «وينت / ط: ماء الكبر / د: قناء الكبر (۸) د: فيقاوم به / / ط: فيه

<sup>(</sup>٩) م ، ط : يتداول (٩، ١٠) م ، ط : ويكون البد ، وفي د : ولكن البد. (١٠) م: الجلة الموافقة (١١)ب : استولت عليها (١٧) سا ، د : ملامة النوع //م : في أي شيء // سا: ملائما (٣) ط،د:يسبر //ط،م : ويكون// م ، سا: حرارته//م : منافبة للوجود//م : كما وجد الفذاء،وفي سا ، د:وجود الفذاء، (١٤) ب : فإنه // ط:يق//سا : الموجود (١٥)م : البس//

الغذاء،وفيسا ، د:وجود الغذاء ، (١٤) ب :فإنه // ط:يبق//سا : الموجود (١٥) م : اليبس// ط : فللمفونة وفي النسخ الأخرى : فالعفونة//ط : لها طريق (١٦) م : البراد // ط: عن الحرارة

الغريزية أولاً ، وبما يحقن من الغريبة ثانياً ، وهذا هو العفونة .

وريما استعد الشيء بالعفونة لقبول صورة أخرى ، فيتولد منه شيء آخر : نبات أو حيوان . وهذه الحرارة الغريبة إن كانت قوية ، بحيث تسرع في تحليل الرطوبة المذكورة ، لم تكن عفونة ، بل احراق أو تجفيف . وإنما تكون العفونة إذا بقيت الرطوبة مدة تستحيل عن الموافقة وهي رطوبة .

فقد عرف من هذا القول حال النضج النافع في تكيل الصورة النوعية . وأماالنضج الناني والثالث فإن السبب فيهما حرارة غريبة أيضاً لكنها غريزية الشيء الذي لأجله ماينضج النضج المذكور . فإذا فعلت هذه الحرارة فعلها ، وبلغت به الغاية المقصودة فقد نضج ، وإن قصرت وعاوقها بردكانت فجاجة ؛ وإن استولت عليها حرارة غريبة أخرى أفسدت على الغريزية فعلها ، وقهرت الحرارة التي في الغذاء ، فزال الغذاء عن طبيعته ، ولم يستحل إلى طبيعة البدن، وصار معطلا لا ينتفع به . وذلك هو العفونة . وكذلك الخلط إذا لم يبق يحاله ، ولم يستحل إلى النضج ، بقى عفنا. لكن الخلط العفن قد يلحقه النضج ، فيجعله بحيث يندفع ؛ لأن غاية هذا النضج هي هذا .

فالنضج مادته جسم رطب ليس بيابس صلب ، ولا أيضا بنحيف لا يحفظ الرطوبة التي له كالخشب . والفاعل فيه حرارة غريزية ، وصورته تكيف الرطوبة بكيفية موافقة لغرض الطبيعة ، وغايته تتمة نشء الأشخاص الجزئية .

والنهوة مادتها جسم رطب ، وفاعلها برد أو عدم حر ، وصورتها بقاء الرطوبة

<sup>(</sup>۱) د : المفون (۲) م : فيتولد، وفي ط : فليتولد. وفي سانب: فيولد (۳) م : يسرع ، وفي د :
أسرع// د : محال (٤) م ، ط : يكن ، وفي ط : يكن عفونته // م : احتراق // ط ، م ، د و تجفيف
// م : إنما يتكون المفونة وفي د : إنما تكون وفي ط : وإنما يكون (٥) ط : يستجيل (٧) م : فيها
(٨) د : أو بلنت (٩) م : كان (١١) م ، د : تستجيل (١٠) سقط في « سا » من قوله ﴿ إذا لم يبق
بحاله » إلى قوله « الكن الخلط » (١١) د : لجمله (١٣) د : بحيث يدفع // م ، ط : مو أراط :
مذا + الاندفاع (١٤) م : جم لطيف ، وفي ط : سنيف // ط : ولا يحفظ (١٥) ط : يكيف
(١٦) ط : نشو الأشخاص ، وفي م : نشء اللاشخاص .

غير مسلوك بها إلى الغاية الطبيعية . فصورتها عدم النَّضج، وغايتها الغاية العرضية التي تسبى الباطل، وقد بينا حكمه .

والنكرج يشاكل من وجه ، العفونة ، إلا أن النكرج يبتدئ من حرارة عفنية في الشيء تفعل تبخرا فيه لا يبلغ إلى أن ينفصل عنه بالتمام ؛ بل يحبسه البرد على وجه الشيء وظاهره ، فيداخل جرمه أو ما يغشي جرمه . ويحدث منه لون أبيض من اختلاط المواثية بنلك الرطوبة ، كما يعرض للتبريد ، ويبقى على وجهه . فإن لم تكن هناك حرارة ألبتة لم يكن تكرج ، وإن كانت الحرارة أقوى كانت عفونة ؛ وإن كانت أشد من ذلك كان تجفيف وإحراق .

<sup>(</sup>۱) م: – الطبيعة // في م ، ب ، سا : سقطت « النضج » //غ : الغاية المتصودة(الأولى) (۲) ط: يسمى. ( $\tau$ ) م: عقيمة. وفي ط : عفيفة//ط،: ميفط//م: تبعغراً (ه) في د زيادة واضطراب (۲) ط: يسمى.

هو: وظاهرة التى، وظاهره // م:فتداخل //د:انمبر أبيش (٦) م : التبرد // سنطت نـكس في م وفي ط : يكن (٧) سا : وإن كان // ط : عفونته (٨) سا : كانت (الثانبة)//د : تجنيفا وإحراقا

## الفصل السابع

#### فصل في

الطبخ والشى والقلى، والتبخير، والتدخين، والتصميد والذوب والتليين والاشتمال، والتجمير والتفحم وما يقبل ذلك وما لا يقبله

وأما الطبخ فالفاعل القريب له حرارة رطبة تسخن وتخلخل المطبوخ بما هو حار، ولذلك محلل من جوهره ورطوبته شيئا، ولكنها ترطبه بما هو رطب أكثر مما يحلل منه . ومع ذلك فإن رطوبته الطبيعية تتحلل من ظاهره أكثر من تحالها من باطنه . ومادته جوهر ويقبل الرطوبة الغريبة أيضا من ظاهره أكثر من قبوله إياها من باطنه . ومادته جوهر فيه رطوبة . فإن اليابس المحض لا ينطبخ إلا باشتراك الاسم . فإنه قد يقال للذهب وما أشبهه ، قد انطبخ ، وذلك إذا نفت الحرارة النارية ما فيه من الجوهر الغريب ، وخلصته نقيا .

وأما الشي فالفاعل القريب له حرارة خارجة يابسة . ولذلك يأخذ من رطوبة

<sup>(</sup>۱) م: الفصل التاسع // ط، د: الفصل السابع (۲) سا، ب، غ: فصل فی (۳) د: الدی، النی، م: والتصد (٤) د: والإشمال // م: والتخبر // م: والتغجر // سا: والتغثر،وفی ط: التفجم // ب: وما لایقبل (٦) ب،م: رطوبة یسخف//م: بما هی حرارة (۷) د: و کذلك//م: يمال //د: ومن رطوبته//ط: ولكنه يربطته، وفيب: لكن يرطبه //م: بما هی رطبة //ط: يمال مته (۸) م، ط: يتحلل // سا: ظاهرها (۱۱) ط: وما أشبه // م: نفت (۱۲) م: وخلصه (۱۳) م، د: الدی، د: له + فیه// سا: وكذلك // سا: رطوبته

ظاهر للشوى بالنحليل أكثر بما يأخذ من رطوبة باطنه ، فيكون باطنه أرطب من ظاهره وبخلاف المنطبخ ، وتكون الرطوبة للوجودة فى للشوى رطوبة جوهرية ، وقد لطفت وأذيبت فى المطبوخ . فقد تكون رطوبته ممتزجة من الشىء الطبيعى ومن الغريب .

والشى أصناف، فمنه ما تكون الحرارة الملاقية هواء ناريا، ويسمى مشويا على الاطلاق؛ ومنه ما تكون الحرارة الملاقية حرارة أرضية . فإن كان مستقره نفس النار الجمرى سمى تكبيبا، وإن كان مستقره جسا آخر أرضيا تسخن من نار خارجة منه، ثم سخن ذلك الجسم، سمى قليا.

وقد يكون منه ما يشبه الشي من جهة ، والطبخ من جهة ، وهو الذي يكون التأثير فيه بحرارة لزجة دهنية ، وهذا يسمى تطحينا . فلأن هذه الحرارة رطبة فهذا التأثير قد يشبه الطبخ ، ولأنها لزجة لا تنفذ في جوهر الشيء نفوذا يخلخه ويلينه ، بل يجمعه ويحصر رطوبته في باطنه بتشديد اللزوجة فهذا التأثير يشبه الشي .

وقد يقال للهضم والنضج طبخ أيضا باشتراك الاسم .

وأما التبخير فهو تحريك الأجزاء الرطبة متحللة من شيء رطب إلى فوق، بما يفاد من مبدأ ذلك بالتسخين .

والندخين هو كذلك للأجزاء الغالب فيها اليابس. فمادة التبخير مائية ومادة الندخين أرضية . والبخار ماء متحلل والدخان أرض متحللة . وكل ذلك من حرارة مصعدة . فالجسم الرطب ، كالماء ، لا يدخن ، والجسم اليابس ، كالأرض ، لا يبخر .

 <sup>(</sup>١) م: المنشوى ، وف د: « المشتوى » سقط فى نسخة م من قوله « بالتحليل أكثر ما يُخلف // ط: فيكون // د: ما يأخذ إلى قوله « الموجودة فى المشوى » (٣) ط: كلاف // ط: فيكون // د: المشتوى (٣) د: وفى المطبوخ (٥) ط: والشيء // ط: يكون

<sup>(</sup>٦) م: مستقره، مستقرها في كل من سا ، ب ، ط ، د // م : فنسخن // سا : يتسخن

<sup>(</sup>۹) من ( الأولى ) مكررة فى نسخة د (۱۰) م : ذهبية // ط : تطبيخا // م ، ب: سقطت: « قد » (۱۱) سا : يغذ // م : تليته

<sup>(</sup>١٢) ط. د : الثيء (١٦) سا : وهو كذلك (١٧) م : يتحلل (١٨) ط : لا يتبخر

وقد يكون جسم مركب من رطب ويابس يبخر ولا يدخن . وذلك إذا كانت الرطوبة فيه غير شديدة الامتزاج باليابس ، وكان اليابس عاصيالا يتصعد ، كن يمجن الطلق والحديد ، ويخمره بالماء ، ثم يقطره ، فإنه لا يقطر منه إلا الماء ، اللهم إلا أن يتولى في ذلك الباب حيل . ولا يجوز أن يكون جسم ممتزج هذا الامتزاج ويدخن ولا يبخر ، وذلك لأن الرطوبة أطوع لتصعيد الحرارة من اليبوسة . وكل ما يتصعد ويتبخر وبتدخن فأول ما يتصعد منه بخار ساذج لا محالة ، أو شيء الغالب فيه المائية ثم يصعد غير ذلك . فإن كان جوهر اليبوسة فيه بما يقبل فإن كانت فيه دهنية صعدت الدهنية بعد المائية . وإن كان جوهر اليبوسة فيه بما يقبل النصعد صعد حينتذ الدخان . وذلك لأن الرطوبة أطوع ، ثم المختلط من رطوبة ويبوسة كالدهنية اللزجة ، ثم شيء آخر ، فإنه ، وإن كانت مادة التبخير والتدخن ما قلنا فليس كالدهنية اللزجة ، ثم شيء آخر ، فإنه ، وإن كانت مادة التبخير والتدخن ما قلنا فليس إذا امتزجا فريما امنزجا امتزاجا شديدا ، حتى تعسر مفارقة أحدهما الآخر ، وانفصاله عنه .

وربماكان الامتزاج أسلس من ذلك . فإن كان المزاج سلسا أمكن أن ينفصل بعض الأجزاء عن بعض فيتبخر ويتدخن . وإن كان محكما لم يكن لبعض الأجزاء أن فنارق بعضا .

فإن كان الرطب جامداً فربما أثر فيه الحرحتى بذوب ؛ وربما لم يؤثر أثراً بذوب به ولكن يلين كالحديد . وربما لم يؤثر ، إذابة ولا تلييناً ، كالطلق والياقوت . ويحوز أن يكون جوهر الغالب فيه المائية ، وقد جمد جموداً لا يؤثر فيه الناركالياقوت . وكل

<sup>(</sup>١) سقط من د : « وقد يكون جم مركب من رطب ويابس يبخر » // ط : يتبخر // ق بخ : ينمند ، وقى م ، يصعد ، وفى ط ، سا ، ب : يتصعد (٣) م : بالحديد (٣) م : إلا بالماء // د : يقولوا (٤) د : ولا يجدر // ط : يتبخر (٦) ب : عن ذلك

<sup>(</sup>٧) سا ، د: فإن كان: (الثانية)// طـ: الجوهر(٨) طـ، د: التصعيد // طـ: من المختلط // م : كالنهبية (٩) سا ، ب،طـ، د: وإن كان // م ، سا: التبخر والتدخين (١٠) د : متبخر أو مدخنا

<sup>(</sup>١١)د : ــ امتراجا//م، ط: يعسر (١٤) سا،ط: أو يتدخن//م : فال كان (١٧) م : وقد يجوز

<sup>(</sup>۱۸) ب: وقد جمد

ماكان كذلك فهو رزين ثقيل لشدة تلاحم أجزائه . وإذاكان من هذه الأجساد ما قد يتحلل منه شيء بسير بالتسخين من النار ، إلا أن جوهره لا يفسد ، فقد يعرض أن تفيده النار رزانة واجباع أجزاء يصغر به ، كالنحاس والفضة وغير ذلك . فإن هذه إذا عمل فيها النار كثيراً انفصل عنها شيء من جوهر الكباريت والزرانيخ والسك ، وازدادت ثقلا، وذلك لأن الذي ينفصل منها هوشيء هوائي ، والهوائية تجفف . وإذا زالت وبقيت الأرضية وحدهاكان الشيء أثقل منه إذاكان مخلوطاً بهوائية وأصغر . فالجسم المبخر وحده هو الرطب، الصرف ، أو الذي لا تشند ملازمة رطوبته يبوسته . فهو غير محكم تلازم الأجزاء .

والجسم للدخن هو اليابس المحض القابلة أجزاؤه للتلطيف أو المركب الذى النزم رطوبته ويبوسته ، إلا أن جملة تركيبه مخلخل غير محكم ، فتقبل أجزاؤه الانفصال ، وتمين رطوبته على تصمد يبوسته . فإن كثيراً من الأجسام التي لا تتصمد بالحرارة ، أو التي يسسر تصميدها ، إذا اختلطت بالأجسام التي تنصمد خلطاً شديداً تصمدت .

فإن قوماً يرومون أن يصعدوا الحديد والزجاج والطلق وغير ذلك ، فلا يزالون يصغرون أجزاءه ، ويخلخلونها بالتربية في النوشادر المحلول . فحينتذ يوقدون عليه بقوة فيتصعد الجيع . وكثيراً ما لا يحتاج إلى أن يخلط به ما يصعد في نفسه ؛ بل يلطف وتصغر أجزاؤه تصغيراً مفرطاً ، فإنه حينتذ يقبل التصعيد مثل النحاس . فإنه مما يذوب ولا يصعد . فإذا زنجر زنجرة محكة جداً بالغة صعد عن أدنى حرارة .

<sup>(</sup>۱) م: - أجزاء //ط: اجزاؤه (٤) م: - النار (الأولى) (٣ ، ٤) ط: إذا عمل فيه النار (٤) م، سا ذَ كثيراً // ط: السبك// سا: الشك م: منه ، وفي ط: منها (٦) م: لكان التي ه // ب: - منه ط: وإذا // م: وأصفر // م: المتبخر (٧) م: والذي // م، ط: يشتد // م، د: ليبوسة (٨) ط: يلازم (٩) ب: المتدخن // ط، سا: القابل // م: الترمت (١٠) ط: رطوبته يبوسته (١١) م: ويعين (١١) م، سا. تصعيد // م، سا: يتصعد // ط: يتصيد (الثانية) (٣٠) سا: قوما يرون // سا: فيصعد م // سا: وكثيرا ما يحتاج (١٦) م: تمنير الثانية) (٣٠) سا: قوما يرون // سا: فيصعد م // سا: وكثيرا ما يحتاج (١٦) م: تمنيرا // د: فإن حيلان (١٧) ط: يتصعد الله المناط

وكذلك كثبر من الأجسام التي تنصمد بسهولة يجمل بحيث لا ينصمد ؛ إما بأن يغلب عليه مالا يصمد بمزاج قوى ، مثل النوشادر يحل ويحل الملح الحجرى ، ويخلطان خلطاً يغلب فيه الملح ، ثم يترك المخلوط مدة حتى يشند امتراجه ، ثم يعقد، فلا يدع الملح النوشادر أن يصعد ؛ لأنه ينوء به ويثقله ، وشدة الامتزاجلا عكنه من الافتراق .

لكن ذلك المجموع يذوب. فإن جمل النوشادر أغلب صمد، واستصحب الملح. كما إذا جعل الملح أغلب ثبت واستصحب النوشادر، وإما بأن تجمع أجزاؤه

جميعًا مدمجًا ، حتى يصغر الحجم ، ويشتد الاجتماع، وتتلازم الأجزاء ، فلا تتغرق، ولا تنصمد .

وقد يحاول قوم أن يجعلوا النوشادر وما يجرى مجراه بهذه الصفة .

وأما الإذابة فيحتاج الجوهر القابل لها إلى رطوبة تلازم اليبوسة . وإذا تحلت عن جمودها، وسالت، بقيت بعد التحلل والسيلان متلازمة. فإن لم تبق فهي متبخرة، وإن بقيت قليلا، ثم انفصلت، فهو مما يذوب ويتبخر مماً كالشمع.

وأما النليين بالنار كالحديد والزجاج، فيشبه أن لاتكون الرطوبة التي فيه بحيث تسيل بعد التحلل، وهذا قلَّما يتبخر. والرطوبة في الذائب أكثر منها في المتلين.وجيع مايلين ولا يذوب،بل مالا يلين ولا يذوب فإنه إذا أفيد كيفية حادة دسمة منشىء نارى مشوَّى به، أو يلقي عليه،سهل قبوله لفعل النار، فاستولت عليه النار، وحللت اليابس العاصي فيه، وخلخلت جو هره، حتى يسيل للتخلخل مثل الحديد والطلق والمار قيشينا والملح.

<sup>(</sup>٤) م ، ط: يمكنه (٥) د: ولكن // سا: جعلت // د: واستصحبه .

<sup>(</sup>٦) ط: بجم (٧) سقط من م: ويشتد الاجناع // م، ط: يتلازم // د: يتلاءم // م، ط: يتفرق(٨)م ، د: تصعد (١٠) م: إلى الرطوبة//م،ط: يلازم (١١) م،ط: يبق//م، ط، د: فهو متبخر (۱۲) في جميع النسخ: فهو (۱۳) ط: كما للحديد//د: فيشبه أل تكون // ط: فيشبه 🕂 بالرطوبة (١٤) ،ط: يسيل // م: قلما سخروا ، وفي سا: أول ما نبخر // وفي د: قل مايبخر (١٤) سا:أكثر منة//ط : ڧالتليين (١٥) ڧ ط ﴿وجميع ما يلين لايذوبِ﴾ تأتى متأخرة بعد. قوله : « بل ما لا يلين ولا يذوب » // في م : « بنتمة » بَدلا من « دسمة » // د : يشتوى (١٧) م : يسيل التخلخل وفي د : للتحلل // م : ومثل الحديد

فإن جميع ذلك إذا شوى بالكبريت ، أو الزرنيخ أو النوشادر وزبد البحر ، أو الملح المنخذ بالقلى ، أو أشياء أخر من هذا الجنس ، ذاب .

وأما الجسم المشتمل فهو الذى ينفصل عنه بخار ليس من الرطوبة والبرودة ، بحيث لا يستحيل نارا ، بل هو رطب حار دهنى أو يابس لطيف . فإن كان يابسا كثيفا أو رطبا لا دهنية فيه لم يشتمل . وجميع البخار المنفصل عن الدهنيات ، وعن الأشرية الحارة المزاج، والمياه البحرية ، يشتمل . وكل مشتمل فهو الذى من شأنه أن يتصعد عنه دخان قابل للاستحالة إلى النارية ، إشراقا وإضاءة وحرارة .

وأما المنجمر غير المشتمل فهو الذى تستحيل أجزاؤه إلى النارية إشراقا وإضاة وحميا، لكنه لا ينفصل عنه شيء، إما ليبوسته مثل الصخر والحجر؛ وإما لشدة رطوبته، حتى يكون ما يتحلل منه بخارا مائيا لطيفا لا يشتمل. واليابس منه يبقى في جوهره، فيحترق.

وأما المشتمل الغير المتجمر فهو الذي ليس من شأن أجزائه ، ما لم تتبخر ، أن تستحيل إلى النارية مثل الدهن ، فا نه لا يتجمر ألبتة ؛ بل يشتمل .

والمشتمل المتجمر هو الذي يجتمع فيه الأمران جميعا .

والفح من جوهر أرضى قابل للاشتمال بطل تجمره قبل فناء ما فى جوهره من المادة المستعدة للاشتمال .

والرماد هو بقية جوهر أرضى قد تفرق أجزاؤه ، لنصعد جميع ما فى أجزائه من

<sup>(</sup>۱) م: والملح (۲) م: من القلى ، وق سا: من الغلى // م: وأشياء //ب: أخرى // د: « الجسم » بدلا من «الجلس» (٤) م: ذهبي (٥) م: ذهبية // د: لم يشتغل // ما: جبيم // م: الذهبيات (٦) سا: الحار // ط: أو المياه // م: المجربة ، // م: تشتمل // سا، ب: فكل (۷) د: قابلا // م، ط، ب : إضاءه وإشراقاً وحرارة (٨) سا، ب، ط: الغير // م، ط: يستحيل (٩) م، د: ليبوسة // د: الحجرة (١١) ط: ما يبق // م: وبحترق، وقى د: فبحرق يستحيل (٩) م، فبر المتجمر (٦٢) د: ولكنه يشتمل (١٤) د: هو التي، الذي (١٥) م: بطل مخبره (١٧) ط: ليصمد

الدخان المتصمد. فإن كان جوهر الشيء مشتملا كان رمادا ، وإن كان غير مشتمل، بل متحجرا فقط ، أو ذائبا ، سماء قوم كلسا .

وقد يتفق أن يكون شيء واحد قابلا للذوب والندخن والاشتمال جيما كالشمع . ومثل هذا الشيء لا يكون عسر الإذابة كما تدري .

 <sup>(</sup>۲) د : وذائبا // م : قوما (۳) سقط من م : ينفق ال // ط : والاشتمال مما

<sup>(</sup>٤) م ، ط : الما تدرى .

## *الفصّــلالث*من فصل فی الحل والعقد

ينبغى أن يستقصى القول فى أمر الحل والعقد . فليس كل شىء ينحل عن إذابة الحر . فقد تنحل أشياء من البرد والرطوبة ، بل قد تنعقد أشياء من الحر . فإن الملح يمسر المحلاله بالنار ، وينحل بالماء والنداوة بالسهولة ، حتى يصير ماء من غير أن يكون داخله من جوهر الماء زيادة يعتد بها ، أويكون بحيث لو خلط مثلها بجسم يابس سيّله . والبيض ينعقد بالنار حتى يصلب بعد سيلانه ، وأعلاله . وكثير من الأشياء يعرض له أن لا ينعقد بالحر ، بل يختر . وكثير من الأشياء عمر من الأشياء يعرض الأشياء بختر بها جيماً ، كالمسل . وأما المنى فإنه يرق لا محالة بالبرد .

فنقول أولا: إن من شأن المائية أن تختر بالمخالطة ، وأن تجمد بالبرد ، وأن تنمقد أيضاً باليبوسة . فلذلك يصير الماء أرضاً ، لا بزيادة برد تلحقه . وإذا جمد البرد فربما كان ذلك بمشاركة من ضغط الحار أولا ، ومعونة منه حتى يحدث بخاراً حاراً ، ويتحلل فيتبعه الجود .

وأيضاً فإن من شأن للمائية أن تتحلل وترق بالحر ، وذلك معلوم . ومن شأنها أن 🕒 ١٥

<sup>(</sup>۲) سا ، ب : فصل فی (٤) ب ، سا : نستقمی // ب : الحر + والبرد (٥) سا : به فقد // م ، ط : ينهد // م ؛ ميز انحلاله ، // م ، ط : ينهد // ط : من البرودة ، وفی م : البرود // م ، ط : ينهد // م ؛ ميز انحلاله ، وفی ط « يصبر » (٦) م : بسهولة // سا : من داخله (٧) ) : يقيد بها // د : « فها مطلة » بدلا من « مثابا» وفی «م» : مثالها // د : والتبين (٨) م : يمقد // سا : تنمقد (٩) سا : با ما // م : با لمن (١١) م ، ط : يختر // م ، ط : يجمسد // م ، ط : يتملل (١٧) ب : ولقاك // م ، ط : يلحقه (١٣) م : أو يتحلل (١٥) م : فن شأن // م ، ط : يتحلل ويرق

تغتر بالمخالطة : إما بالحقيقة فبمخالطة الأرضية ، كما يحدث عنه الطين ، وإما بالحس فلمخالطة الهوائية ، كما يحدث عنه الزيد ، وذلك بكثرة ما يحدث من السطوح التى ينمكس عنها البصر ، فلا ينغذ نفوذه في المشف . ومع ذلك ، فيكون الهواء لشدة اجتماعه في المحتقن إياه المنحنى عليه بثقله يعرض له من اللقاومة ما يعرض له في الزق المنفوخ فيه إذا دفع باليد وراء الزق .

ومن شأن الأرضية أن يشتد جفوفها بالحر . فيجب أن يكون بحيث يتندى ويسيل بالبرد ، فيكون البرد من شأنه أن يجمد السيال ويلين ضده .

والحر من شأنه أن يدمج ويجفف اليابس وأن يرق ضده .

ومن شأن الهوائية والنارية ألاّ يجمد الماء فى طباعهما من اللطف، وإن صارا بحيث ١٠ بجمدان فقد استحالا عن جوهرهما .

وأينا رطوبة حصلت فيها أرضية وهوائية لم تجمد بسبب الهوائية ، ولكنها تختر من الحر والبرد جميعاً . أما من الحر فبسبب ما فيها من الأرضية ، وأما من البرد فبسبب استحالة ما فيها من الهوائية إلى المائية . وهذا كالزيت .

واليبس من طباعه أن بحيل الضد إلى مشاكلته . فاليبس من شأنه أن يجمد .

وكذلك الرطوبة من شأنها أن تذيب ونحل. وهذا هو الحق.

والحرارة تمين كلا من اليبوسة والرطوبة على فعله فالرطب الحار أشـــد تحليلا لما يحل به . واليبوسة الحارة أشد عقداً لما يعقد بها .

<sup>(</sup>۱) م، ط: يختر // سا: وأما // م: بمخالطة // د: كما يحدث // د: - الطبن // م: وإما بالحية . (۲) سا: فلمخالطته وفي ط: فبخالطه (۳) م: الشف (٤) م: يثقله // سا: في الرق ،وفي « د » في الذي (٥) م: إذا وقع ، وفي « ط » إذا رفع // د: الذي (٦) م: حقوقها // م، د: يبتدى • (٧) م: - فيكون البرد // م، أو يلبن (٨) سا: توق (٩) م: طباعها (١١) سا: وأيما // م: يجمد (١٢) د: ومن البرد // من (الثانية) سقطت في د (١٥) ، ، ط: يذيب (١٦) م: عقد للماء // د: يعقد به

وأما العسل فيجعله الحر أولا أرق فى قوامه . وذلك لما يتحلل من لطيفه ، فيكون هو أرق بالقياس إلى ماكان قبل أن مسه الحر . لكنه إن أصابه البرد لم يكن أولا أرق بالقياس إلى ماكان من قبل . وذلك لأن فى هذه الحال يجمد أشد مماكان قبل . فالبرد يجمده لأن فيه يبوسة . فتغلب بالحر على ما علمت ، وبعينها تحلل ما يتحلل من الرطوبة .

وأما الزيت فعسيراً ما يجمد ، وذلك للزوجته ، ولما فيه من الهوائية ، وإن كان قد يختر لاستحالة هوائية إلى الضبابية . والطبخ لا يختره كثير تخثير ، لأنه لا يقدر على التفصيل بين رطوبته ويبوسته ، لأنه شديد الاختلاط جداً . ولذلك هو لزج . وإنما ينقص قدره لتبخر ما يتبخر عنه . لكن المتبخر يكون في صفة ما يبقى فيه من حيث إنه يتصعد ممتزجاً من الجوهرين ، لا ألطف كثيراً منه ، وذلك كما يتبخر الصاعد عن الماء ، ويترك الباقى بحاله . والزيت يعسر تصعيده لأنه لزج مشتعل .

وأما البيض فإن الحر يعقده عن سيلانه ، ثم يحله بالتفرين لا بالتسيل . وإنما ينعقد البيض بالحرلان المنبث في جوهره يبوسة رقتها النضج في الرطوبة . فإذا ما سخن استعانت اليبوسة بالحرارة ، على ما فد وقفت عليه ، فغلبت الرطوبة وعقدت .

ومادة الملح ماء عقده يبس أرضى خالطه بمعاونة حرارة . فلذلك ينحل بالبرد ، ه و وخصوصاً إن كان مع الرطوبة . وقد ينحل أيضاً برطوبة حارة ، إن لم تكن الرطوبة لزجة . فإن اللزج لا يفعل رطوبته حلا ، ويزيد حرارته عقداً . وأغلب ما يحل الملح هو

<sup>(</sup>۱) م ، ط : فتجله // م : الحرارة لا أوق ، وفي سا : الحر لا أوق // م : لطيفة .

(۲) م : من قبل (۳) ب : كان قبل // ط : تجدد (٤) سقط من نسخة د : لأن فيه رطوبة والحر بجده // د : فيغلب ، وفي م : فينتلب (٥) م : وبعينها يتحلل // ط : الرطوبات (٦) م : للزوجية ، وفي د : الزوجية // م : لما فيه // د : قد (٧) الضبابية مطموسة في م // د : تختيره (٨) ط : رطوبة ويبوسة (٩٠٠١) سقط في م من قوله : « قدره ليتبخر » في م // د : تختيره (٨) ط : لتبخير // سا ، د : من الماه // د : وتوك (١٢) م : مقد من (١٢) ط : لأن المذيب + المنبث // م : وقفها (١٣) د ، ط : فأما إذا ما سخن (١٦) م : مأيضا // م ، ط : يكن الرطوبة

الرطوبة ، لأن انعقاد مادة رطوبته هو بسبب اليابس الأرضى الذى فيه ، ولو لم يكن هناك رطوبة انعقدت ، بل يبوسة أرضية ، لكان يعسر انحلالها بالرطوبة .

وأما البرد فيحله لإيهانه قوة اليبوسة التى فيه المستفادة من الحر الذى يسببه ماقدر اليابس على عقد تلك الرطوبة المقتضية للسيلان في مثل حالها .

ومن الأشياء ما يجمد بالبردوينحل بالرطوبة كالدم فهومائى أرضى . فلمائينه يجمده البرد ، ولأرضيته تحله الرطوبة . والشظايا التى فى الدم تمين على إجماد الدم ليبسها . وإن كانت الشظايا قليلة أبطأ انمقاده . وأما المنى فإنما نختره الربح المخالطة ،وهى الهوائية ، فإذا كسرها البرد وأحالها ، أو انفصل ، رق . والدم قد ينمقد ، لكنه إن كان رقيقاً جمد ولم يختر كالماء . وإن كان غليظاً خثر أولا ، لاختلاف جود أجزائه ، والجبنية هى علة انمقاد اللبن لأرضيتها و يجفيفها . وكل لبن قليل الجبنية فهو لا ينمقد . وكذلك إذا نزع جبنه لم ينمقد .

والدم أيضا فإن ثقله والليفية التى فيه سبب من أسباب انمقاده . فإن قل ثقله وليغه ، كمم بعض الحيوان ، أو الدم الغير النضج الماثى من كل حيوان ، إذا نزع عنه ليغه ، لم يجمد .

وكل ما ينحل بالحر فهو الذى جمد بالبرد، والغالب عليه الرطوبة وكل ما ينحل بالبرد فهو الذى جمد بالحر والغالب عليه اليبوسة . وقد يجتمع الحر والبرد على إجاد الشىء فيصمب حله ، وإذابته . وذلك الشىء هو الذى أعان الحار على جموده بما حلل من الرطوبة ، وبما غلب من سلطان اليبوسة ، وأعان البرد على جموده بكره على ما بق

<sup>(</sup>۱) ب: انتقاده في مادة (۲) م: تعسر ، (۳) د: فيجعله // م: لا نهاية (٤) سا: ﴿ على ﴾ مكررة // م: سقطت السيلان ، ووضع بدلا منها ﴿ ذلك لأن ﴾ (٥) ب: فلمائية ( ٥ ، ٦ ) م: بجعد بالبرد (٦) م، ط: بحله الرطوبة // م: جاد الدم (٧) م: وهو (٨) ب: وانفصل ، وفي ط، د: وانفصل عنه (٠٠) م: فإنه لا يتعقد (٢١) م: يستمد أسباب // سا: كيفه وثقله (١٣) سا: بعض الحيوانات // م: بالبرد ، وفي د: بجمد والدم غير // ط: التضيح (١٥، ١٦) ب: ما يتحل بالحر (١٦) ب: جد بالبرد ، وفي د: بجمد بالبرد والفالب عليه الرطوبة وكل ما يتحل بالحر فهو الذي يجمد بالبرد والفالب عليه اليبوسة (١٧) سقطمن ﴿م﴾ عليه الرطوبة وكل ما يتحل بالحر في الذي يجمد بالبرد والفالب عليه اليبوسة (١٧) سقطمن ﴿م﴾ عليه الرطوبة وكل ما يتحل بالحر ولها الذي يجمد بالبرد والفالب عليه اليبوسة (١٧) سقطمن ﴿م﴾ عليه الموادة وذلك الثيء ﴾ (١٨) م: وما ظلب ، وفي ط: ﴿وربما ظلب ﴾ // م: يكسر وبملي

رطبا منه ، فيشاركان على إجاده . وهذا مثل الحديد ومثل الخزف . فإن كانت قد بقيت فيه رطوبة صالحة أمكن أن يذاب بالاحتيال ؛ وإلا فبالقسر. فإن الخزف أيضا يلين ويسيل في شدة الحر .

واعلم أن الحر إذا اشتد سلطانه خلخل المادة وستيل الرطوبة ، فأبطل معه إجماد اليابس الذي يستمين به ، وبما يحدث منه في تلك البيوسة أيضا من تخلخل .

والملح والخزف قد يذوب آخر الأمر . لكن الملح إذا أراد أن يذوب لم يكن ؛ لأن اليابس فيه قليل فى السكم ، كثير فى القوة . وكذلك حاله إذا انحل فى الماء . وأما أشياء أخرى فأولا لا تلين ونخثر ، ثم تذوب .

والرطوبات القابلة للخثورة منها أرضية كالعسل، ومنهاهوا ثية أرضية مثل الزيت. وكل ما يختر بالبرد، وفيه هوا ثية ، فإنه يبيض أولا لجمود هوا ثينه وقربه من المائية .وكثير من الرطوبات إذا طبخت في النار ابيضت أيضا كالزيت. وذلك لنحلل الوسخ منه و محلل، شىء من المائية والهوائية التى خالطته . وكثيرا ما تسود لما يخالطها وينحصر فيها من الدخان بسبب الاحتراق .

والمدوف فىالرطوبة منه ما ينحل ومنه ما يختلط . والذى ينحل فهو الذى لايرسب، وهو الذى يرجع إلى أجزاء صغار ليس فىقوتها أن تخرق جرم الرطوبة وتنفذ فيه كالملح والنوشادر . ومنه ما يرسب كالطين إذا حلل فى الماء . فإنه لا تفعل الرطوبة فى تحليله

<sup>(</sup>۱) م ، ب : فيشاركا ، وفي د : فيتشاركان // م + ومثل الحديد . (٤) سا: — وسيل الرطوبة (٨) ب : وأما الأشياء الأغرى // م ، ط : لا يلين ويختر ثم يذوب . (٩) م : للخثور (١٠) ب ، د : بجمود (١١) م : ويحلل (الثانية) (١٢) م ، ط : يسود (١٤) ط : والمذوب في الرطوبة . والمدوف هو ما يذاب في الماء من مسك وهيره . القاموس المحيط . (١٥) م ، ب : يرجع إلى آخر // م : يحترق // م ، ط : ينفذ (١٦) ط : في تحمله

ما تفعل في تحليل الملح ، لأن مسام الملح كثيرة ومستقيمة ، وأجزا و الطيفة . وليس كذلك حال الخزف ، ولا تنفذ فهما الرطوبة نفوذا مفرقا .

ومن أراد أن يمزج أشياء مختلفة مزاجا يشند تلازمه فهو يحنال في حل تلك الأشياء ثم جمها ، ثم عقدها . لكن أكثر ما يفعل به ذلك يبطل خاصيته . وكثير منها يبقى خاصيته كالملح والسكر .

والرطوبة ، إذا كانت مغلوبة ، جمدت بأدنى برد ، وأنحلت بحرارة شديدة . فإن كانت غالبة فبالضد . فلذلك ما كان الرصاص يسهل ذوبه ، ويبطىء جموده ، والحديد بالمكن .

 <sup>(</sup>١) م، ط: يفعل (٢) سا ، د : ولا ينفذ فيه (٤) ط: ثم يعتدها // م : ذلك به // سا : وكثيرا // ط : ما يبق (٥) م : والفكر (٦) م : «والرمادية» بدلا من «والرطوبة» ٥
 (٧) م : وإن كانت // م : دونه بدلا من ذوبه // م : ويبطل جوده .

# الفص*لالت سع* فصل في

#### أصناف انفعالات الرطب واليابس

وأما الابتلال والانتقاع والنشف ولليعان فلنتكلم فيها ، فنقول .

إن من الأجسام ما يبتل، ومنها مالا يبتل. أما الذى يبتل فهو الذى إذا ماسه جسم مائى لزمه منه رطوبة غريبة ؛ والذى لا يبتل فهو الذى إذا ماسه ذلك لم يعرض له هذا العرض. وذلك إما لشدة صقالته ، وإما لشدة دهنيته . على أن الدهنية تفعل ذلك بما يحدث هناك من الصقالة . فإن الصقيل ، لاستواء سطحه ، تزلق عنه الرطوبة إلى جهة تميل إليها بالتمام . وأما غير الصقيل فتلزم الرطوبة ما فيه من المسام ، ثم يتصل ذلك اللزوم ، فيحصل منه شيء كثير على وجهه .

وأما الانتقاع فأن يغوص الرطب فى جوهره، فيحدث فيه لينا، مع تماسك. فإنه إن لم يحدث فيه لينا لم يقل منتقع مبتل.وليس كل مبتل منتقعا. وكل منتقع مبتل.وليس كل مبتل منتقعا.

والأجسام الرطبة إما رطبة برطوبة هي لها في أنفسها ، مثل الغصن الناضر ، وإما رطبة رطوبة غريبة .وتلك إما لازمة لسطح الجسم ،كالحب المبلول ، وإما غائصة في عمقه، كالجسم المنقوع في الماء .

 <sup>(</sup>١) م: الفصل الثامن (٧) سا ۽ ب: فصل في (٥) د: ما ببتل منه ومنه ما لا يبتل // ب: جسم + هو (٦) م: لرمته (٧) ب: ﴿ وإما لشدة » مكررة// ط: يفسل (٨) م، ط: يزلق (٩) م، ط: فيلزم // م: يحصل (١١) ط: أما // د: \_ في جوهره (١٢) م، سا: نقل //سا: منتقما (الأولى)// م: أيضا (١٣) سا: د. يمنتقم (١٤) سا: رطبة (٢١) د: المنتقم

وإذا نفذت الرطوبة فى العمق ، ولم يحدث العارض المذكور ، كما فى حال النشف الذى لا يبلغ الترطيب البالغ ، فلا يسمى نقيعا .

والنشف يحدث لدخول الرطوبة المائية إثر ما ينفش من مسام الجدم اليابس من الأجزاء الهوائية المحصورة فيه المحتبسة في مجاريه بالقسر لضرورة الخلاء. فإذا وجدت ما ينفذ ، ويقوم مقامها ، أمكنها أن تتحلل بالطبع الذي يقتضى مفارقتها له . فإن انحصار الهوائية في الأرضية وفي المائية انحصار قسرى . فإذا تحلل وانفصل وجرى للماء في مجاريه فريما عرض لما يجرى في المسام ، وخالط الجسم ، أن يتمقد من اليبوسة للمخالطة لمثل السبب الذي ينعقد له الملح ، وما يجرى مجراه . فيعرض له ما يعرض في الجص إذا خلط به الماء \_ وكذلك في النورة وغيره . وريما لم يعرض .

وكثير مما ينشف يعرض له أن يجف فى الحال . وذلك لأن الرطوبة إذا كانت قليلة ، وانجذبت بالقوة إلى باطن لم يجب أن تحتبس على الظاهر إذا لم تجد الهواء الآخر الماس للرطوبة يتبعها منجذبا عن انجذابها من الهواء للنفصل . ويكونجذب الهواء الآخر للمقسور أشد من ممانعة الهواء الذى فى موضعه الطبيعي ، لأن المقسور المحبوس المضيق ذو ميل بالفعل .

والذى فى موضعه الطبيعى لا ميل له بالفعل ، إلا إذا تحرك وزال عن موضعه . وإنما ينفعل من الهواء الحادث فيا نحن فيه من الهواء ما هو ساكن فى موضعه لا ميل له . وإذا تحرك غلب ميله الطبيعى أيضا ، فلم يكن ميل الساكن الذى لم يتزعج من ذاته ميلا طبيعيا .

10

<sup>(1)</sup> م: تقدمت الرطوبة (۲) سا ، د: نقا . (٥) م ، د: مقامه // م ، ط : يتحلل (٧) سقط في م: من قوله «فر بما عرض لما جرى» إلى قوله : وما يجرى، وفي ط ، د . يجرى بدلا من جرى ، (٨) د : سقط « الملح وما يجرى »، وفي ط ، د : بجاريها بدلا من بجاريه (٩) د : فيره (١٠) سا: وكثيرها (١١) م ، ط : يحتبس/ط : إذ نجد ، وفي د : إذا انجذب (١٢) م : سقطت « الماس الرطوبة » // ط : فيكون الهواء //ب : الآخر (١٥) م : إلا أن (١٦) سا : مما هو (١٦) د : لاميد له (١٧) م : له ينزعج

وإذا كانت الرطوبة المنشوفة مائية رقيقة أسرع نفوذها. وكثيرا ما تكون سرعة الحركة سببا لتسخين الرطوبة ، حتى تتبخر و تتحلل. وإن لم تكن الرطوبة مائية ؛ بل كانت دهنية ، أبطأ نفوذها . ولا ينشف من الأجسام اليابسة إلا ذو مسام موجودة بالفعل لطيفة . وأما للصمت فلا ينشف ، وكذلك مسامه مملوءة من غير الهواء .

وقد بقى مما نحن نتكلم فيه الانحصار والاتصال والانخراق .

فالانحصار هو قبول الرطب وضعا يلزمه شكل مساو لشكل باطن ما يحويه . فإن كان مايحويه مشتملا على جميعه تشكل جميعه بشكله ؛ وإن كان أعظم منه ، فإن كان الجسم الرطب ماثيا ، وينقص من الحاوى سطحه الأعلى ، تشكل علوه بتقبيب . والسبب فى ذلك التقبيب أن ذلك السطح لا يلزمه شكل غريب . وإذا لم يلزمه كان له الشكل الذى عن طبعه هو الكرى .

والجسم الرطب إن كان مخلى عنه امتد فىوضعه نافذا ؛ وإن كان محصورا أو ممنوعا تشكل فى الحاصر والمسانع بمثل شكله .

وأما الاتصال فهو أمر يخص الرطب ، وهو أن الرطب ، إذا لاقى ما يماسه ، بطل السطح بينها بسهولة ، وصار مجموعها واحدا بالاتصال . واليابس لا يسهل ذلك فيه .

والرطوبات المختلفة إذا اجتمعت، فما كان منها مثل الماء والدهن، ظهر تميز السطوح فيها ؛ وما لم يكن كذلك ؛ بل كان مثل دهنين ، أو مثل شراب وخل و ماء ، لم يظهر . فيشبه أن تنحد فى بعضها السطوح اتحادا ، وأن تخنى فى بعضها عن الحس . وتحقيق الأمر فى ذلك وتفصيله فى كل شىء مما يصعب .

 <sup>(</sup>۱) د: دقیقة // م، ط:ما یکون (۲) سا ، د لنسخن // م، ط: یتبخر و پتحلل // م، ط:
 یکن الرطوبة (۳) م: فلا (٤) م : ولذلك // م : مسامه مطموسة // م : فير الماء (٦) م :
 والانحصار (۷) م : \_ تشكل جبه ، وفي ط : فتشكل ، وفي سا « تشكله » بدلا من « بشكله »
 (۹) سا : \_ له (٠٠) م ، طبیعته // (الأولى والثانیة ) // م ، سا : الكروی

<sup>(</sup>۱۱) م : ــ نافذا (۱۲) م ، ط : يشكل (۱۳) يماسه هكذا في بخ ، وفي م،ط ، د : يجانسه وفي سا : يشاكله (۱۷) م ، ط : يتحد // م : ــ في بعضها

وأما الانخراق فهو خاصية الرطب ، وهو سهولة انفصاله بمقدار جسم النافذ فيه ، مع النثامه عند زواله . وأنواع تفرق الاتصال هي الانخراق والانشقاق والانكسار ، والانرضاض والتفتت .

فالانخراق يقال لما قلنا ، وقد يقال لما يكون من تفرق الانصال للأجسام اللينة ، لا لحجم ينفذ فيها ؛ بل يجذب بعض أجزائها عن جهة بعض ، فينفصل .

وأما الانقطاع فهو انفعال بسبب فاصل بنفوذه ، يستمر مساويا لحجم النافذ فى جهة حركة نفوذه لا يفضل عليه . وإنما قلنا من جهة الحركة لأنه يجوز أن يفضل على الحجم من الجهة التى عنها الحركة .

وأما الانشقاق فهو تفرق اتصال عن سبب تفريقه فى جهة حركة أكثر من الموضع الذى تأتيه قوة السبب أولا . وهذا على وجهين :

فيكون تارة بمداخلة جسم ذى حجم، فيزيد تفرق الاتصال فى الجهة التى إليها الحركة على حجمه.

والثانى أن لايكون لأجل حجم نافذ ؛ بل لجنب يعرض للأجزاء بعضها لبعض . والسبب فى ذلك أن الجزءين المفصولين يكون بينهما جسم مستطيل ؛ ويكون الجزءان يابسين وإلى الصلابة ما ها . فإذا حل عليهما بالتفريق لم يجب الأجزاء الطولية المحمول بالقوة عليها وحدها للتباعد ، مع بقاء الاتصال ، كأنها لا تنحنى ؛ بل هو ذا يجب أن يكون تباعدها مستنبعا لأجزاء كثيرة . وأكثر ما ينشق طولا لا ينقطع عرضا .

<sup>(</sup>۱) سا : خاصة م : + وهو الرطب// م : جسم النافذ (۷) م : أنواع يفرق // د : فهو
(۵) سا : لجذب//م: من جهة (٦) م،ب:لسبب//ب:فاضل//م:بنفوذ ويستمر (۷) م : لايفصل
(٩) م ، ط : يفرق // م : طلى جهة (١١) م : يزيد (١٣) م : - أن // ب ، ط : بجذب // د : « عن بعض » وفي « سا »: بعضا (١٤) د : مستمر طويل وفي ب : جسم مستمر طويل .
(١٥) د : يابسان // م : ما هنا // د : فإذ (١٦) د : وجدها // ط : ينحني // في جميع النسخ ما عدا د : هو ذا ، وفي د : هو ذي (١٧) في سا : طولا ينقطع وفي م : طولا يقطع ، وفي ط : طولا ينشق

ومن أنواع القطع الحرد والخرط والنقر والنشر والثقب والحفر ، وغير ذلك عما لا نطيل الفصل بتحديده .

وأما الانكسار فهو انفصال الجسم الصلب بدفع دافع قوى من غير نفوذ حجمه إلى أجزاء كبار؛ والانرضاض كذلك إلى أجزاء صغار .

أما التفتت فكالانرضاض ، إلا أنه بما ينهيأ رضه لقوة ضعيفة . والمنكسر والمنكسر والمنكسر والمنكسر منافذه أقل وأعظم . والمنرض منافذه أكثر وأصغر . وكلاهما منافذهما يتصل عند حدود محكمة يتماسك بها . والمتفتت منافذه كثيرة صغيرة ضعيفة النثام الحدود .

ونقول أيضا إن من الأجسام للركبة ما هى لينة ، ومنها ما هى صلبة . واللبن هو الذى ينطامن سطحه عن الدفع بسهولة ، ويمكن أن يبقى بعد مفارقته مدة طويلة أو قصيرة ؛ وبهذا يفارق السيال. فإن السيال لا يحفظ الحجم إلا زمانا يجب ضرورة بين كل حركتين مختلفتين ، وفى ذلك الزمان يكون ملاقيا لفاعل الحجم ، ولا يمكن أن يحفظ الحجم والشكل مع مفارقة الفاعل ألبتة .

والصلب هو الذي لا يتطامن سطحه إلا بيسر.

ثم إن أنواع اللين تقبل أنحاء من التشكيل والوضع لا يقبلها أنواع الصلب . فمنه المنشدخ ، ومنه ما ينحنى . والمنشدخ أعم من المنطرق . وذلك لأن المنشدخ هو الذى تتحرك أجزاؤه إلى باطنه . فمنه مايبق على ما يعمل به من ذلك ، وهو المنطرق . ومنه ما لا يبقى ؛ بل يعود مثل الإسفنجة التى تعتصر فتعود .

<sup>(</sup>۱) د : والحرد (۲) م : يطيل // ب : بتعديده (۳) سا : تعدد حجمه ، وفي ط ، د : نفوذ حجم فيه (۵) م : \_ أما // سا : يتهيأ منه (٦) سا :الفتت//ب : والمنكسر // ط : « منافذة » (٩) د : فتقول (١٠) د : الرفع // سا : سهولة (١١) ب : لأن السيال ، وفي د : سقطت «فإن السيال »//م: من كل (١٢) م . د : تلاقيا (١٣) ط : مفارقته (١٤) م . سا : يقسر (١٥) م ، ط : يقبل إنما // سا : لا يقبله (١٦) م : يفتر خ // ط : المتطرق //ب : \_ وذلك (١٧) م ، ط : يتحرك // م : ومن ذلك // ط : المتطرد (١٤) م : يعمر // في د : ومثل .

وبين المنعصر والمنطرق فرق ؛ لأن المنطرق متصل الأجزاء غير مشوب بجسم غريب. وإنما يتطامن جزء منه مجيبا للدافع ، لا بخروج شيء منه . والمنعصر يتطامن بخروج شيء منه ، ويخرج منه دائما ، إما مائية وإما هوائية . ثم يجوز أن يبق على حاله ، ويجوز أن لا يبقى . فالمنطرق هو المندفع إلى عقه بانبساط يعرض له في القطرين الآخرين ، قليلا قليلا ، وهو يحفظ ذلك في نفسه ، ويكون من غير انفصال شيء منه .

والمنعصر يخالفه فى كلا الشرطين أو أحدهما. والمنعصر الذى يبقى على الهيئة التى يفيدها العصر، إن كان يابسا يسمى متلبدا ، وإن كان رطبا يسمى منعجنا. ويقال انعجان أيضا لاندفاع الأجزاء اليابسة فما يخالطها من الرطوبة المائية ليشتد بذلك تداخلها.

ويعرض لكل منطرق أن يترقق ، فيكون من حيث يندفع في عمقه منطرقا ، ومن حيث ينعصر في عمقه أو يزيد ، في قطريه الآخرين ، مترققا .

وأما المنحنى فهو الذى من شأنه أن يصير أحد جانبيه الطوليين أزيد، والآخر أنقص بزواله هن الاستقامة إلى غيرها . وذلك يكون ثلبن فيه مطاوع . ويكون ذلك لرطوبة فيه.

والتمدد هو حركة الجسم مزدادا فى طوله منتقصا فى قطريه الآخرين . وذلك الجسم إما لزج وإما لين جدا . والأولى أن يسمى هذا لدنا ، وهو الذى يقبل التمدد والعطف ، ولايقبل الفصل بسرعة .وإنما يكون الحال كذلك فى جميع ذلك ؛ لأنه يكون قد اشتد مزاج رطوبته ويبوسته ، حمى إن رطوبته لاتسيل ؛ بل تهاسك لشدة ما خالطها من اليبوسة .

<sup>(</sup>۱) م: والمتطرق (۷) د: عجيبا للدافع // م: لا يخرج (۳) د: + من بعزوج شيء //م 

ها ماهية » بدلا من «ماثية » //د: أو هواثية (٤) م: فالمتطرق // م: انبساط (٥) د: قليل (الثانية)

// د: ويمكن من غير (٦) د: كل الشرطين (٧) د: أو يقال (٨) م: انمجنان ، وفي سا:
انمچاف // ب: سقطت « أيضا» (٩) ط: متطرق // ط: متطرق (١١) م: الطولين ، وف د:

هالطولين » مكررة. (١٢) د: بزوالته (١٣) م: الرطوبة فيه (١٦) سا، ب: حبدا // م: هذا الهنا (١٧) م: لأنه لا يكون (١٨) د، سا: امتراج // م: يسيل // م، مذ: بهاسك

ويبوسنه لا تتفرك، ولا تنفتت؛ بل تناسك لشعة ما جمها من الرطوبة؛ إذ الرطب يناسك متقوماً باليابس، واليابس يناسك مجتمعاً بالرطب.

فن المتمدد ما يلزم المادّ له بالالتصاق ، وهو اللزج ، ومنه مايلزمه بتعلقه به كالقير . وهذا الصنف لا يسمى لزجا ؛ بل لدنا . فإن اللزج ما يسهل تشكيله وحصره ، ويلزم جرمه ما يماسه . وذلك بسبب أن الغالب فيه الرطوبة . لكن اللزج ألزم من الرطب ؛ لأن الرطب سيال جدا . وأما اللزج فإن أجزاءه التى تلزم الشيء أكثر من أجزاء الرطب ؛ لأن اللزج لا ينفصل بسهولة إلى أجزاء صغار انفصال الرطب ، فتكون حركته أبطأ ، وزواله أعسر .

وليس كل لزج يمتد ، فإن الدهن لا يتمدد . ولكن كل لزج له قوام صالح . وإنما يقبل التمدد من اللزج ما لا يجف . وذلك هو اللزج الحقيق . فإن اللزج النام اللزوجة لا يجف ؛ بل إنما يجف لزج لم يبلغ مزاج رطبه ويابسه مبلغا لا يتميزان بعد . كنه مع ذلك امتزاج متداخل جدا لا ينفصل إلا بقوة محلة لطيغة . والأجسام التي في طباعها رطوبة يعتد بها ، فإما أن تكون بكليتها جامدة ، فلا تنطرق ولا يمند ولا تنحنى كما يعرض للياقوت والبلور ، وكثير من الحجارة التي تنكون عن مياه تجمد ، بل كنفس الجد ، وإما أن يكون فيها بكليتها فضل من رطوبة ليس يجمد . وإنما ليس و يجمد لدهانته . فذلك الشيء ينطرق ، وخصوصا إذا حمى ، فسال أيضاشيء مما هو جامد . فإن سيّل الجيع عاد ذائبا .

<sup>(</sup>۱) // م: ينفرك // م: ينفت // م، ط: ينماسك // م: من البيوسة د: \_ الرطب // م: إذا الرطب (٣) سا: ق النمدد // م: النمدد // م: \_ ما // م: « البسبر » ، وق ط: القبر ومناه القار . أما : أما في بقية النسخ فهى السبر . (٧) وق م: البسبر // أما في بقية النسخ فهى : السير (٥) م: الرطوبة (٧) م ، ط: فيكون // أما في بقية النسخ فهى : السير (٥) م: الرطوبة (٧) م ، ط: فيكون (٩) سا ، د: بمعند (١٠) م: الزج (١١) سقطت من «م» : «بل إنما يجف // م: وطبة ويابت (١٢) سا : متداخل جزءاً (١٣) ط: معند بها // م ، ط: يكون // م: يتطرق // م ، يتطرق // م، ط: ولا يمتد ولا يتحنى (١٤) ط: التي يتكون (١٦٠١ ) سقط في م من « بل كنفس الجد » م، ط: ولا يمتد ولا يتحنى (١٥) ط: بكاتها // د: فضل عن (١٦) ط: يتطرق// م: خصوصا

والنار، وإنكانت تعقد بمعونة البابس ففلك إلى حد، ما دام لم يشتد فعلها في البابس، ولم تخرجه عن كونه يابسا كثيفا . فإذا أفرط فعلها في البابس خلخلت البابس أيضا . فإذا تحلل البابس تحلل الجميع .

<sup>(</sup>١) م: \_ بمونة اليابى // سا ، د : فعل (٢) م : يخرجه // م : فا ذا فرط // د : فعل // سا ، د : خلخل//سا : وإذا (٣٠٣) ط : فاذا تخلخل اليابى تخلخل الجميع ، وفي (د) : تحلل الجميع في آخر المتالة زادة في نسخة د وهى : ثمت المتالة الأولى من الفن الرابع من جملة الطبيعات في الآثار العلوية بحمد الله وحسن توفيته .

### المقالة الثانية من الفن الرابع في الطبيعيات

هذه المقالة نصف فيها جملة القول فيا يتبع للزاج من الأحوال المختلفة ، وهي فصلان.

### الفصل لأول

#### فصل في

ذكر اختلاف الناس في حدوث الكيفيات المحسوسة التي بعد الأربع، وفي نسبتها إلى المزاج، ومناقضة المبطلين منهم

أما للزاج وما هو ، وكيفهو فقد قلنا فيه . فيجب أن يتذكر جميع ماقيل من ذلك . والذى يجب علينا أن نستقصى الـكلام فيه حالُ الأمور التى توجد فى هذه للركبات عند المزاج ، فنقول :

إن هذه العناصر الأربعة لا يوجد فيها من الكيفيات إلا الأربع، وإلا الخفة والثقل، ماخلا الأرض. فقد يشبه أن يكون لها لون. لكن لمانع أن يمنع ذلك ، فيقول: إن اللون الموجود للأرض إنما يوجد لها بعد ما يعرض لها من امتزاج المائية ، وغير ذلك . ويصلح لذلك للزاج أن تكون ملونة . ويقول إنه لو كان لنا سبيل إلى مصادفة الأرض الخالصة لذلك للزاج أن تكون ملونة ، وكنا نجدها شافة . فإن الأخلق بالأجسام البسيطة ألا يكون لها لون . والأحرى عندى ، بعد الشك الذي يوجبه الإنصاف، وبعد وجوب ترك القضاء البت فيا لا سبيل فيه إلى قياس يستعمل ، وإنما الممول فيه على تجربة تنمذر \_ هو أن الأرض لها في ذاتها لون ، وأن الامتزاج الذي وقع لا يقعدنا عن وجود

<sup>(</sup>۱) ق م ، ط ، د: الفصل الأول (۲) سا ، ب: فصل ق (۳) د ، سا : المحسوسة (۶) م ، ب : في (ه) سا : المائم أن (٤) م ، ب : في (ه) سا : المائم أن (٤) م ، ب : يكون ملونة // ط : متلونة // م : سبل // سا : مصارمة (۱۲) ط : اللاخلق // م ، د : والأخرى// م : عند // م : الشكل (۱٤) سا : تجزئة (١٥) م : يتعذر // م، د : هو سا : الذي حصل // د : لا يعتدنا .

ما فيه أرضية غالبة . فكان يجب أن نرى فى شىء من أجزاء التربة الأرضية ، مما ليس منكوناً تكوناهذه الكيفية فاشية فى منكوناً تكوناهذه الكيفية فاشية فى جميع أجزاء الأرض،ولكان حكم الأرض حكم الماء أيضاً والهواء . فإنها ، وإن امتزجت، فلا يُعدم فيها مثف . فالأحرى أن تكون الأرض ،لونة لا ينفذ فيها البصر . فإنا نسى باللون ما إذا جمل وراءه مرآة لم تؤده إلى البصر .

والبساطة لا يمنع أن يكون الجرم ملونا غير شفاف فأن القمر ، على مذهب الجمهور من الفلاسفة ، هذا شأنه . ثم إن أنكر ذلك منكر كانحاصل الأمر أنه لا كيفية للمناصر خلا ماذكر . وإن اعترف لم يكن لها إلا اللون لبعضها . وأما الطعم والرائحة فلايوجد لشي منها إلا بالمزاج . فإن كان من ذلك شي لشي فعسى أن يظن أنه للأرض . وبالحقيقة لارض لم تستحل بالمزاج .

والأرض الصحيحة كالأرض التى يتولد فيها الذهب ، لا يوجد لها رائحة ألبتة . وكذلك في غالب حال الأرض. ومما يعلم أن ذلك محدث بالمزاج ماثراه يشتد بالامتزاج . ثم إن كان للأرض طعم أو رائحة ، وكان للأشياء الأخرى بسبب الأرض ، فا نما يجب أن يحصل للركب من الأرض وغيرها ذلك الطعم ، وقد انكسر ، وتلك الرائحة وقد انكسرت . وأما طعم ورائحة غريبة فلا . فكيف تكون الطعوم والروائح للنضادة إلا أن تكون الرائحة قد تتولد بالامتزاج ، وليست إنما تستفاد من الأرضية على ما ظنه بعضهم ، وكذلك الألوان .

<sup>(</sup>۱) سا : وكان يجب / / م : يوى ، وفي ط : توى (۲) د : وكان // م ، ط : لا يكون (٤) سا : لا نعدم / / سا ، د : شن / / م ، د : فالأخرى / / ط : أن يكون الأرض / ا د : \_ ملونة (٥) ط ، سا ، ب ، د : مرثى ، وفي م : مرأى ، وفي بخ مره (٦) م، ط : يمنع // م : \_ إن (٨) م ، ط : ذكروا / / ط ، ب : فلم يكن / / سا : \_ لها // د : فليس يوجد (١٠) م : لم يستحيل ، وفي ط : لم يستحل (١١) سا ، د : لا يوجد له (١٢) م : \_ في غالب // م : يواه ، وفي ط : تواه (١٤) سا ، د : وغيره // م : \_ تلك (١٥) سا : ف كلا // م : \_ تكون (١٦) م ، ط : يكون // ط : يتولد // م ، ط : يستفاد // ١٠) فكناه .

ونحن نشاهد فى المركبات طعوماً وأراييح وألواناً ليست فى البسائط . ونشاهد أيضاً أفعالا تصدر عنها ليست فى البسائط ، لاصرفة ، ولا مكسورة ، وذلك مثل جذب المغناطيس للحديد والكهربا للتبن ، والسقمونيا للصفراء ، وأفعالا وأحوالا أخرى للجمادات والنبات ، بل للحيوانات . والحياة أيضاً من هذه الجلة .

فعلوم أن هذه الأشياء إنما تحصل لهذه الأجسام بعد المزاج . فمن الناس من ظن أن هذه الأفعال نسب تقع بين للمترجات ؛ بل بين المجتمعات، عند الذين لا يقولون بالمزاج ، وبين أمور أخرى . فيقولون إنه لالون بالحقيقة ، وإن اللون الذي يرى هو وضع وترتيب مخصوص يكون للأجرام الغير المنجزئة بمضها عند بعض، وعند الأجسام الشماعية التي تقم عليها ؛ وإن الطعوم أيضاً هي انفعالات تعرض من تقطيع حدة تلك الأجسام وزواياها على نظم مخصوص ، فيكون الذي يقطع تقطيماً إلى عدد كثير ، صغار مقادير الآحاد ، شديد النفوذ برى محرقاً حريَّماً ، والذَّى يتلاف تقطيعاً مثل ذلك يسمى حلواً . وكذلك فى الروائح ، و إنه لاطعم فى الحقيقة ولا لون ولا رائحة . ولوكان لون حقيق لكان طوق الحمامة لا يختلف حكمه عند البصر ، مع اختلاف مقامات الناظر ، إذا انتقل الناظر ، ، وجمل يستبدل بالقياس إليه وإلى الشمس ، وضماً بعد وضع . ولو كان طعم حقيق لكان الممرور لايستمرئ العمل . فهذا مذهب قوم . وقوم برون أن الأمر بالضد ، وأن العناصر موجود فيها اللون والرائحة والطم ، إلا أنها كـامنة منمورة بما لا نون له ولا رائعة له ، وأن المزاج لافائدة له في حصول ماليس من ذلك ؛ بل في ظهوره . وهؤلاء أصحاب الكمون .

<sup>(</sup>۱) ط: ليس (۲) ط: يصدر (٤) م: للجاديات (٥) ط: يحصل // م: بهذه ، وفي سا: من هذه (٦) سا: ليست تقع ( ٨ ) م: وضع ترتيب // م: غبرالمتجزئة (٩) م: الشماعة // ط: يقع // سا: — هي // م: يسرض (١٠) م: زوايا // سا: نظمنظم // م: صغير (١١) م: يتلاق، وفي د: يلاق//م: تقطيع (١٢) م: ورائحة (١٥) ب، د: — قوم (الأولى) (١٦) ط: أو الطم // م: — له // سا، د: لا فائدة فيه .

وقوم يرون أن المزاج، الذى كيفيته منوسطة حداً من المتوسط، إذا كان حده بحال ماكان لونا وطما، وإن كان بحال أخرى كان لوناً وطما آخر ، وأنه لبس الطم واللون، وسائر الأمور التي تجرى مجراها، شيئاً والمزاج شيئاً آخر ، بل كل واحد منها مزاج خاص يغمل في اللمس شيئاً ، وفي البصر شيئاً .

وقال قوم آخرون إنه ليس الأمر على أحد هذه الوجوه ؛ بل المزاج ، هلى التقدير الذى يتفق له ، أمر يهبي المادة لقبول صورة وكيفية مخصوصة . فما كان قبوله ذلك إنما هو من علل فاعلة لا تحتاج إلى أن يكون لها وضع محدود قبله مع استكال الاستعداد ، مثل النفس و الحياة وغير ذلك.وما كان قبوله ذلك إنما هو من علل محتاجة إلى وضع محدود قبله إذا صار له مع غلية ذلك الوضع ، كنضج التين مثلا من الشمس إذا أشرقت عليه . فهذه هي المذاهب التي يعتد بها في هذا الباب .

فأما المذهب للبنى على الأجرام التى لا تنجزاً ، وعلى أن سبب حدوث الكيفيات اختلاف أحوالها ، بحسب اختلاف الترتيب والوضع الذى يعرض لها ، فما قدمناه يغنى عن إعادتنا قولا كثيراً في رده ؛ بل نحن نعلم أن هذه الأجسام متصلة ، وأنالأسود منها أسود ، كيفكان شكله ووضعه ، والأبيض أبيض كيفكان وضعه .

وكذلك قولنا فىالطعوم والروائح ، وإن ذلك لا يختلف بحسب وضع وترتيب ، ١٥ وإنه لولا خاصية لكل واحد من الأجسام المختلفة لاستحال أن تتخيل منها الحواس تخيلات مختلفة ، أو تنفعل انفعالات مختلفة .

<sup>(</sup>۱) ط: كيفية متوسطة // في سا: تتوسط (۲) د: كان بحمال آخر (۳) ط: سقط منها: « وإن كان بحمال أخرى كان لونا وطعماً آخر » // وفي «سا» سقط: كان لونا وطعماً آخر (۳) ط: يجرى بجريها (۳،٤) سقط في د: والمزاج شيئاً آخر به بل كل واحد منهما مزاج خاص يفعل في اللبس شيئاً وفي البصر شيئاً (۳) م: منهما (۵) ب: أو قوم آخرون يقولون (٦) د: أم يهيؤ // ط: يهيؤ ، وفي ب: أمر تهيؤه // سا: صورته // سا: مما كان (٨) سا: كان لم حو (٨٠٧) سقط من سا: « لا تحتاج إلى أن يكون لها وضع محدود» إلى قوله « وهيم ذلك » (٨) ط: ذلك (النانية) مشطوبة // ط: هو عن (١) ط: علته (١١) ب: طي الأجزاء (١٢) سا: مما قدمناه (١٥) سا: د: لا يختلف بسبب (١٦) د: لا خاصية // د: واحدة // م، ط: يتخيل (١٥) م، ط: ينفل .

وأما طوق الحامة فليس المرئى منها شيئاً واحداً ، بل هناك أطراف للريش ذات جهنين أو جهات ، كل جهة لها لون ، وكل جهة تستر الجهة الأخرى بالقياس إلى القائم . وذلك بالجلة على مثل سدى ولحة « أبو قلمون » من النياب والفرش .

ومذهب الكون فقد بالغنا في نقضه في موضعه .

وأما مذهب القائلين إن كل واحد منها مزاج ، ليس أنه يتبع المزاج ، فهو مذهب خطأ . فإن كل واحد من الأمزجة على التفاوت الذى بينها ، لا يخرج عن حد ما بين المنايات ، ويكون ملموساً لا محالة إن كان أخرج من اللامس إلى الطرف،أو يكون مساويا للامس لا ينفعل عنه ، إما أن يكون المزاج لا يدرك باللمس ، بل بالبصر أو بالشم لهذا باطل ، لأن المزاج كيفية ملموسة ، واللون ليس بملموس . وكذلك الطم وغيره .

وليس لقائل أن يقول إن الإبصار لمس ما لمزاج مخصوص لا يضبطه سائر آلات اللمس . وذلك لأن كل ملموس فيحس . وله إضافة إلى برد أو إلى حر ، أو إلى رطوبة أو إلى يبوسة . واللون لا يدرك النفس منه شيئاً من ذلك ، ولا الطم ولا الرائحة . وهذه الكيفيات يوجد منها غايات في النضاد . والأمزجة متوسطة ليست بغايات ألبتة . فهذه إذن أشياء غير المزاج .

ا لكن الأمزجة المختلفة تختلف فى الاستعداد لقبول شىء منها دون شىء ، فيستعد بعضها للاحمرار ، وبعضها للاصفرار ، وبعضها للابيضاض ، وبعضها لطعم ما ، وبعضها لرائحة ما ، وبعضها للنمو ، وبعضها للمس ، وبعضها للنطق ، بل قد تحصل بالأمزجة

<sup>(</sup>۱) سا: شيء // سا: أطراق للرايين ذوات // د: ذوات (۲) م: يسير الجهة // م: التيم (۳) ط: وذلك الجلة // ب: على مثال // في د، ب: البوقلمون ، وفي ط: أبو قلمون : وهو ثوب رومي ، وفي بقية الفسخ المبقلبون (كذا ) // م: الثبات والفرس (۵) ط: أما // م: منهما (۱) ب: لأن كل // د: التي بينها // سا: حد (۷) ب: الطرف لج لا محالة (۸) سا: الملامس (۵) د: ممموسة (۱۰) سا: فليس // م: ليس ما (۱۱) ط: فيمس (۱۲) ط: لايسوك اللمس (۱۳) سا: يوجد بينها ، وفي ب: فيها (۱۱) ط: ويسمن (۱۲) ما: والأربعة متوسطة (۱۲) م : واذن (۱۲،۱۰) م: فيشتد بعضها (۱۲) سا: وبعضها للحس// سا: للابتضاض (۱۲) ب: بل بعضها اللمنهو // ط: وبعضها للحس// سا:

فى المركبات استمدادات لقوى فعالة أفعالا تصدر عنها بالطبع ليست من جنس أفعال البسائط مثل جذب الحديد للمغناطيس ، وغير ذلك . فتكون هذه القوى التى تحدث بالحقيقة ، منها ماهى طبايع لأنها مبادئ حركات لما هى فيه بالذات ، ومنها ما هى مبادئ تحريكات لأشياء خارجة عنها يفعل فها بالاختياد .

والناس قديقعون فى شغل شاغل إذا أخذوا يفحصون عن علل هذه الأحوال والقوى، و يرومون أن ينسبوا ذلك إلى كيفيات أو أشكال أو غير ذلك مما للبسائط ويشق عليهم الأمر، فيدفعون إلى تكلف يخرجهم عن الجادة المستقيمة . فلاسبيل إلى إدراك المناسبات التى بين الأمزجة الجزئية وبين هذه القوى والأحوال التى تنبعها، وتوجد بعد وجودها.

ومن شأن الناس أن لا يبحثوا عن علل الأمور المتقاربة الظاهرة؛ لأن كثرة مشاهدتهم إياها يزيل عنهم التعجب؛ وزوال التعجب عنهم يسقط الاشتغال بطلب العلة، ولا يعنى أكثرهم بأن يعلموا أنه لم كانت النار تحرق فى ساعة واحدة بلاة كبيرة، أو لم البرد يبس الماء، ويعنيهم بأن يعلموا لم المغناطيس يجذب الحديد. ولو كانت النار شيئاً عزيز الوجود ينقل من قطر بعيد من أقطار العالم، ثم يشعل من شعلة منها شعل كثيرة لدهش الإنسان من العجب الموجود فيها، ولكان طلبه لسبب فعلها أكثر من طلبه لسبب فعلها أكثر من طلبه لسبب فعل المغناطيس. وكذلك لوكان البرد مما يجلب من بلاد إلى بلاد، فيسلط على الماد فيبسه ، لكان الناس يتعجبون . لكن كثرة مشاهدتهم ما يشاهدون من على الماد فيبسه ، لكان الناس يتعجبون .

<sup>(</sup>۱) م، د: ولاتصدر > (۲،۱) م: أفعال التسليط (۲) م، ط: فيكون هذه // سا : الذي تجذب // ط: يحدث (۳) د: عا هي فيه (٤) د: \_ لأشياء (٦) سا : يرون ، وفي ط : ويرومون // سا : ان ينسبون // م: وأشكال // سا ، ط ، د : فيشق (٧) سا : \_ الجادة // سا : ولا سبيل (٨) م: ومن هذه // م، ط : التي يتبمها // م : ويوجد (٩) سا : أن يبحث وا // م، سا : \_ الظاهرة (١٠) سا : يزيل عنها / / د : \_ التعجب وزوال التعجب عنهم // م : \_ عنهم (الثانية ) (١١) م : فلا يعني // م، ط : أن يعلموا // سا : \_ بان يعلموا // م : يحرق (١١) م ، ط : بلدة كثيرة ، ولم (١٢) ط : يبس (١٣) ط : وينتقل يعلموا // م : عن قطر // م : ثم يشغل (١٤) م : كثير // سا : « لتعلمها » بدلا من « لسب فسلها » (١٠) م ، ب ، د : \_ إلى بلاد // سا : فتسلم // م : فينسبه // م : الكن + راك الكن // د : يشاهدونه

ذينك يسقط عنهم الاشتغال به ، حتى إن سأل سائل لم يغمل البرد ذلك استنكروا ، وقالوا : لأن طبيعته ذلك ، ولأنه برد ، وكذلك في جانب النار يقولون إنها إنما تغمل ذلك ، لأنها نار . والبصير منهم الذي يرتفع عن درجة الغاغة يقول : لأن المادة التي النار اكتسبت صورة تفعل هذا الغمل لذاتها ، ولأن البرد طبيعته أن يكثف الجسم ويجمده . ثم لا يقنعه مثل هذا في حجر مغناطيس أن يقال : لأن المزاج سبب لأن حصل في هذا المركب قوة هي لذاتها وطباعها تجذب الحديد ، لالشيء آخر ، وليس أمر جذب مغناطيس بأعجب من أمر نبات ما ينبت ، وإحساس ما يحس ، وحركة ما يتحرك بالإرادة . لكن جميع ذلك أسقط فيه التعجب كثرته وغلبة وجوده .

والقول فى جميع ذلك قول واحد، وهو أن الجسم المركب استمد، بمزاجه، لقبول هيئة ، أو صورة ، أو قوة مخصوصة ، يفاض عليه ذلك من واهب الصور والقوى، دون غيره. أما فيضانه عنه فلجوده، ولأنه لا يقصر عنه مستحق مستعد.

وأما اختصاص ذلك الفيض به دون غيره فلاستعداده النام الذى حصل بمزاجه . فجميع هذه الأشياء تفعل أفاعيلها ؛ لأن لها تلك القوة هبة من الله تعالى . فيجب أن يتحقق أن المزاج هو المعد لذلك .

على أن كثيرا من الأعراض يعرض أيضا بسبب مخالطة غير مزاجية . فإن كل جسم شاف ، إذا خالطه الهواء فصار أجزاء صغار ، ابيض ، كالماء إذا صار زبدا ، أو كالزجاج إذا دق ، وغير ذلك . ويكون ذلك لأن النور الذي ينفذ فيه يقع على سطوح

<sup>(</sup>۱) د : - به (۱) سا : استنكروا + ذلك (۳۰۲) سقط في م : ولأنه برد . وكذلك في جانب النار يتولون : إنها إنما تفعل ذلك (۳) ط : لأنه // د : فنهم // م : العامة . (٤) سا : وتجده (٥) سا : مثل ذلك // ط : المعناطيس // م : بسبب، وفي سا : تسبب // ط : لأن يحمل (٦) د : - مى // ط : يجنب // م : - جنب (٧) م : ما عجب، وفي سا : أعجب // ط : للإرادة (٨) م : لكثرته ، وفي د ، سا ، أكثريته // د : وعلت (١٠) م : واجب الصوور (١١) سا، د : وأنه (١٢) د : فلاستعداد النار // ب، ط ، د : حصل + له (١٣) م : هذه الأجزاء // م ، ط . يضا ، وفي ط . بيضا ، وفي ط . بيضا (١٤) م: فيه

كثيرة صغار لا ترى أفرادها وترى مجتمعة ، فيتصل رؤية شيء منير باطنه لنفوذ الضوء في المشف إلى السطوح الباطنة ، وانمكاسه عنها مستقرا علمها ، ولا ينفذ البصر فيها لكثرة ماينمكس عنها من الضوء . فإن المشف الذي يشف، وينعكس عنه الضوء جميعا، لا يشف حين ينعكس الضوء عنه . فإذا صار لا يشف رؤى ذا لون . ويكون هو البياض . وكذلك الشيء اليابس إذا عملت فيه النار عملا كثيرا وأخرجت عن منافذه الرطوبة وأودعته الحواثية ، بيضته .

وأما أنه هل يكون بياض غير هذا ، وفى جسم متصل، فما لم أعلم بمد امتناعه ووجوده . وسيأتى لى كلام فى هذا المعنى أشد استقصاء .

وأما فى الطعوم والروائح فليس الأمر فيها على هذه الجلة . وذلك لأنه ليس فيها شىء مذوق أو مشموم بذاته ينفذ فى الأجسام ، فيجعلها بحال من الطيم والرائحة ، كما أن الضوء شىء مرئى بذاته . فإذا خالط الأجسام جاز أن بجعلها على حال من الرؤية .

فههنا ينترق حال اللون وحال الطم والرائحة ؛ إذ اللون يصير مرئيا ؛ بمرئى بذاته هو غيره ، وهو الضوء ، هو غيره ، وكما أن المرئى بذاته ، وهو الضوء ، على ما نحقق الأمر فيه من بعد ، هو كيفية حقيقية ، كذلك الطم والرائحة .

وأما القوى فانها ليست من هذا القبيل . فانها ليست بحسب إدراك الحس ، ١٥ أو نسبة غير الشىء الذى ينفعل عنها . فان لم يكن الجسم الذى يصدر عنه فعل مخصوص مخصوصا مميزا مما ليس يصدرعنه الفعل الذى كان مخصوصا به ، لم يصدرعنه فعل مخصوص.

<sup>(</sup>۱) م: کثیرة // ط: لا یری // م، ب: دونه شیء منبر (۲) م: وابیمکاسها عنه مستقرة ، وفی د: وانیمکاسها عنه استقرة // ب: فلا ینفذ (۳) م: تنعکس // سا: عایها الضوه . (٤) د: یشف (الثانیة) + حین ینمکس الضوه عنه // د: فیکون (۵) د: عمل // د: کثیراً + وأخرجت عنه منافذها (٦) سا، د: وأو دعها // سا: بیضة ، وفی د: مضیئة (١٠) د: فنجملها (١٣) م: وهو فیره // ط: کذلك // ط: کما (١٤) ط: تحقق (١٥) سا، ط، د: حس (١٦) م: او بسبه // ب: وإن (١٧) ط: مخصوصا

و إذ ليس الاختصاص بالجسمية فهو بنير الجسمية . و إذ ليس الفعل صادرا عن المزاج صدورا أو ليا ، لأن الفعل الصادر عن المزاج هو ما يصدر عن حار و بارد ورطب ويابس مكسور ، وليس هذا الفعل ذلك ، فهو إذن عن قوة غير المزاج .

لكن لقائل أن يقول: إنكم تقولون إن المزاج، وليس إلا كيفيات مكسورة، قد يوجب إعدادا لم تكن للبسائط، وليس هو كسر إعداد البسائط، وكذلك سيوجب صدور أفعال لم تكن للبسائط، ولا هو كسر أفعال لما.

فنقول إن هذا غلط . فإن الأفعال إنما تنسب نسبة أولية إلى الكيفيات ، ولا يكون للمواد فيها شركة ، وتكون كل قوة إنما هي ما هي لأجل فعلها . ويكون معنى قولنا إن هذه القوة قوية صرفة أن فعلها يصدر عنها قويا صرفا ، ومعنى قولنا هذه القوة ضعيفة مكسورة أن الفعل الذي يصدر عنها يصدر ضعيفا . فلا مفهوم لقولنا حرارة ضعيفة إلا أن الفعل الذي للحرارة يصدر عنها ضعيفا . ثم لا ننكر أن تكون الأفعال عن الحرارات المختلفة في الضعف والقوة تختلف اختلافا كثيرا ، حتى يكون بعضه إحراقا وبعضه إنضاجا . لكنها تشترك في المعنى الذي يكون للحرارة . فالذي يقع ذلك المعنى منه شديدا وقويا يقع منه إحراق ، والذي يقع منه ذلك إلى كحد يكون إنضاجا .

ولاننكر أيضاً أن تحدث أمور مشتركة من بين الحرارة واليبوسة ، ومن بين الحرارة والوطوبة ، ويكون عنها اختلافات ؛ إلا أنها ترجع ، آخر الأمر ، إلى ما تقنضيه الحرارة والرطوبة. وأما شيء خارج جملة عن طبيعة الحرارة، أو عن الطبيعة المشتركة التي تنألف عن الحرارة وشيء آخر ، فلا يكون ذلك فعل الحرارة بالذات ، وذلك مثل

<sup>(</sup>۱) د : وإذا ليس ( الأولى والثانية ) // د : عند المزاج (۲) م : مكسورا . (۳) في نسخة 

(٩) ٢ تبدأ فقرة مكررة من قوله «غير المزاج في هذه الصفحة» إلى قوله : أمر للمادة في ص٥٥٧ .

(٤) ٢ : وليس + كونه (٥) ط : توجب // ٢ : «ولا» بدلا من « وليس » // سا :

مكذلك سنوجب // ط : فكذلك(٢) ٢ ، ط ، يكن(٨) ط : ويكون(الثانية) (٩) د : أن هذه
القوة + قوة // ٢ : تصدر // د : ان هذه (الثانية) (١١) ٢ : لا يشكر // ط : يكون

(١٢) ٢ : عن الحوادث ، وفي سا : الحريات ، وفيط : الحرارة // ط : يختلف (١٣) ٢ : إيضاط

(١٢) ٢ : ولكنها // ٢ ، ط : يشترك (١٤) د : إنضاج (١٥) ٢ : يشكر // ٢ ،

ط : يحدث // سا ، د : سقطت « من » (الأولى والثانية) (١٦) ط : يوجم // ط : يقتضيه

(١٧) ط : والحرارة والرطوية (١٤) ٢ ، ط : يتألف

جذب المغناطيس ، أو مثل شيء آخر مما هو خارج عن أن يكون ملوساً بوجه . فلا هوذات حرارة ممزوجة أوصرفة . فليس هومن قبيل المزاج ، وذلك كاللون ، وكيف ، والمزاج يلس ويحس به ، ولا يشعر بلون أصلا ، واللون يدرك ويبصر ، ولا يشعر بمزاج أصلا ؟ فيكون لا محالة ما أدرك غير ما لم يدرك . وليس يلزم من هنا أن لا تكون أمور تلحق هذه الكيفيات باختلاف أحوالها ، مما ليست هي أفاعيل هذه الكيفيات ؛ بل أمور أخرى تنبعها .

وأما ما كنا فيه من أمر الاستمداد فيجب أن نطمأن الاستمداد بالحقيقة أمر المادة، ويكاد تكون المادة مستمدة لكل شيء. وفيها قوة قبول كل شيء. لكن الأمور التي توجد فيها منها ما من شأنه أن لا يجتمع مع بعض ما هو فى قوة قبول المادة. فإذا وجد ذلك لم يوجد هو ، فيقال حينئذ إنه لا استمداد فى المادة اذلك الأمر.

ومنها ما من شأنه أن يجتمع ممه اجباعاً . وكل ذلك لا لأن الكيفية فعلت فى ذلك · فعلا ما ، ولكن لأن المادة فى نفسها هذا شأنها .

ولا يمتنع أن يكون بعض مقادير الكيفيات يحيث لايصلح لبعض الأمور ، وبعضها يصلح . فإنا ندرى أنه لا يستوى الغالب والمعتدل ، وإن كنا ندرى أن فعل الغالب والمنتدل ، وإن كنا ندرى أن فعل الغالب والمنكسر من جنس واحد ، لكنه تارة قوى ، وتارة منكسر ، وليس صلوحه لشىء من الأشياء هو فعله . وليس إذا كان فعله متجانساً يجب أن يكون صلوحه متجانساً . فأنت تعلم أن الحرارة القوية جداً لاتصلح لإنضاج الخبز ، وإنما تصلح له إالحرارة بقدر

<sup>(</sup>۲) سا: كيف المزاج (٤) م، ط: يكون // ط: يلعق (٦) م، ط: يتبها (٧) ط: الأمر // م، ط: يله المرام، ط: يله المرام، المردة التي أشر نا إلهامن قبل في ١٥٨ مع بقوله ﴿ أمر المهادة ﴾ (٨) سا ، د: يكاد أن // ط: يكون (٩) م: ح قوة ﴾ // د: ح فها ﴾ (١٠) سا: كذلك (١١) ط: عنها ما من شأنه (١٢) ط: شانه (١٥) م: أوليس صارحه ، وفي ط: ليس صلوح (١٧) سا: وأنت // ط: حرارة // م، ط: الإيملح .. وإنما يصلح //سا، د: لها

دون الغالب . فالمزاج إذن لا يوجب إعداداً لم يكن ؛ بل الاستعداد قائم فى للمادة . فربما حيل بين المادة وبين ما هى مستعدة له بكيفية . وربما دفعت تلك الكيفية بضدها ، فخلص الاستعداد عن العوق ، لا لأنه حدث فى أمر للمادة استعداد لم يكن .

فالمزاج علة عرضية للاستمداد، بمعنى أنه بميطالمانم. وليس يلزم من ذلك أن يكون فملا الحرارتين مختلفين إلا بالأشد والأضمف.

فيين أن قياس ما قيل ليس قياس الاستعداد.

 <sup>(</sup>٢) سا ، د : هو مستد لها / / د : بكيفيته (٣) ط : لا أنه / / د : شيء لم يكن

 <sup>(</sup>٤) سا، د: - أنه (٥) م، ط: فعل الحرار تين // م: مختلفا.

### الغصب التاني

#### فصل في

#### تحقيق القول فى توابع المزاج

يجب أن تملم أن الأجسام إذا اجتمعت ، وامتزجت ، فربما لم يعرض لبعضها من المزاج إلا المزاج نفسه . فليس يلزم أن يكون كل مزاج بحيث يصلح لصورة نوع وخاصيته ، وأن يكون كل امتزاج إنما يؤدى إلى مزاج يصلح لصورة النوع وخاصيته ، حتى لا يتفق امتزاج من الامتزاجات المؤدية إلى خروج عن ذلك . فإن هذا ، كما أقدر ، فحكم حائف .

ثم من الممتزجات ، التى تستفيد بالمزاج زيادة أمر ، منها ما يستفيد بذلك زيادة كيفية ساذجة ، لا يتم بها فعل أو انفعال طبيعى ، كلون ما ، وشكل ، وغير ذلك .

ومنها ما يستفيد زيادة قوة انفعالية أو فعلية ، أو صورة نوعية . فمن ذلك ما يكون المستفاد فيه قوة نفسانية . ومنها ما يكون المستفاد فيه قوة تفعل فعلها على غير سبيل الفعل النفساني . وقد علمناك ذلك في الفنون الماضية .

وماكان من هذه القوى الفعلية والانفعالية ليست بنفسانية يسمى خواص .

على أن من الناس من يطلق لفظة الخاصة فى مثل هذا الموضع على جميع ذلك وهذه الخواص تابعة لنوعيات المركبات الكائنة ، أو هى نفس فصول نوعياتها .

<sup>(</sup>۱) فعل ف: سا، ب، ط (۳) د: ق تحصيل (٤) سا: نظم // سا، د: إذا امترجت واجتمت (٥) ط: إلا امتراج (٩) م: ثم إل // م: يستفيد (الأولى) // د: منها (١٠) سا، ب، ط، د: يتم به (١١) م: زيادة + قبول // م: فعلة (١٢) م، ط: يفعل (١٣) د: فك (١٤) م: ليسب (١٥) م: يطلتون (١٦،١٥) د: وهذه الجواهر

فإذا قيل مثلا إن دواء كذا يفعل بجوهره ، فيعنى أنه يفعل بهذه الصورة التى تنوع بها.وإذا قيل إنهيفعل بكيفيته ، فيعنى أنه يفعل بما استفاده من العناصر ، أو بمزاجه. فالسقمونيا يسخن بما فيه من الجوهر النارى . لكنه ليس يسهل الصفراء بذلك ، بل بالقوة المستفادة التي له في نوعيته التي استعد لقبولها بالمزاج .

وكثيراً ماتكونهذهالقوة فصلاللنوع ، وكثيراً ماتكون خاصة ويسسرعلينا إعطاء علامة نميز بها بين ذينك ، ولكن لفظة الخاصة في هذا الموضع ، في استعال الطبيعيين ، تطلق على الشيء الذي يدعى في للنطق فصلا ، وعلى الشيء الذي يدعى خاصة .

وكثير من القوى التى تكون فى المركبات لا تفعل فملها ما لم يرد بدن حيوان أو نبات ، فتنفعل عن البدن ، وتنهض فيه القوة الغالبة فيه . فكثيراً ما يكون الشىء هنالك قد سخن تسخيناً ، والغالب فى جوهره الشىء البارد . وذلك إذا كان الجوهر البارد فيه لا ينفعل عن الحار الغريزى انفعال الجوهر الحار ، لأن ذلك غليظ كثيف ، فلا يستحيل ، أو لا ينفذ فى المسام . ويفعل الجوهر الحار فعله ، فيكون ذلك الشىء حاراً بالقياس إلى فعله فى البدن ، ويكون بارداً فى أغلب جوهره ، وربما كان الأمر بالمكس . فكثيراً ما يكون الحار غالباً عليه ، لكنه يكون شديد الامتزاج باليابس الغليظ الذى فيه ، ويكون البارد أسلس مزاجاً ، ويسرع إلى الانفصال .

وربماكان أحد هذين من طبيعته أن لاينفعل عن الحار الغريزى ، وكان الآخر بحيث ينفعل عنه . وربماكان الشيء حاراً في الغالب ، ولم يسخن تسخين شيء آخر في حكمه ، إذا كان سريع الانفشاش ، أو الانحلال كدهن البلسان إذا استعمل في المروخات .

<sup>(</sup>٧) ط: يتنوع // د: سقطت فقرة طويلة ابتداء من « أنه يفعل » حتى كلة رؤوس الطموم في ص ٢٦٤ في السطرا نحامس عشر // سا: استماده ، وفي ب: استفاد .(٣) ب: الجوهر البارى // م: - بل (٤) سا: - التي (٥) م، ط: يكون // م: < وكثيراً ما تكون هذه القوة فصلا للنوع » مكررة // م، ط: يكون // م، ط: خاصية (٦) ط: تميز // م: - في (الثانية) // سا: في اصطلاح (٧) م: فتطلق ، وفي سا ، ب: تنطلق ، وفي ط: يطلق (٨) ط: - تكون // م، ط: يقعل (٩) سا: من البدن // م: وينهن (١٠) سا: هناك // م: - سخن سخينا // سا: في جوهر (١١) ط: أو كثيف (١١) م: - فعله // م: حار سخن سخينا // سا: في جوهر (١١) ط: أو كثيف (١٢) م: - فعله // م: حار (١٣) سا: - كان (١٥) م: إذ كان // م، ط: البسلتان // م: المزوجات .

ويشبه أن يكون الشراب الطرى أسخن فى نفسه من العتيق للنحل عنه ناريته ، الباقى فيه ماثيته وأرضيته . لكن ذلك أبتى فى البدن ، وأبطأ تحللا ، فيسخن أكثر ، وهذا أشد تحللا . ومثال ذلك الجمر ، فإنه إذا مس أحرق أشد بما تحرق النار الصرفة إذا مست ، لأن ذلك الجمر كثيف متشبث والنار لطيفة متخلخلة .

وكثير من الأشياء يبرد فى وقت ، ويسخن فى وقت ، لاختلاف زمان انفعال ما فيه من الجوهر البارد والحار ، فيفعل أحدها فى البدن بعد الآخر . وربما كان المبرد يستحيل غذاء ، فيسخن من حيث هو غذاء ودم . وربما كان المسخن مركبا من جوهر لطيف وجوهر غليظ ، فيسبق اللطيف إلى فعله ، ثم يتفشى ، ثم يليه النليظ ، فيفعل فعله من بعد ، مثل البصل فإن فيه جوهراً حريفا يسخن ، لكن جرمه الذى يبتى بعد ذلك يبرد ويرطب ، ويحدث بلغ خاما .

والاستقصاء فى جزئيات هذه الأشياء يجب أن يوكل إلى صناعة أخرى . لكنك قد علمت أن المزاج لايخلو من أحد أقسام: إما أن تكون الكيفيات كلها متساوية فيه ، وهذا هو الذى يسمى بالمعتدل ، وإما أن تكون مضادة منكافئة ، ومضادة ليست كذلك .

فيكون مثلا الرطب واليابس متعادلين فيه ، لكن الحار أكثر من البارد ، أو البارد أكثر من الحار ، أو يكون الحار والبارد متعادلين فيه ، لكن اليابس أكثر من الرطب، أو الرطب أكثر من اليابس ، أو يكون الحروالرطوبة غالبين معا ،

<sup>(</sup>۱) م، سا: « الحديث » بدلا من « العتبق » (۲) م: تحليلا (۳) ط: تحليلا // سا: ومثال الأول // سا: - فإنه // ط: يحرق (٤) م: الطيقة متنجية (٥) م: - زمان (٦) « من البدن » مكذا في جميع النسخ ، ولمل الصواب: في البدن (٧) م: ويستجيل // ط: ويسخن (٨) سا، ط: أم ينفش (٩) سا، ط: فإن فيه جوهر حريف // سا: - لكن (١١) م: والأسطتما // م: توكل (١٧) ط: لا يخلو عن // م: فإما // م، ط: يكون // سا: ماوية (١٣) م: المعتدل // م، ط: يكون // ط: متفادة (١١) ط: والبارد (١٧) سا: والرطب (النائية) // سا: فالبين

أو الحر واليبوسة ، أو البرد والرطوبة ، أو البرد واليبوسة ، فتكون الأقسام تسعة .

وأما أنه أيها يمكن أن يوجد ، وأيها لايمكن أن يوجد ، فينبغى أن يكون ما تقدم من الأصول التي أعطيناكها مغينا إياك عن بسطنا الكلام فيه ، ومعطيا لك قدرة على تحصيل الأمر فيه .

لكن ههنا شيء آخر ، وهو أن الأمزجة أيضاً تختلف بجسب أجساد الحيوانات والبنات وأجزائها وسائر الكائنات. فيكون منها ما هو كما ينبغي لسلامة الفاصل من ذلك النوع ، وإن كان فيه ، مثلا ، من الماء ضعف الأرض. فإن كان كذلك فهو معتدل بالقياس إليه وعدل له . وإن خرج عن هذا الحد المحدود فإما أن يخرج خروجا مجاوزا للحد الذي هو طرف مزاج ذلك النوع — فإن لمزاج كل نوع عرضاً يحتمله إذا جاوز أقصى كل واحد من حديه بطل نوعه — فحينئذ لا يجوز أن يكون مزاجا لذلك الشيء . وإما أن يخرج خروجا محتملا ، فتكون الغلبة إما مفردة ، على ما قلنا ، وإما مكة .

وهذه الأمزجة تدل عليها الكيفيات التى تتبعها دلالة قوية ؛ وذلك بأن الروائح الحارة تدل على حرارة غالبة ، والهادئة الرائحة تدل على مناج بارد . والطعوم أيضاً تدل على القوى . وذلك لأن رءوس الطعوم تسعة تتركب من الأمزجة الحارة واليابسة والمعتدلة مع الأجسام اللطيفة والكثيفة والمعتدلة ، على ما يمكنك أن تعرفه من كتب الأطباء . فيدل الحريف والمر والمالح على الحار ؛ ويدل الحامض والعفص على البارد . وللألوان أيضاً دلالة فإن الأجساد التى تكتسب لوناً إلى السواد والحرة ، وما يجرى

<sup>(</sup>۱) م، ط: أو البرودة // ط: فيكون // سا: تسما (۲) سا: فأما // م: انها (الأولى والثانية) (٥) ط: يختلف// ب: أشياء أخر (٦) م: سائر السكليات //م،به: خ: الفاصل (٧) ب، خ: - كان (الثانية) (٨) سا، ط: فإن خرج (٩) سا، ط: مجاوزا الحد // سا: لذلك النوع // م: غرضا (١٠) سا: حدته (١١) م، ط: فيكون (١٣) م، ط: يدل سا، د: الأمرجة التي يدل // م: يتبها (١٤) ط: يدل (١٥) هنا تنتهي الفقرة التي سقطت من نسخة د في السطر الأول من صفعة ٢٦٧ // ب: متركبة، وفي ط: يتركب // ط، د: الحادة (١٦) د: مم الأجساد (١٨) ط: يكتسب

مجراها ، بعد أن لا يكون لها ذلك فى جواهرها ، فإن ذلك يدل على ميل طباعها إلى الحر ، بل نقول : إن مافيه رطوبة فالحرة والسواد يدلان فيه على الحرارة ، والبياض على البرودة . واليابسان فالأمر فيهما بالضد ، لأن الحرارة تبيض اليابس ، وتسود الرطب المأتى .

لكنه قد يعرض أمر يبطل أحكام دلالة هذه الألوان ، وريما أبطل أحكام غيرها . وذلك لأنه كثيراً مايتفق أن يكون دواء قوى القوة، مع قلة المقدار ، كما تعرفه . فإذا خلط يسيره بكثير من الأدوية التي ليست شديدة القوة جداً كان الغالب ، بحسب الرؤية ، غير الغالب بحسب القوة . فإن الغالب بحسب الرؤية غير الغالب بحسب القوة . ثم يكون الفعل للمغلوب في الرؤية، دون الغالب في الرؤية ، ويكون طابع الغالب في الرؤية ، فى ذاته ، باقياعلى ما كان قديمًا . وإن كان هذا مما يجوز أن يقع بالصناعة ، كذلك قد يجوز أن يكون بعض الأجسام في الطبع مركبا من أجسام مركبة أيضا، ويكون للغلوب فيها قوى القوة قليل للقدار ، ومضادا بالطبع للغالب للقدار الضعيف القوة . فيكون الظاهر عند الحس هو كيفية الغالب في الرؤية ، ويكون الظاهر في القوة كيفية للمغلوب فى الرؤية ؛ مثلا أن يكون الجسم مركبافى الطبيعة ، على نحو تركيبك بالصناعة ، نو ركبت وزن نصف درهم فربيون مع رطل من الماست ، فلا يحس هناك للغربيون لون ولا طعم ، ويكون لون الماست وطعمه ظاهرين . لكنك إذا استعملت هذا المركب ظهر للغربيون فيه فعل ظاهرمن التسخين . فلا يكون حينئذ الأبيض الرطب هو ألمسخن ، ولكن الذي خالطه . فلا يكون ما قيل من أن الأبيض الرطب بارد قولا كاذبا ؛ لأن همنا أيضا

<sup>(</sup>۲) ط: يقول // م: يدل (۳) د: ويسود (ه) د: انبطل // ط: أحكام + دلالة (۲) سا ، د: قد يتفق . (۷) م: يسيرة (۹،۸) سقط من نسخة « م » ابتداء من قوله « غير الغالب بحسب الرؤية » إلى قوله « طابع الغالب فى الرؤية » // وسقط فى ط ، ب: « فإن الغالب بحسب الرؤية غير الغالب بحسب القوة » (١٠) سا: وإذا كان ، وفي د: وإذا كان ، وفي د: الظاهرة وإذ كان // ب: أن يكون فى الصناعة (١١) سا: مركب ، وفي د: مركبة (١٣) د: الظاهرة (١٤) سا: جم مركب ، وفي «د» جم مركبا // سا: نجويز تركيك // م ، د: لو ركب ، وفي ب: إذا ركب (١٢) ما ، د: سمن

الأبيض الرطب بارد ، ولكن الذي يسخن هو شيء آخر .

وإذا وقع فى الخلقة الطبيعية مثل هذه الحال لم تصح دلالات هذه الكيفيات على الكيفيات الأولى فى جملة المركبات، وإن كانت الكيفية منها تلزم قوة كيفية منها فى المزاج؛ إذ ذلك التركيب لا يفصله الحس. فإن من الأجسام المركبة ما تركيبه من المناصر أول، والحس يراه متشابه الأجزاء. فقد جعله المزاج شيئا واحدا على الوجه الذى قلنا إن للمزاج أن يفعله. ومن الأجسام ما تركيبه بعد تركيب أول، كالذهب على رأى قوم يرون أنه دائما يخلق من زئبق قد تولد أولا بمزاج متقدم وكبريت حاله هذه الحالة، ثم عرض لها مزاج، وكالإنسان من الأخلاط، وهذا على قسمين:

قسم منه ما يكون الامتزاج الثانى حاله فى تأحيد الممتزج حال الامتزاج الأول. ومما له ذلك الترياق والممجونات المخمرة.

ومنه ما ليس كذلك ، فإنه مركب من أجزاء حقها أن لا تتحد فى الطبع كثى، واحد ، بل أن تكون مختلفة متباينة . فأكثر الجمادات والممدنيات بالصفة الأولى ، وأكثر النبات والحيوان ، من جهة تركيبه من أعضائه ، بل جلها ، على الصغة الثانية .

ومن المعلوم أن المركبات عن أجزاء متميزة بالفعل تنتهى إلى أجزاء بسيطة لا تقسمها بالفعل أجزاء متخالفة . فلذلك كان أعضاء الحيوان وأجزاء النبات لا محالة تنتهى إلى أجزاء أولى بسيطة ، وهى التى تسمى المتشابهة الأجزاء ، مثل اللحم والعظم اللذين كل جزء منهما محسوس لا يحتاج إلى إفساده فى تجزئته إليه ، وهو محسوس مثله لحا وعظا . ثم

<sup>(</sup>٢) م، د:مثل هذا//ط: لم يصح (٣) م:منها + ما // ط: «فيها» بدلا من «منها» (الثانية)

<sup>(</sup>ه) م: أول الحس // سا، ط، د: ويكون المزاج قد جمله (٦) ط: قلناه // سا: تفعله (٨) م: ــ هذه الحالة، // سا، د: هذه حاله // سا: ولا لإنسان.

<sup>(</sup>٩) سا : تاخير (١١) م ، ط: يتحد (١٢) م : أن يكون (١٣) ط : تركبهما // د : من جهة كثير (١٤) م ، ط : ينتهى// م ، ط : يقسمها ، وف د : لأنفسها (١٥) د : أغصان الحيوان // م : ينتهى (١٦) د ، سا : اللحم والعظم التي (١٧) سا ، د : منها //د : هومحسوس

تتألف منها الأجزاء الآلية ، مثل الورق واللحاء والنمرة للشجر ، ومثل اليد والرجل للحيوان . ثم تتألف من الآلية جملة البدن .

فهذه مسائل متناسبة من العلم الطبيعى ؛ وهى بعينها أصول ومبادى الصنائع جزئية تحت العلم الطبيعى .

ثم الفن الرابع من الطبيعيات بحمد الله وحسن تيسيره والحد لله رب العالمين

<sup>(</sup>۱) م ، ط : يتألف // م : والثر (۲) م ، ط : يتألف (٤) جميع النسخ : مبادر . (١٠٠) وينتهى الفن الرابع في نسخة « م » بالبارة الواردة في هذين السطرين . أما في كل من «سا» ، «ب» ، « ط » فلا توجد أية خاتمة . أما في نسخة د فتوجد البارة الآتية :

دارالكاتبالعربللطباعة والنشر المت مسرة فرع التوفيقية

(المن المناس

# الشفتاء

الطبيعيات

• – المعادن والآثار العلوية

راجه وقدّم له ا**لدّڪِتور**ابراهيـمُد**کو**ر

بقعن الدكورغ دامجة المنتضر سعية داريد عيداندا بتماعيد ل

> النقافة والإرشاد القومى المؤسسة المصرية العامة للتأليف والأنباء والنشر الدار المصرية للتأليف والترجمة

بمناسبة الذكرى لألغبة لليشيخ الرئيس

المقـــــاهخ اليونياالعام*ةلشئون المطابع الأميرية* ١٣٨٥ - ١٩٦٠ ع

مَنْتُولِ تَمَكَتَبَةَ آيَةِ اللهِ الْعُظْمَوٰ الْمُعَتَّى لِنَعَيِّى اللهِ الْعُظْمَوٰ الْمُعَتَّى لِنَعَيِّى مَم المُعَرَّسَةَ ـ أيول ن ١٤٠٤ق

# الفهرس

| <b>د</b> -ح | تصدير للدكتور إبراهيم مدكور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ط - ن       | مقدمة للدكتور عبد الحليم متنصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|             | الفن الخامس من الطبيعيات ( وهو مقالتان )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|             | المقسالة الأولى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|             | فيها يحدث من ذلك بناحية الأرض وهي ستة فصول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٣           | الفصل الأول ــ فصل في الجبال وتكونها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ١.          | « التاني – « « منافع الجبال وتكون السحب والأنداء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 15          | « الثالث – « « منابع المياه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 10          | « الرابع — « « الزلازل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲.          | « الخامس ـــ « « تكوين المعدنيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 7 £         | « السادس — « « أحوال المسكونة وأمزجة البلاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|             | المقالة الثانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|             | وهي تشتمل على الأحداث والكائنات التي لا نفس لها مما يكون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|             | فوق الأرض وهي ستة فصول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۳۰          | الفصل الأول — فصل في السحب وما ينزل منها وما يشبه ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|             | « الثانى ـــ فصل فى المقدمات التى توطأ لتعليم السبب الفاعل للهالة وقوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٤٠          | قزح وسائر ما يشبههما                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٤٧          | الفصل الثالث ـــ فصل فى الهالة وفى قوس قزح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۰۸          | « الرابع — فصل فی الریاح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|             | « الخامس فصل في الرعد والبرق والصواعق وكواكب الرجم والشهب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٧٠          | الدائرة وذوات الأذناب س ألدائرة وذوات الأذناب الكالم المال |
| ۸۱          | « السادس ـــ فصل فى الحوادث الكبار التى تحدث فى العالم<br>فهرس المصطلحات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| , . ,       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

#### تصدير

# للدكتور إبراهيم مدكور

لسنا فى حاجة أن ننوه بعظم ثقافة ابن سينا ، فقد كان فياسوفا وصوفيا ،عالما وطبيبا . كتب فى المنطق والميتافزيق ، فى الأخلاق والسياسة ، فى أحوال العارفين ومقاماتهم .وكتب أيضا فى الطب والكيميا » فى الطبيعة وعلم الأحيا » فى الحيولوجيا وعلم المعادن ، فى الفلك والرياضة . وكتاباه " الشفاء " و " القانون " خير شاهد على ثقافته الواسعة .

استوقفت فلسفته وتصوفه الباحثين منذ عهد بعيد، وكتب عنهما شرقا وغربا، وبالمغات مختلفة . أما علمه وطبه فلم ينالا بعد حظهما من الدراسة، وقد وُجّه النظر إليهما غير مرة . وعلى الأخص فى ربع القرن الأخير بمناسبة ذكرى وفاته ومولده التي أثارت بحوثا كثيرة ، وحفزت إلى دراسات عدّة ، وحتى فى هذه الذكرى كان نصيب العلم والطب ضئيلا بالنسبة إلى الجوانب الأخرى . والواقع أن تاريخ العلوم فى الإسلام لا يزال فى حاجة ماسة إلى أن يحقق و يكتب من جديد ، وما أجدره أن تتضافر عليه جهود شتى . وتكاد تعدّ الصفحات الخالدة التى وقفها عليه ابن خلدون فى "مقدمته " مصدرنا الأول فى العربية ، وبخاصة فى تاريخ العلوم الطبيعية .

وليس شيء أعون على معرفة ابن سينا العالم والطبيب من نشر مؤلفاته العلمية والطبية . وفي طبيعيات " الشفاء " ورياضياته أبواب من العلم فيها عمق ودقمة ،

وجدة وطرافة ، وليست فى متناول كثيرين . وها نحن أولاء نتابع نشرها ، ويوم أن تنشر وتقرأ ستقود إلى ألوان من البحث والدرس . وكم نود أن ينشر "كتاب القانون " نشراً علميا محققا ، وسبق أن اتخذت فى ذلك قرارات لم تنفّذ بعد .

\* \*

وينصب الفن الخامس من الطبيعيات الذى نخرجه اليوم على "الكائنات التى لا نفس لها من المعادن والآثار العلوية وما يشبهها(۱) "، ففيه جيولوجيا ومعادن، وجغرافيا طبيعية . وفى الجيولوجيا يعرض ابن سينا للجبال ، والزلازل ، والمعادن، وفى حديثه عنها يدلى بملاحظات دقيقة وآراء واضحة تكاد تلتق فى أغلبها مع أسس الجيولوجيا الحديثة . ولا يفوته أن يناقش أصحاب الكيمياء الذين يدّعون أن فى وسعهم " أن يقلبوا الأنواع قلبا حقيقيا(۱) "، ملاحظاً أن كل ما يملكون أن يضيفوا إليها ألوانا وأصباغا ، أما خصائصها ومميزاتها الذاتية فلا سبيل إلى تغييرها . وخطأ ما يظن أن فى الإمكان تحويل المعادن الخسيسة إلى معادن نفيسة (۱) . وكان لمناقشته هذه أثرها فى تاريخ الدراسات الكيميائية فى الشرق والغرب (۱) .

وفى الجغرافيا ينحدث عن الماء واليابس ، وخط الاستواء ومدارى السرطان ، والجدى والقطب الشمالى والجنوبى ، والرياح ، والسحاب ، والرعد والبرق ، والصواعق والشهب . والسحاب " جوهر بخارى متكاثف طاف فى الهواء (٥٠ " ، تنحكم فيه الرياح ، فإما أن يصعد إلى الطبقات العليا فيزداد تكاثفا ، وإما أن يهبط

<sup>(</sup>١) ابن سينا ، الطبيعيات ، الفن الخامس ، المعادن والآثار العلوية ، القاهرة ١٩٦٤ ، ص ٩ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ص ٣٠٠ . (٣) المصدر السابق ، ص ٣١٠ -

I. Madkour, Avicennne et l'Alchimie, Revue du Caire, p. 127-129, 1951. (8)

 <sup>(°)</sup> ابن سينا المعادن والآثار العلوية ، ص ٣٣ .

فيسقط مطرا'' . فللرياح إذن تأثير فى سـقوط المطر وتكوين الثاج والصقيع ، وما هى إلا وليدة تخاخل الهواء بسبب تغيّر درجة الحرارة'' .

ومما يلفت النظر أنه يعوّل على ملاحظته الشخصية ، وقد رحل وتنقّل ، ووقف على ظواهر طبيعية مختلفة ومن ملاحظاته أنه شاهد انفصال الدخان عن السحاب، وهو فى قال جبال شاهقة (٦) ، و يحلل الهالة وقوس قزح فى ضوء ما رآه فى جبل مشرف جدا بين أبيورد وطوس (١) . و إذا كان قد أخذ عن أصحابه المشائين ، فإنه كان يؤثر عليهم آراء بعض الجغرافيين المتأخرين ، أمثال بطليموس ، واستطاع أن يضيف جديدا إلى التراث اليوناني فى جملته .

ولا شك فى أنه تأثر خاصة بكتاب « الآثار العلوية » (٥) لأرسطو ، وفى الكتاب الذى نقدم له ما يلتق مع كثير من آراء أرسطو فى الرياح والسحاب والبخار والثاج والبَرد ، وما يربط الجيولوجيا بالميتيورلوجيا ، وقد كانتا وثيقتى الصلة فى التاريخ القديم والمتوسط .

فنى الفن الخامس من الطبيعيات على صغره عرض واضح ، ودرس قيم ، وهو دون نزاع همزة وصل بين العلم القديم والحديث .

<sup>(</sup>١) ابن سينا ، المصدر السابق .

۲۷ – ۲۷ – ۲۱ المصدر السابق ، ص ۲۹ – ۲۷ .

۳۱ ابن سينا ، المصدر السابق ، أنظر أيضا الصفحات ٥٠ ، ٩١ ، ٩٠

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، ص . ٦ .

<sup>(</sup>ه) ترجم — فيا ترجم من كتب أرسطو الطبيعية — وترجم معه شرح الإسكندر الأفروديسي والأميقدورس (Olympiodo: ه) واشترك في ترجمته بشر بن متى و يحيي بن عدى . ويما يلفت النظر أن العرب لم يعرفوا منه إلا الكتب الثلاثة الأولى ، المقالات الثلاثة، وفاتهم السكتاب الرابع الذي يرجح أنه من صنع استراتون رئيس اللوقيوم النائر بعد تيوفراسطس ( ابن الندم ، الفهرست ، ص ٣٥١ ؛ القفطي ، تاريخ الحكاء ، ص ٣١ ، ٤٤) .

وقيد تولى تحقيقه ثلاثة من المتخصصين ، ومن بينهم من له صلة قديمة بابن سينا ، وهم الدكتور عبد الحايم منتصر والاستاذان سعيد زايد وعبد الله اسماعيل . أنفقوا في ذلك ماأنفقوا من جهد وزمن ، وعولوا على كل ماتوفر لدينا من أصول، أستخلصوا منها النص المختار ، وهي :

- (١) مخطوط الأزهر : (ب) ، وهامشه (بخ) .
  - (۲) مخطوط دار الكتب: (د).
  - (٣) مخطوط داماد الجديدة : (سا) .
  - (٤) مخطوط المتحف البريطاني : (م) .
- ( ه ) نسخة طهران ( المطبوعة ) : (ط ) ، وهامشها : (طا ) .

ولم يفتهم أن يلحقوا بالنص فهرسا للصطلحات ، على نحو ما درجت لجنة نشر كتاب الشفاء ، ولا يسعنى إلا أن أقدم لهم باسمى واسم قرائهم خالص الثناء ما إبراهيم مدكور

#### مقدمة

# للدكتور عبد الحليم منتصر

تكون المعادن والآثار العلوية الفن الخامس من طبيعيات الشفاء، ولليتم في مقالتين كبيرتين تشتمل كل منهما على ستة فصول . وقد اشتملت المقالة الأولى على الكلام في الجال وتكونها ومنافعها وتكوين المعدنيات ، وأحوال المسكونة وأمزجة البلاد .

وتضمنت المقالة الثانية الكلام فى السحب وما ينزل منها ، والسبب الفاعل للهالة وقوس قزح ، والرياح ، والرعد والبرق والصواعق وكواكب الرجم والشهب الدائرة وذوات الأذناب ، وما يتصل بالحوادث الكبار التى تحدث فى العالم .

وإن المتأمل في هــــذه الفصول ليروعه عبقرية الشيخ الرئيس النادرة المثال فهو بحق كما قال فيه سارتون " قد أعجز من جاء بعده أن يجاريه " ، إذ أن جميع الآراء أو أغليها ــــ إن أردنا الدقة في التعبير ـــ التي وردت في هذا الكتاب تتفق مع ما يقول به العلم الحديث في عصرنا الحاضر .

وفيا يل عرض سريع موجز لبعض الآراء كما ذكرت بنصما:

#### (١) الجبال :

يقول فى تكون الجبال ، الغالب أن تكونها من طين لزج ، جف على طول الزمان ، تحجر فى مدد لاتضبط ، فيشبه أن تكون هذه المعمورة ، قد كانت فى سالف الأيام غير معمورة ، بل مغمورة فى البحار ، فتحجرت ، إما بعد الانكشاف قليلا قليلا ، فى مدد لا تنى التأريخات بحفظ أطرافها ، وإما تحت المياه لشدة الحرارة المحتقنة تحت البحر ، والأولى أن يكون بعد الانكشاف ، وأن تكون طينتها على التحجر ، إذ تكون طينتها لزجة ، ولهذا ما يوجد فى كثير من الأحجار إذا كسرت أجزاء من الحيوانات المائية كالأصداف وغيرها ، ولا يبعد أن تكون القوى المعدنية قد تكونت هناك :

#### (ب) الزلازل:

و يقول فى الزلازل: حركة تعرض لجزء من أجزاء الأرض بسبب ماتحته ، ولا محالة أن ذلك السبب ، يعرض له أن يتحرك ، ثم يحرك مافوقه ، والجسم الذى يمكن أن يتحرك تحت الأرض، يحرك الأرض، وهو إما جسم بخارى دخانى، قوى الاندفاع، وإما جسم مائى سيّال، وإما جسم هوائى ، وإما جسم نارى ، وإما جسم أرضى ، والجسم النارى ، لا يكون نارا صرفة ، بل فى حكم الدخان القوى ، وفى حكم الربح المشتعلة ، يقول ومن الدليل أن أكثر أسباب الزازلة هى الرياح المحقنة ، أن البلاد التى تكثر فيها الزازلة ، إذا حفرت فيها آبار وقنى كثيرة ، حتى كثرت مخالص الرياح والأبخرة قلّت الزلازل بها ، وأكثر ما تكون الزلازل فى بلاد متخلخلة غور الأرض ، متكاثفة وجهها ، أو مغمورة الوجه بماء يجرى أو ماء غمر كثير لايقدر الربح على خرقه . ومن منافع الزلازل تفتح مسام الأرض للعيون ، وإشعار قلوب الناس رعب الله تمالى .

#### (ج) سرعة الصوت ، وسرعة الضوء :

و يقول إن البصر يستبق السمع ، فإنه إذا اتفق أن قرع إنسان من بُعد جسما على جسم رأيت القرع، قبل أن تسمع الصوت، لأن الإبصار ليسله زمان ، والاستماع يحتاج إلى أن يتأدى تمقرج الهواء الكائن إلى السمع ، وذلك فى زمان ، كأن ابن سينا يقول بالسرعة الآنية للضوء ، وقد جانبه الصواب فى ذلك ، لأن للضوء سرعة وزمانا ينتقل فيه ، وقد عرف ذلك ابن الهيثم ، وأجرى من الجارب ما أثبت أن للضوء زمانا ينتقل فيه ، وليس فى الآن كما قال ابن سينا ، وأثبت عدم صحته ابن الهيثم .

#### : السحب :

و يقول ابن سينا فى تولد السحب ، إنها تكون من الأبخرة الرطبة ، إذا تصمدت بتصعيد الحرارة فوافت الطبقة الباردة من الهـواء ، فجوهم السحاب بخارى متكاثف طاف فى المواء ، وأن الجبال بسبب ارتفاعها تكون أبرد من أديم القرار ، فالبعد من أديم الأرض ، هو أحد أسباب البرد ، فإنه و إن يكن شعاع الشمس يقع على الجبل ، فلا يكون تسخينه كتسخين ما يقع

على الأرض ، ولذلك فأكثر السحب المساطرة إنما تتولد فى الجبال ومنها تتوجه إلى سائر البلاد . وما أظن أن العلم الحديث قسد أضاف إلى ذلك جديدا إلا أنه وجد من الأجهزة والأدوات ما يسمح بإثبات هذه الآراء بالقياسات الدقيقة .

#### ( ه ) الطل :

ليس يتكون من سحاب ، بل من البخار اليومى المتباطىء فى الصمود ، القليل المادة ، إذا أصابه برد الليل ، وكثفة ، وحوله ماء ينزل نزولا ثقيلا فى أجزاء صغار جدا لا نحس بنزولها إلا عند اجتماع شىء يُعتد به ، ويضيف فإن جمد كان صقيعا . ولا مراء فى صحة هذا الرأى ومطابقته لما يقول به العلم الحديث .

## (و) الثلج :

وهذا السحاب يعرض له كثيرا ، أنه كما يأخذ فى التكاثف ، وفى آن يجتمع فيه حب القطر يجد ، ولم تتخلق الحبات ، بحيث تحس فينزل جامدا ، فيكون ذلك هو الثلج ، ونظيره من البخار الفاعل للطل هو الصقيع . وأما إذا جمد بعد ما صار ماء ، وصار حبا كبارا ، فهو البرد .

#### (ز) الضباب:

ثم يضيف الشيخ الرئيس ، فالبخار مادة السحاب والمطر والثلج والطل والجليد ، والصقيع والبَرَد ، وعايه تتماءى الهالة وقوس قُرُح ، والشميسات والنيازك .

وأحسب أن ما قاله المعلم الثالث في هذه المسائل ، إنما هو صحيح في جملته بل وفي كثير من تفصيلاته ، فعُمر الأرضما زال العلماء مختلفين فيه ، وقد أصاب كبد الحقيقة عندما قال : "في مُدد لا تني التأريخات بحفظ أطرافها" ، وقد كان من العلماء من يقدر هذا التاريخ بألفين من ملايين السنين ، ومنهم من يزيده إلى ثلاثة أو أر بعة آلاف من ملايين السنين ، وهو معذور أن قال إن الضوء يصل في الآن ، أما الصوت فيحاج إلى زمان ، فالفرق بين سرعتيهما هائل

جدا ، إنه الفرق بين ثلاثمائة ألف من الكيلومترات فى الثانية هى سرعة الضوء ، و بين مئات الأمتار (٣٤٠م) فى الثانية هى سرعة الصوت . أما تمييزه بين صور بخار الماء فى السحلب والطل. والصقيع والثلج والبَرد والضباب فقد أوفى فيه شيخنا على الغاية .

# (ح) الهالة وقوس تُزح :

يقول أما الحيالات التي تتكون في الجو ، مثل الهالة ، وقوس قُرْح والنيازك والشميسات ، فإن هذه كلها ، تشترك في أنها خيالات ، ومعنى الحيال هو أن يحس شبح شيء مع صورة شيء آخر ، كما نجد صورة الإنسان مع صورة المرآة ، ثم لا يكون لذلك انطباع حقيق في مادة ذلك الشيء الثانى الذي يؤديها ويرى معها ، كما أن صورة الإنسان لا تكون منطبعة بالحقيقة والإقامة في المرآة ، و إلا لكان لهما مقر معلوم ، ولما كانت تذقل بانتقال الناظر فيه ، والمرئى ساكن ، ثم يضيف ، فهذه الأشباح تتبدل أما كنها بحسب حركاتك ، فإن توجهت إليها تقدمت إليك، و إن نكصت عنها تأخرت عنك، و إن علوت علت ، و إن نزلت نزلت، و إن تركتها يمنة وحاذيتها بالانتقال حاذتك بالمرافقة ، و إن تركتها يسرة وحاذيتها بالانتقال حاذتك بالمرافقة ، و إن تركتها يسرة وحاذيتها بالانتقال حاذتك بالمرافقة ، و إن تركتها يسرة وحاذيتها المندسة ، و بعضها على علم البصر و بعضها على علم البصر و بعضها على المما المناهم بحق، على الأمتحان والحس. ولان ك أن مثل هذه الدقة في الوصف تستحق النظر فالرئيس هنامه لم بحق، يريد من قارئه أن يتفهم دقائق العملية .

يقول المدلم الثالث ، فأما الهالة ، فإنها دائرة بيضاء ، تامة أو ناقصة ، ترى حول القمر وغيره ، إذا قام دونه سحاب لطيف ، لايغطيه ، لأنه يكون رقيقا ، فإذا وقع عليه شعاع القمر، حدث من الشعاع ومنه قطع مستدير ، وقد تكون حول الشمس هالة ، والتي تكون من الهالات تحت الشمس أدل على المطر من الخيالات القزحية ، التي تكون قبالتها ، والتحتانية تكون أعظم من الفوقانية ، لأنها أقرب .

و يضيف ، وأكثر ما تكون الهالة مع عدم الريح، فلذلك تكثر معالسحب الدواني. والهالة الشمسية في الأكثر ، إنما ترى إذا كانت الشمس بقرب من وسط الساء ، و إذا كانت الشمس على الأفق ، وجب بالضرورة أن ترى من القوس نصف دائرة ، وذلك لأن القوس ليس وضعها. وضع الهالة ، وليس موازيا للافق بل مقاطع له .

و يختم الشيخ الرئيس قوله ، في هذا الموضوع بهذه العبارات المتألقة نصوعاً و بيانا و تواضعاً ، في يقول " وهذه القوس ، في أكثر الأمر ، يلى الأرض منها لون ، و يلى الجو منها لون ، يشتدان معا عند الوسط، ور بماكان في الوسط لون آخر غير ذينك"، و يضيف وهمذا مبلغ علمي ، وما يتى يطلب من غيرى " .

#### (ط) الشميسات:

و يقول عن الشميسات " وأما الشميسات ، فإنها خيالات كالشموس عن مراى شديدة الاتصال والصقالة ، تكون في جنبة الشمس ، فتؤدى شكلها ولونها ، أو تقبل ضوءا عسديدا في نفسها ، وتشرق على غيرها بضوئها وتعكمها أيضا .

#### (ى) النيازك:

و يقول عن النيازك ، وأما النيازك فإنها أيضا خيالات فى لون قوس قزح ، إلا أنها ترى مستقيمة لأنها تكونت فى جنبة الشمس ، يمنة أو يسرة ، لا تحتها ولا أمامها وقلما تكون عند ما تكون الشمس فى نصف النهار ، بل عند الطلوع والغروب ولا سيما عند الغروب ، فنى ذلك الوقت ، يكثر تمدد السحاب وكثيرا ما يتفق لحذه أن تساير الشمس طالعة وغاربة ، وهى تدل على المطر .

يقول ، ولا يتولد القوس في الليل إلا في الندرة ، لأنها تحاج في تكونها لأن يكون النير شديد الإضاءة .

و إننا لنسجل للشيخ الرئيس وضوح بيانه ، ودقة تعريفاته ، ولئن خالفه العلم الحديت في بعض التفاصيل في ألوان القوس ، أو في تعريف النيزك ، فإن ذلك لا يقلل بحال من قيمة الآراء التي أوردها شيخنا منذ أكثر من ألف من الأعوام ، فإنها في مجوعها تدل على الأصالة في النفكير والدقة في الاستنباط .

#### (ك) الرياح:

ويقول في الرياح ، وربما هبت الرياح لحركة الهواء وحدها ، إذا تخلخات جهة منالهواء للسخونة ، فانبسط فسال له الهواء ، يقول ومما يدل على أن مادة الريح غير مادة المطر الذي هو البخار الرطب وهو أنهما في أكثر الأمر يتما نمان ، والسنة التي يكثر فيها المطر لكثرة البخار الرطب ، تقل الريح ، والسنة التي تكثر فيها الرياح ، تكون سنة جدب وقلة مطر ، لكنه كثيرا ما يتفق أن يعين المطر على حدوث الريح ، تارة بأن يبل الأرض أو يمنع حدوث البخار الدخاني ، وقد تعين الريح على تولد المطر بأن تجمع السحاب ، وتسمى الرياح التي تعين على المطر ، " وياح سحابية " .

أرأيت كيف يحدد المعلم التالث العلاقة بين الرياح والمطر ، وكيف أن السبب في حدوث الرياح تخلخل جهة مر الهواء للسخونة ، وأن الرياح والمطر يتمانعان ، ولكنه يستدرك أنه كثيرا ما يتفق أن يعين المطرعلي حدوث الريح ، إما بأن يبل الأرض أو يمنع حدوث البخار الدخاني ، أو تعين الريح على تولد المطر ، عندما تكون الريح سحابية ، وهذا كلام علمي جميل بليق بالشيخ الرئيس .

#### (ل) البرق والرعد:

ويختم الرئيس كلامه في المعادن والآثارالعلوية ، بقوله في البرق والرعد ، البرق ثرى والرعد يسمع ولا يرى ، فإذا كان حدوثهما معا ، رؤى البرق في آن وتأخر سماع الرعد ، لأن مدى البصر أبعد من مدى السمع . وليت شيخنا اكتفى بهذا التعبير العلمى الصحيح الدقيق، ولكنه أضاف ، فإن البرق يحس في الآن بلا زمان . . ؛ فقد أبطل نظرية السرعة الآنية للضوء العالم الطبيعى العربى الأشهر " ابن الهيثم " الذي أثبت بالتجربة أن للضوء زمانا ، وسرعة معينة ، ولعله أول من قال بذلك من العلماء . يقول ابن سينا : " والرعد الذي يحدث مع البرق يحس بعد زمان . لأن الإبصار لا يحتاج إلا إلى موازاة وإشفاف ، وهذا لا يتفق وجوده بزمان ، وأما السمع فيحتاج فيه إلى تموراء وفي الأجسام الأخرى المواء ، أو ما يقوم مقامه . وهو بذلك يقول با نتقال الصوت في الهواء وفي الأجسام الأخرى سواء كانت صلبة أو سائلة ، وأنه يحتاج إلى وقت معين و بسرعة معينة حتى ينتقل الصوت إلى السمع ، يقول وكل حركة في زمان .

## الفن الخامس

#### من الطبيعيات

هذا الفن يشتمل على طل أكوان الكائنات التي لا نفس لها من المعادن والآثار العلوية وماشبهها وهو مقالتان :

المقالة الأولى

فيا يحدث من ذلك بناحية الأرض وهي سنة فصول

<sup>(</sup>۲) من الطبيعيات: ساقطة من ب ؛ ف كاتنات الجو والمعادن طا؛ + وهو مقالنان د · (٤) وهو: ساقطة من ب ، د ، سا ، م || مقالنان : ساقطة من د . ( ه ) الأولى : + من الغن الخامس من الطبيعيات م . ( ٦ ) وهي : ساقطة من ب ، م || فصول : [ تذكر نسخة د بعد ذلك عناوين الفصول السنة ] .

# [الفصل الأول]

#### (۱) فصل فی الجبال وتکونها

لنبتدئ أولا ولنحقق حال تكنون الجبال .

والمباحث التي يجب أن تعلم في ذلك :

أولها حال تكون الحجــارة .

والثاني حال تكتون الججارة الكبيرة أو الكثيرة .

والثالث حال تكون ما يكون له ارتفاع وسمو .

فنقول: أما فى الأكثر فإن الأرض الحالصة لا تتحجر لأن استيلاء اليهس عليها لايفيدها استمساكا ، بل تفتتا و إنما تتكون الحجارة فى الأكثر على وجهين من التكون: ، ، ، أحدهما على سبيل التفجر ، والثانى على سبيل الجمود .

فإن كثيرا من الأحجار يتكون من الجوهر الغالب فيه الأرضية ، وكثير منها يتكون من الجوهر الغالب عليه المائية . فكثير من الطين يجف ويد بحيل أولا شيئا بين الحجر والطين ، وهو حجر رخو ، ثم يستحيل حجرا . وأولى الطينات بذلك ،ا كان لزجا ، فإن لم يكن لزجا فإنه يتفتت في أكثر الأص قبل أن يتحجر . وقد شاهدنا في طفولتنا مواضع كان فيها الطين الذي يغسل به الرأس ، وذلك في شط جيحون . ثم شاهدناه قد تحجر تحجرا رخوا ، والمدة قرسة من ثلاث وعشرين سنة .

 <sup>(</sup> ۲ ) فصل : فصل أ ب ؛ الفصل الأول د ، م ، ( ۳ ) وتكونها : ساقطة من د ، سا ، م ،
 ( ۷ ) الحجارة : حجارة ط || الكثيرة : الكثرة م ، ( ۸ ) والثالث : والثالث طما ، يكون : ساقطة من م ،
 ( ۹ ) لا تنجر: لا تحجم م || البس : الجمود م || عليها : على الأرض د ، سا ، ط ( ۹ — ۱ ) عليا ...

الجود : ساقطة من م · (١٠) استمساكا ، امتساكا ب ، د ، م ، إمساكا سا || تفتنا : ساقطة من د || تنكون : تنكون ب ، د ، سا ، م || التكون : الكون ب ، سا ، م · (١١) النفجر : التفجير ب ، د ، سا ، ط · (١٣) عليه : فيه د ، سا،ط، م (١٥) أكثر : آخر م · (١٦) تحجرا: حراد ·

وقد تتكون الحجارة من المـاء السيال على وجهين : أحدهما أن يجمد المـاء كما يقطر أو كما يسيل برمته . والنانى يرسب منه فى سيلانه شىء يلزم وجه مسيله ويتحجر .

وقد شوهدت مياه تسيل ، فما يقطر منها على موضع معاوم ينعقد حجرا أو حصى مختلفة الألوان .

وقد شوهد ماء قاطر ، إذا أخذ لم يجمد و إذا انصب على أرض حجرية تقرب من مسيله انعقد فى الحال حجرا . فعلمنا أيضا أن لنلك الأرض قوة معدنية ، تحيل السيال إلى الجمود .

فبادئ تكون المجارة ، إما جوهر طيني لزج ، و إما جوهر تغلب فيه المائية . وهذا الفسم يجوز أن يكون جموده من قوة معدنية مجمدة ، و يجوز أن يكون قد ظبت طيه الأرضية على الوجه الذي ينعقد به الملح ، بأن غلبت الأرضية فيه بالقوة دون المقدار ، وإن لم يكن على نحو كيفية الأرض التي في الملح ، بل على كيفية أخرى ، ولكن مشاركة لحما في أنها تتغلب بمعاونة الحرارة ، فلما يصيبه الحر يعقده ، أو قوة أخرى مجهولة عندنا . ويجوز أن يكرن بالضد ، فتكون أرضيته تتغلب بقوة باردة يابسة تعينه . و بالجملة فإن للماه في طباعه ، على ما علمت ، أن يستحيل إلى الأرضية من ظبة قوة الأرضية ، وللارض أيضا ، كما علمت ، في طباعها أن تستحيل إلى المائية من ظبة قوة المائية . وههنا شيء يتخذه قوم صلوا في حيلهم يسمونه لبن العذراء إذا شاءوا ، وهو صركب من مائين ، ينعقد جوهرا جاسيا ، وذلك يدل على صحة هذا . ولم أشياء كثيرة مما يتخذونه حلا وعقدا تصدق هذه الأحكام . فتكون الأحجار إذن إما لتفجير الطين اللزج في الشمس ، وإما لا نعقاد الممائية من طبعة مربسة أرضية ، أو سبب مجفف حار .

<sup>(</sup>٢) معدنية : مجمدة طا . (١٠) فيه : ساقطة من سا (١١) و إن : فإن سا ، م | ولكن : + تكون د ، سا ، م (١٢) تغلب : تنعقد ب ؛ تنقلب ط ؛ تقلب طا | إ فلها : فكا ب ، سا ، م || يصيبه : يصيبها م (١٣) ويجوز : يجوز ب || تنغلب بقوة : تنقلب بصورة ط ؛ تقلب بقوة طا (١٤) للماه : الماه ب ، د ، سا ، ط (١٥) وللا رض : والأرض ب ، د ، سا ، ط || طاحها : طاعه د ، سا ، ط (١٦) حياهم : حيلة م (١٨) الأحكام : ساقطة من ب ، ه ، سا ، م (١٩) لانهقاد م ،

وإن كان ما يحكى من تحجر حيوانات ونبات صحيحا، فالسبب فيه شدة قية معدنية هجرة تحدث في بعض البقاع الحجرية، أو تنفصل دفعة من الأرض في الزلازل والحسوف، فتحجر ما تلقاه . فإنه ليس استحالة الأجسام النباتية والحيوانية إلى الحجرية ، أبعد من استحالة المياه ، ولا من الممتنع في المركبات أن تغلب عليها قوة عنصر واحد يستحيل إليه . لأن كل واحد من العناصر التي فيها ، مما ليس من جلس ذلك العنصر ، من شأنه أن يستحيل إلى ولك العنصر ، ولهذا ما تستحيل الأجسام الواقعة في الملاحات إلى الملح ، والأجسام الواقعة في الحريق إلى النار .

وأما السرعة والإبطاء في الاستحالة ، فأمر يجوز أن يختلف أيضا بحسب الفوى المختلفة وفإن كانت شديدة جدا أحالت في زمان يسير. وفي بلاد العرب حرة كل من يسكنها ، وأى جسم يقع فيها ، يتلون بلونها . وقد رأيت رفيفا على صورة الأرغفة المحرقة ، المرقفة الوسط ، المرقومة بالسباع ، قد تحجر ، ولونه باق ، وأحد وجهيه عليه أثر التخطيط الذي يكون في التنور . وجدته ملتى في جبل قريب من بلاة من بلاد خراسان تسمى جاجرم ، وحملنه معى مسدة . وهذه الأشياء إنما تستغرب لقلة وقوعها ، وأما أسبابها في الطبيعة فظاهرة موجودة . وقد تتكون أنواع من الجارة من النار إذا أطفئت .

وكثيرا ما يحدث فى الصواعق أجسام حديدية وحجرية ، بسبب ، ا يعرض لانارية أن تطفأ وا فتصير باردة يابسة . وقد يقع فى بلاد الترك فى الصواعق والبروق أجسام نحاسية على هيئة نصول السهام ، لها زائدة منعطفة إلى فوق ؛ وتقع مثلها فى بلاد الجبل والديلم وإذا وقمت خارت فى الأرض و يكون جوهر جميع ذلك جوهرا نحاسيا يابسا و قد تكلفت إذابة نصل من ذلك بخوارزم فلم يذب ، ولم يزل يتحلل منه دخان ملون يضرب إلى المضرة حتى يق منه جوهر ومادى . وقد صح عندى بالتواتر ما كان ببلاد جوزجان، فى زماننا الذى أدركناه،

<sup>(</sup>۱) يحكى: يشحى م || حيوانات: حيوان ط (۲) الزلازل: الزلال م (٥) فيها: فيه ب ؟ قبلها ط (٥) من شأنه: فتأنه د، سا ، ط ، م (٦) ولهذا: ولذلك ط ، م (٩) أحالت: حالت سا ، م ١١ يسير: يسيرة م || وفى : فى م (١١) عليه: على م (١٢) وجدته: ووجدته ط || جبل: جل ط || من بلدة : ساقطة من م • (١٤) أطفتت : طفئت ط ؛ طفيت م (١٥) تعلفاً : تتعلق سا ؛ تعلق م (١٥) بحره را : ساقطة من ب .

من أمر جديد لعله يزن مائة وخمسين منّا ، زل من الهواء فنقر في الأرض ، ثم نبا نبوة أو نبوتين ُنرو الكرة التي ترى بها الحائط، ثم عاد فنشب في الأرض ، وسمع الناس لذلك صوتا عظها هائلا ، فلما تفقدوا أمره ، ظفروا به ، وحملوه إلى والى جوزجان، ثم كاتبه سلطان خراسان في عصرنا وهو الأمير عين الدولة وأمين الملة أبو القاسم مجود بن سبكتكين المظفر المغلب، يرسم له إنفاذه أو إنفاذ قطعة منه ، فتعذر نقله لنقله فحاولوا كسر قطعة منه ، فتأ المغلب، يرسم له إنفاذه أو إنفاذ قطعة منه ، فتعذر نقله لنقله فحاولوا كسر قطعة منه ، فلك كانت الآلات تعمل فيه إلا بجهد ، وكان كل مئةب وكل مقطع يعمل فيه ينكسر لكنهم فصلوا منه آخر الأمر شيئا فأنفذوه إليه ، ورام أن يطبع منه سيفا ، فتعذر عليه .

وحكى أن جملة ذلك الجوهركان ملتبًا من أجزاء جاورسيّة صغار مستديرة، التصق بعضها ببعض. وهذا الفقيه أبوعبيد عبد الواحد بن عبد الجوزجاني، صاحبي، شاهد هذا كله م وحُدَّت أن كثيرا من السيوف البيانية الجبلة، انما تتخذ من مثل هذا الحديد. وشعراء العرب قد وصفوا ذلك في شعرهم. فهذا جنس من تكون الحجاوة .

وحدثنى ثقة من مشايخ دولة أصفهان ، وهو أبو منصور هرمزدياد بن مشكوار، قريب الأمير أبى جمفر محمد بن دستهرار أنه وقع فى جبال طبرستان من الهواء ماصفة وقعه صفة وقع هذا الحديد ، إلا أنه كان حجارة كبيرة . فهذا جملة الفول فى تكون الحجر .

وأما تكون حجر كبير فيكون إما دفعة ، وذلك بسبب حر عظيم يعافص طينا كثيرا لزجاء وإما أن يكون فليلا فليلا على تواتر الأيام. وأما الارتفاع فقد يقع لذلك سبب بالذات، وكما يتفق عند كثير من الزلازل القوية أن ترفع الربح الفاعلة للزلزلة طائفة من الأرض ، وتحدث رابية من الروابي دفعة. وأما الذي

<sup>(</sup>۱) فقر: فنفد ب ، ط ، م ؛ ثم نزل سا (۲) ترمی : تضرب سا || بها : لها م (۳) ظفروا به : ساقطة من د || وحلوه : وحل ب ، د ؛ وحلوا ط (٤) وهو الأمير عين : فهو أمير عين ط (ه) له : ساقطة من م (٥) يطبع : مصبغ طا (٩) أبو عيد : أبو عيد اقد ط || ماحي : مصبغ طا (١٠) وحدثت : وحدث ط || الجيلة : الجلية به ، ما || تخذ : اتخذ د ، سا ، ط ، م || من : ساقطة من د (١٢) أصفهان : أصبان ب ، ع ، ما || تخذ : الأمير : + الجليل ب ، د ، ما || د متمرار : + حرص اقد عزه ب، أصبان ب ، ط ، (١٥) كثيرا : ساقطة من م (١٥)

بالمرض، فأن يمرض لبعض الأجزاء من الأرض انحفارٌ دون بعض، بأن تكون رياح نسافة أو مياه حفادة تتفق لها حركة على جزء من الأرض دون جزء ، فيتحفر ماتسيل عليه ويبقى مالا تسيل عليه رابيا . ثم لاتزال السيول تغوص فى الحفر الأول إلى أن تنور غورا شديدا ، ويبقى ما انحرف عنه شاهقا . وهذا كالمتحقق من أمور الجبال وما بينها من الحفور والمسالك .

وربماكان الماء أو الريح متفق الفيضان ، إلا أن أجزاء الأرض تكون غخفة ، فيكون هم بعضها لينة و بمضها حجرية ، فينحفر الترابى اللين ، ويبقى الحجرى مرتفعا . ثم لايزال ذلك المسيل يتحفر و يتحفر على الأيام ، ويتسع ، ويبقى النتوء ، وكاما انحفر عنه الأرض كان شهوقه أكثر .

فهذه هي الأسباب الأكثرية لهذه الأحوال الثلاثة. فالجبال تكونها من أحد أسباب تكون الحجارة ، والغالب أن تكونها من طين لزج جف على طول الزمان ، تحجر في مدد لاتفبيط، فيشبه أن تكون هذه المعمورة قد كانت في سالف الأيام غيرمعمورة ؛ بل مغمورة في البحار ، فتحجرت ، إما بعد الانكشاف قليلا قليلا في مدد لانفي التأريخات بحفظ أطرافها ، وإما تحت الميادة الحرارة المحتقنة تحت البحر. والأولى أن يكون بعد الانكشاف، وأن تكون طينتها لزجة ، ولهذا ما يوجد في كثير من وأن تكون طينتها لزجة ، ولهذا ما يوجد في كثير من الأجحار ، إذا كسرت أجزاء الحيوانات المائية كالأصداف وغيرها . ولا يبعد أن تكون ما القوة المعدنية قد تولدت هناك ، فاعانت أيضا ؛ وأن تكون مياه قد استحالت أيضا حجارة ؛ لكن الأولى أن يكون تكون الحبال على هذه الجملة ، وكثرة ما فيها من الحجر كثرة ما فيها من الحجر الكثرة ما يشتمل عليه البحر من الطين ، ثم ينكشف عه ؛ وارتفاعها لما حفرته السيول والرياح فها بينها .

<sup>(</sup>١) نسافة : سافية ب ، نشافة ط ، (٧) فيتحفر : فيتحفر م (٣) ثم : سافعلة من ب | الأول : الأول م ، | تغور : تعود م (٥) أو الربح : والربح ط ، م ، + معلق ط (٧) يتحفر : يحفر ب ؛ | ويتحفر سافعلة من ط || الأيام : الإتمام م (٨) شهومه : سموته د ، سا ، م ، معوه ط (١٣) الحرارة : الحرط || المحتفة : المحققة سا || البحر : الأرض د ، سا || والأولى : الأولى ط ، (١٦) فأعانت : سا || والأولى : الأولى ط ، (١٦) يكون : سافعلة من ب ، د ، سا || وكررة : وكثيرة م || الحجر : الحجرية د ، سا ، ط ، م .

فإنك إذا تأمات أكثر الجبال ، وأيت الانحفار الفاصل فيها بينها متولدا من السيول. ولكن ذلك أصر إنما تم وكان في مدد كثيرة ، فلم يبقى لكل سيل أثره ، بل إنما يرى الأقرب منها عهدا. وأكثر الجبال الآن إنها هي في الازضاض والتفتت ، وذلك لأن عهد نشوئه وتكونها إنما كان مع انكشاف المياه عنها يسيرا يديرا والآن فإنها في سلطان التفتت ، إلا ما شاء الله من جبال ، إن كانت تتزايد بسبب مياه تتحجر فيها ، أوسيول تؤدى إليهاطينا كثيرا فيتحجر فيها . فقد بلغني كما أحسبأنه قد شوهد ذلك في بعض الجبال ، وأما ما شاهدته أنا ، فهو في شط جبحون ، وليس ذلك الموضع مما يستحق أن يسمى جبلا. في كان من هذه المنكشفات أصلب طينة وأتوى تحجرا وأعظم حجما ، فإنه إذا انهد ما دونه ، بقى أرفع وأعلى .

وأما عروق الطين الموجودة في الجبال ، فيجوز أن تكون تلك العروق ليست من صميم مادة التحجر ، اكتما من جملة ما نفتت من الجبال وتترتب وامتلاً في الأودية والفجاج ، وسالت عليه المياه ، ورطبته وغشيته أرهاص الجبال ، أو خلطت به طينتها الجيدة . ويجوز أن يكون القديم أيضا من طين البحر غير متفق الجوهر ، فيكون من تربته ما يتحجر تحجرا قويا ، ومنه مالا يتحجر ، ومنه ما يسترخى تحجره لكيفية تما غالبة فيه ، أو لسبب من الأسباب التي لا تعد. ويجوز أن يعرض للبحر أيضا أن يفيض قليلا قليلا على برمختلط من مهل وجبل ، ثم ينضب عنه ، فيعرض للمهل منه أن يستحيل طينا ، ولا يعرض ذلك الجبل . وإذا استحال طينا ، كان مستعدا لأن يقحجر عندالانكشاف، ويكون تحجره تحجرا سافيا قويا . وإذا وقع الانكشاف على ما تحجر ، فر بما يكون المتحجر القديم في حدما استعد للتفتت . ويجوز أن يكون ذلك يعرض له عكس ماعرض للتربة ، من أن هذا يرطب ويلين و يعود ترابا ، وذلك يستعد للحجرية . كما إذا نقمت آجرة وترابا وطينا في الماء ،

<sup>(</sup>٢) انما تم وكان : اذا كان وتم د | | إنما : إنا م (٤) يسيرا يسيرا ط (٢) قد : ساقطة من م (٧) فهو : ساقطة من ب ، د ، م || وليس : فليس ب (٨) انهد : انهدم ط ، (١١) جلة : جهة ب || وترب : ترتب ط ؛ وبيوت م (١٢) خلطت به : حالته د ، سا ، م || طينتها : طينها م ، (١٣) أيضا : ساقطة من م (٤١) تحجرا : جرا د || ومه (الأولى) : ومنها م || ومه (الثانية ) : ومنها م || تما : ساقطة من د ، سا || لسبب ، بسبب د ، ط (١٨) سافيا : شافيا طينا د ، سا ، م ، الفيا طينا د ، سا ، م ، الفيا د ، سا ، م ،

ثم عرضت الآجرة والطين والتراب على النار، مرض للآجرة أن زادها الاستنقاع استعدادا للنفتت بالنار نانيا ، وللتراب والطين استعدادا لاستحجار قوى .

و يجوز أن ينكشف البرعن البحروكل بُعد طَبَقة . وقد يرى بعض الجبال كأنه منضود سافا فسافا ، فيشبه أن يكون ذلك قد كانت طينتها فى وقت ما كذلك سافا فسافا ، بأن كان ساف ارتكم أولا ، ثم حدث بعده فى مدة أخرى ساف آخر فارتكم ، وكان قد سال على كل ساف جسم من خلاف جوهره ، فصار حائلا بينه و بين الساف الآخر ، فلما تحجرت المادة عرض للحائل أن انشق وانتثر عما بين السافين . وأن حائلا من أرض البحرقد تكون طينته رسوية ، وقد تكون ما يعرض له انفصال الأرهاص من الجبال رسويا . فهكذا تتكون الجبال .

<sup>(</sup>١) والرّاب : الطيب د ، سا ۽ ساقطة من م [[ الاستفاع : الانتفاع د ، سا ، ط ، م ٠

<sup>(</sup>٣) ولاتراب : والتراب | والعاين : وللعلين سا | استعدادا : أن استعدا ب ، م ؛ أن استعدت د ، سا .

 <sup>(</sup>٣) وكل بعد طبقة : وانعقد طب ب (٤) فسافا (النائية): + فيشب ب (٥) آخر: ساقطة من م || فارتكم : أرتكم د ، سا ، ط ، م || على : عن ط (٧) وانتثر: أو انتثر د ؟ وأن انتثر ط ؟
 ساقطة من سا || وان سائلا من أرض : وأرض ط ، م (٨) وقد ... رسوبية : ساقطة من د ٠

## [ الفصل الثانى ] (ب) فصل ف منافع الجبال وتكون السحب والأنداء

منافع الجبال كثيرة، وذلك لأنه لايشك شاك فى وفورالمنافع المتصلة بالسحب، و بالأودية المنبعثة من العيون ، و بالجواهر المعدنية .

فأما السحب فإنها إنما تتولد ، كما نتبين من بعد من الأبخرة الرطبة إذا تصعدت بتصميد الحرارة فوافت الطبقة الباردة من الهواء التي فرغنا من تقديم خبرها .

والعبون أيضا فإنها إنما تتولد باندفاع المياه إلى وجه الأرض بالعنف، ولن تندفع بالعنف الا بسبب عرّك لها مصمّد إلى فوق . والأسباب المصعدة للرطو بات إنما هى الحرارات المبعدة للرطوبات ، الملجئة إياها إلى الصعود . والعيون أيضا ، فإن مبادئها من البخارات المندفعة صعدا عن تصعيد الحرارة المحتقنة في الأرض من الشمس والكواكب . والجواهر المعدنية ، فإنها أيضا إنما تتولد ، كما نشرح بعد ، عن الأبخرة المحتقنة في الأرض .

فيكاد أن يكون المبدأ العنصرى لهذه الأمور النافعة هو البخار وما يجرى مجراه . والبخار قد يتصعد من البخار والمياه . قد يتصعد من أرض صلبة ، وقد يتصعد من البخار والمياه . فالأرض الرخوة تنفشى منها الأبخرة فى أكثر الأمر قليلا قليلا ، فلا يكون لاجتماعها صلطان . وأما البحار فيشبه أن يكون حكمها هذا الحكم ، فإنها قلما يتفق فيها حقن للبخار يعتد به . والأرضون الصلبة المنوسطة الصلابة يعرض لها أن تحقن البخار حقنا متوسطا ، والمرضون الصدابة جدا تحقن البخار حقنا شديدا ، والحبال أقوى الأرضين على حقن والأرضون الصدابة جدا تحقن البخار حقنا شديدا ، والحبال أقوى الأرضين على حقن

<sup>(</sup>٣) فصل: فصل ب > الفصل الثانى د ، م > فصل ٣ ط (٤) منافع : ومنافع ب ، م | الأنه : أنه د ، ما ، ط ، م (٥) المنبعثة : المنبعثة ط (٣) انما : ساقطة من د ، سا (٧) التى : الذى ب ، د ، سا ، ط | خبرها : حيزها ط > م م (٨) فإنها إنما : إنما د ، سا ، فإنها ط ، م م (٩) إلى فوق : ساقطة من د ، سا ، م | الحرارات : الحرارة سا ، (١١) المحتقنة : المنحقنة ط ، (٢٧) إنما : ساقطة من ط ، (١٣) أن : ساقطة من م ، (١٥) فالأرض : والأرض ت ، د (١٣) إنها : فإنه م | حتى ن : حتى د ، سا ، م ، (١٧) والأرضون : والأرض د ، (١٧) المنرسطة ... الصلبة : ساقطة من م ، (١٨) الصلبة (الثانية ) : ساقطة من سا | الجدا عن البخار حقنا : ساقطة من سا | المقون : قوى م .

الحرارة في ضمنها، وحبس البخار المتصعد منها، حتى يقوى اجتماعه و يُعد بقوته منفذا يندفع منه إلى خارج، وقد تكانف واستحال مياها، وصار هيونا. فيكاد أن يكون ما تستقر عليه الجبال مملوا ماء ، و يكون • مَثل الجبل في حقنه الأبخرة و إلجائه إياها إلى فجر العيون ، مَثل الإنبيق الصلب من حديد أو زجاج أو غيره مما يعد للتقطير، فإنه إن كان سخيفا متخذا من خشب متخلخل أو خزف متخلخل لم يحقن بخارا كثيرا، ولم يقطر منه شيء ويعتد به ، وإذا كان من جوهر صلب لم يدع شيئا من البخار يتفشى و يتحلل ، بل جمع يعتد به ، وإذا كان من جوهر صلب لم يدع شيئا من البخار يتفشى و يتحلل ، بل جمع كله ماه وقطره . فالجبال كالإنبيق ، وقعر الأرض التي تحته كالقرع ، والعيون كالمثاعب ، والأذناب التي في الأنابيق والأودية والبحار كالقرابل . فلذلك ما يرى من أن أكثر العيون إنما يتفجر من الجبال ونواحيها ، وأقلها في البرارى ، وذلك الأقل لا يكون أيضا إلا حيث تكون أرض صلبة ، أو في جوار أرض صلبة . فاذا تتبعت الأودية المعروفة ، الشأن . ونحن نتحيل بذلك علمها ، فلتقرأ من هناك ، فإنها خبرته .

وكم أن أكثر العيون والأودية من الجبال ، فكذلك أكثر السحب تكون من الجبال ، وتجتمع في الجبال من الأسباب ما لا تجتمع في مواضع أخرى . من ذلك أنه يمرض المبخارات بها من الاحتقان والتقوى ما يفجّر العيون ، فكيف حالها إذا تصمّدت وهي عام أبخرة .فإنها لقوتها في اندفاعها ولكثافة جرمها لا تتحلل بسمرعة، بل يكون لها أن تندفم إلى الحيز المبرّد والعاقد للبخار من أحياز طبقات الهواء .

و يعرض لهذا السبب عونان آخران :

أحدهما : أن في باطن الجبال من النداوات ما لا يكون في باطن الأرضين الرخوة .

والشانى : أن الحبال سق على ظاهرها من النلوج والأنداء ما لا يبق على ظاهر سائر . ، والشانى . وذلك أن الحبال بسبب ارتفاعها تكون أبرد من أديم القرار ، فقد علم أن

<sup>(</sup>١) وحبس: ويحبس سا || منها: ساقطة من م || ويعد: وتفذط (٢) أن: ساقطة من م

<sup>( £ )</sup> يعد : يَخْذُ سَا | التقطير : + منه ط · (ه) أَرْخَرْف : وخَرْف ط (٧) فالجال : والجالُ مُ

<sup>(</sup> ٨ ) والبعار: في البعارط (١٠) أرض (الأولى): الأرض ط، بأرض م || فإذا: وإذا ط

٢٠ (١١) منبعثة : منبقة د || من : عن ب ، ط ، م ، في سا (١٢) وبحن : فنحن ط || نفيل : فنجل ب ، د ، سا ، ط (١٢) خبرته : جزئية ما .

البعد من أديم الأرض هو مر أحد أسباب البرد . فإنه و إن كان شعاع الشمس قد يقع أيضا على الجبل ، فلا يكون تسخينه كتسخين ما يقع على الأرض ، لعلل نذ كرها في موضع نؤخره عن هذا الموضع ، لئلا ينقطع الكلام .

هل أن جوهر الحجارة أشد قبولا للبرد من الأرض الرخوة ، وإذا كنت الأحوال على ماذكرنا، فبالحرى أن تكون الأسباب التي تحتاج إليها السحب حتى تكثر هي في الجبال أوفر. وذلك لأن المادة فيها ظاهراو باطنا أكثر، والاحتقان أشد، والسبب المفتّني، بقوة وهو الحر أقل . فلذلك ما ترى أكثر السحب الماطرة إنما تتولد في الجبال ، ومنها تتوجه إلى سائر البلاد . وأما الأجسام المعدنية المحتاجة إلى أبخرة تكون أخلاطها بالأرضية أكثر ، وإقامتها في مهاضع لا تتفرق عنها أطول ، فلا شيء أطوع لها كالجبال ، فلذلك أيتولد أكثرها بها. وأما الأرضون السملة ، فكيف يكون فيها البقاء والاحتباس والاحتقان، الذي بسهبه يتم لها الامتزاج المؤدى إلى استعدادها لصورتها .

فهذه منافع الجبال ، ولها منافع أخرى جزئية ، نفصلها فى العلوم الطبيعية الجزئية ، مثل الطب وغيره .

ومما يليق بهذا الموضع ، أن تعرف أصول المياه المنبعثة من الأرض .

 <sup>(</sup>۱) فإنه: وإنه د، سا، م | | وإن: إن د، سا، ط (۳) عن: من ط ، (٤) كانت:
 كان د، سا (۲) المنشى: المفشى ط ، (۷) إنما: أنها م (۸) المحتاجة المحتاج ط (۹) أطوع: ساقطة من ب، د، سا، م (۱۲) نفصلها : تفصيلها ب، ط، م (۱۶) وما : مما م .

10

#### الفصل الثالث

#### (ج) فصل فی منابع المیــاه

فنقول : إن المباه المنبعثة من الأرض ، منها مياه العيون السيالة ، ومنها مياه العيون الراكدة ، ومنها مياه الآبار ، ومنها مياه القنى ، ومنها مياه النز .

فأما مياه العيون السيالة ، فإنها تنبعث من أبخرة كثيرة ، قوية الاندفاع ، كثيرة المادة، تفجر الأرض بقوة انفجارها ، ثم لا تزال تفيض مستتبعة موادها ، على ما تعلمه .

وأما مياه العيون الراكدة ، المنها مياه حدثت من أبخرة بلغ من قوتها أن اندفعت إلى وجه الأرض ، لكن لم يبلغ من قوتها وكثرة مادتها أن يطرد تاليها سابقها طردا ويدفعه ويُسيِّحه .

وأما مياه الآبار والقنى ، فإنها معانة فى ظهورها و بروزها بالصناعة . وذلك لأنها لك كانت ناقصة القوة عن أن تشق الأرض وتبرز ، قصرت لها المسافة فأزيل عن وجهها نقل التراب المتراكم ، حتى يخلص الحفر إلى مستقر البخارات . فينئذ تصادف منفذا تندفع إليه بأدنى حركة ، فما لم يجعل له منها مسيل ولم يُضف إليه من جنسه ما يمده فهو بثر ، وما جعل له ذلك ، فهو قناة .

ونسبة الفنى إلى الآبار ، نسبة العين السيالة إلى العين الراكدة . والسيالة أفضل ، لأن هذه الحركة تلطفها . ومع ذلك فإن مدتها ، في الاختلاط في حركتها إلى البروز بالأرضية المتولدة من اختلاطاتها بعفونات ، تقصر .

 <sup>(</sup>٢) فصل: فصل : فصل جب بالفصل النالث د ، م با فصل ۳ ط (٣) منابع : منافع د ، م
 (٥) الفنى ومنها مراه : الفنى ومنها د ، سا با ساقطة من م (٧) تفجر: تنفجر ط ، م || انفجارها : انحفارها م (١١) بالصناعة : بصناعة ب (١٢) قصرت : قصر ب ، د ، سا ، ط (٤١) فا : مما سا || يجمل : يسجل ب || منها : ساقطة فى د ، سا || مسبل : سبيل م (٤١) العين الراكدة : العيون الراكدة ط (١٧) الاختلاط : الأخلاط ط (١٨) اختلاطاتها : اختلاطها بها د ، سا ، ط ، م || بعفونات : العفونات ب ، د ، ط ، م .

وأما النز فهو أردأ المياه ، وإنما يتولد من بخارات لها مادة كثيرة ، وليس لها من قوة الاندفاع ما يخرق الأرض بقوة ؛ بل أندفاعها متيسر ، وأرضهارخوة يتحال عنها أكثر ما يتبخر والذى يبق و يحتبس ، تطول مدة مخالطته للأرض إلى أن يبرز ؛ لأن حركته إلى البروز بطيئة ، فيمفن و يتغير في طريقه عند مخالطته للأرضية .

والعيون الراكدة والآبار الراكدة إذا تُزحت ، يُجلب إليها بدل ما ينزح منها . وذلك لأنه إنما كان للبخار الذى هو مادة تلك العين أن يندفع إلى أن يبلغ المبلغ الذى كان استةر قديما عليه فقط ، فإذا بلغ ذلك المبلغ صار في الثقل بحيث لا يتمكن ما تحته أن يُقله و يزيمه ، بل يكون ماوقف من ذلك سدا ، كما كانت الأرض قبل أن تحفر . فإذا قمص من ذلك الثقل ، قدر البخار المندفع إلى جهته أن يتصعد ويُحرك ما يغمره من فوق الى الحد المحدود .

<sup>(</sup>۲) منيسر: متشرد، سا، م؛ متشرة ط || عنها: عه ط (۲) يتبخر: يخرم || ويحنبس : يحنبس طيح مي م || لأن: ولأن ب ، ط (٤) مخالطته للارضية : مخالطة الأرضية ب مخالطة الأرضية ب ، د ، سا ، م (٩) يتصعد : + الأرضية ب ، د ، سا ، م (٩) يتصعد : + ويترتحتة بخ ، د ، سا ، م (٩) يتصعد : ويترتحت بخ ، د ، سا ، م

## [ الفصل الرابع ] ( د ) فصل ف الزلازل

وأما الزلزلة ، فإنها حركة تعرض بلزء من أجزاء الأرض بسبب ما تحته ، ولا محالة أن ذلك السبب يعرض له أن يتحرك ثم يحرك مافوقه . والجسم الذي يمكن أن يتحرك تحت الأرض ، ويحرك الأرض ، إماجسم بخارى دخانى قوى الاندفاع كالريح ، كما يشق الحوابي إذا تولد في العصير ؛ وإما جسم ما أن سيال ؛ وإما جسم هوائى ؛ وإما جسم نارى ؛ وإما جسم أرضى . والجسم النارى لا يحدث تحت الأرض ، وهو نار صرفة ؛ بل يكون لا محالة في حكم الدخان القوى وق حكم الريح المشتملة . والجسم الأرضى لا تعرض له الحركة أيضا إلا لسبب مثل السبب الذي عرض لهذا الجسم الأرضى . فيكون السبب الأول الفاط . المؤلزلة ذلك . فأما الجسم الريحى ناريا كان أو غير نارى ، فإنه يجب أن يكون هو المنبعث تحت الأرض ، المؤرض ، الموجب لتمويج الأرض في أكثر الأمر .

وأما الجسم الهوائي ، فإنه أيضا و إن عرض له حركة من تلقاء نفسه لم تعرض له إلا أن يكون في حكم الريحي والبخاري والدخالي، و إن تحرك بحركة شيء آخر ، مثل ماه يسيل إلى بعيض الأغوار دفعه محرّك الهواء بقوة ، ومثل انهدام يقع من نقض أوكان هوة ومغارة فيسقط إلى أسفل سقوطا يقلقل الهواء والأَرضَ المتصلة به ؛ كما يعرض للسطوح إذا سقطت على القرار الذي تحتما ،كان المبدأ حركة ماء أو أرض و يكون بتوسط هواء أيضا.

<sup>(</sup>٢) فسل : فسل : فسلد به ، الفصل الرابع د ، م ، فسل ٤ ط (٣) الزلات الزلات الزلاة م (٤) بسبب : لسبب م || ما : ساقطة من ب ، د ، سا ، م (٥) ثم يحرك : ويحرك ب الحل م (٨) والجسم : وأما الجسم ط (٩) المشتطة : المستطلة ب ، م || الأرضى : ساقطة من م (١٠) لسبب : بسبب د ، سا ، ط ، م (١١) كان : ساقطة من م (١٦) لتحريج : تحريج سا ، ط (٤١) الريحى : ساقطة من م || والبخارى ط || والبخانى : أو البخانى ا ، والمخانى : أو البخانى ا ، والمخانى : أو البخانى ا ، ط ط ، م || تحرك : يشوك د ، سا ، ط || ومثل : ط ، م || تخرك : يشوك د ، سا ، ط || ومثل : ط د ، سا || الأخواد ، . . . تقض : ساقطة من م ، (١٦) به : ساقطة من م || ويكون : . . . أيضا : ساقطة من م || ويكون : والمعتلقة من ط || بتوسط هواه : متوسط هذا بخ .

فهذه هى الوجوه التى يمكن أن تعرض معها الزلزلة ، إما بخار ريحى أو نارى قوى يقحرك فيحرك الأرض . وهذا هو الوجه الأكثر ، فإنه لا شيء أقوى على تحريك الأرض الحركة السريعة القوية التى للزلزلة من الريح ، وإما مياه تسيل دفعة ، وهذا رأى ديمقراطيس ، وإما انهدام بعض أركان القرار .

ور بما كانت للزلازل أسباب فوق الأرض ، كمبال يعرض لها أن تسقط قُلُها أو أجزاء كبيرة منها سقوطا قو يا فتترلزل الأرض، على ماكان يراه رجل يقال له أراكياس ، يرا، وحده سبب الزلزلة ؛ و إن لم تكن من قوة حركة الأرض عن سبب قوة ، قوة تما تستحق أن تسمى زلزلة . وكان هذا الرجل يقول : إن الزلازل تعرض من ذلك في وقتى كثرة الأمطار وقلتها . أما كثرة الأمطار فإنها توجب انتقاع القلل والرعون وترطبها ، وذلك يؤدى إلى انفصا لها وسقوطها ؛ وأما قلة الأمطار فلا أنها توجب البس المفتت ، والتفتت عما يستهل تفرق الاتصال . وليس هذا المذهب بذلك السديد كله ، فكثيرا ما تعرض زلازل في بلاد لم تندك في قربها قلل جبال ولارعونها ؛ ولو كان كل زلزلة لذلك ، لكان كل زلزلة تصير في آخرها أضعف ، ولم كانت زلزلة في بلد ليس به جبل أقوى كثيرا منها في بعض الأوقات منها في البلاد الجلية التي تصاقبه ، ور بما لم يشاهد في البلاد الجليلة في بعض الأوقات منها في البلاد الجلية التي تصاقبه ، ور بما لم يشاهد في البلاد الجليلة .

<sup>(</sup>١) قوى: ساقطة من ط (٢) أقوى: يقوى د، سا (٣) القوية: القوة م ||
وإما : أوسا || وإما مياه : والمياه التي د ۽ المياه التي سا ۽ وإما لمياه م ( ٦) فترازل : فترازل
ط || الأرض : ساقطة من م || ماكان يراه : ماكان رآه د، سا || أرا كياس : أراكيباس ب ، م (٧)
عن : من غير نج || قوة قوة : فوقه ب ، ط ، م || من قوة : من حتى ب ، د ، ط ، م ||
من : من غير نج || قوة قوة : فوقه ب ، ط ، قوة سا ، م || تما : عا د ، ط ، م ||
من ب || تستحق : تحتى د (٨) في : ساقطة من ب (٩) الرحون : الرعن الأنف العظيم من الجبل
من ب || المستحق : تحتى د (٨) في : ساقطة من ب (٩) الرحون : الرعن الأنف العظيم من الجبل
بال الرحون : كالرعون م (١٠) المفتت : المتفت ط ، م (١١) هذا : ساقطة ب ، م (١١)
جبال : الجبال م || لذلك : كذلك سا ، ط (٢١ - ٢١) لكان كل زلزلة : ساقطة من د (١٣) زلزلة (الأولى) :
+ فإنها ب ، ط ، م ا || تعمير ... أضعف و : ساقطة من د || آخرها : أجزانها م || به : بها ب ، د ؛
فيه سا ، خاط ط (٤١) في البلاد : في بعض البلاد ط || تصافيه : صافيه ، جاوره [ اللمان ]

(٥١) المطيفة : المطفية ط || بنك البقمة : ساقطة من م || بنك (النائية) : في تلك ط

وأما انكساغورس فإنه ينسب العالة إلى الهواه ، وذلك لأن عنده أن الأرض محمولة على الهواه يدعمها انبساطا عليها ، وأن الجنبة السافلة متخاخلة ، والتي نحن طبها متكاففة للا مطار التي تُعرَى وجهها . فإذا نفذ الهواء في التخلخل الذي بتلك الجنبة ، ثم لم يجدطريقا إلى الانفصال والصعود الطبيعي الذي له ، وذلك من الجهة التي نحن طبها ، زازل الأرض.

و بطلان هذا المذهب يتحقق أولا بالحطأ الواقع في هيئة الأرض ، وسبب وقوفها . و ونانيا ، في بال الزلازل إنما تكون في أوقات بعينها من الفصول ، وهذه العلة موجودة في سائر الأوقات؟ واقتصاره، في تعليل كثافة وجه الأرض على الأمطار ، عجز. وقد تعرض مع الزلازل أحوال ، فر بما كانت نافعة ، ور بما كانت ضارة . أما النافعة ، فإن انفق أن تشتمل تلك الرياح على مواد بخارية توجهها وتسوقها إلى جهة من الأرض، أو تجذبها إليها مستتبعة ، فتعينها على النفجير للأرض ، فتفجر عيونا . وأما الضارة ، فما يعرض ، الإيها مستتبعة ، فتعينها على النفجير للأرض ، فتفجر عيونا . وأما الضارة ، فما يعرض من أن لا تكون المحادة الريحية بهذه الصفة ، بل تكون يابسة مائلة إلى طبيعة النارية ، فانستمل نارا عند الحركة القوية ، فإن من شأن الحركة القوية أن تحيل الدخان والبخار والمواء نارا ، فكثيرا ما تشتعل المنافخ والكيران إذا ألح طيها بالنفخ نارا . فإذا كان سبب الزلزلة قويا جدا ، خسف الأرض باندفاعه و خروجه . وربما خلص نارا محرقة، وربما حدثت أصوات هائلة ودوى يدل على شدة الريح . فإن وجدت هذه الريح المصوتة منفذا هو اسما بعد المنفذ الذي تصوت فيه ، حدث عن اندفاعها صوت ولم تزل ل .

ومن الدليل على أن أكثر أسباب الزلزلة هى الرياح المحتقنة ، إن البلاد التى تكثر فيها الزلزلة إذا حفرت فيها آبار وقنى كثيرة حتى كثرت مخالص الرياح والأبخرة ، قلت الزلازل بها . وأكثرما تكون الزلازل إنما تكون عند فقدان الرياح ، لأن مواد الرياح يعرض لها الاحتباس ، وفي مثل هذه الحال كثيرا ما تُرى في الجو بُعُب مستطيلة . . ٧

<sup>(</sup>۲) يدهمها: ريدعمها ط (۲) تعرى: تعترى ب (٤) من: + هذه د، ما، ط، م (٥) رسب: ريسبب ما (٧) الأرقات: الفصول والأوقات ط (٩) رتسوقها: أرتسوقها م إلى من المقاق من ط (١١) أوتجفيها ع (١٠) إليها: إليه د ، ما، م إلى فتيها: رتبينا م إلى فتفجر ب نا ، ما ، ط (١١) لا تكون: تكون م · (١٣) ألح: تحيف د ، حيف ما ، م إلى كان: كانت ب (١٦) حدث: حصل ما، حديث م إلى عن: من د ، ما ، ط، م

استطالة توجبها الرياح المختلفة إذا تهابّت وفاب منها واحد فاءتد وحبس المغلوب في قعر الأرض. وفي أكثر الأوقات فقديتج سكون الزلزلة ريح تهب، لأن السبب ينفصل ويحرج إلى خارج. وكثيرا ما يكون في وقت الزلزلغمامات راكدة في الجوء و يكون الجوضبابيا، وذاك لفقدان الرياح في ذلك الوقت. وريما حدثت الزلزلة بعد اختلاف وياح متمانمة يمنع بعضها بعضا عن الحبوب وتمنع موادها عن التخلص والبروز من الأرض، فتحقنها قسما في الأرض. وذلك يكون في الأكثر ليلا لتخصيف البرد وجه الأرض، و بالغدوات أيضا وقد يكون في أنصاف النهار بسبب شدة جذب الحر للبخار، مع تجفيف وجه الأرض و إمادة البرد إلى داخلها على سبيل التعاقب.

وأكثر ما تكون الزلزلة فى بلاد متخلخلة غور الأرض ، متكانفة وجهها ، أو مغمورة الوجه بماه يجرى،أو ماء غمر كثير لا يقدر الريح علىخرقه. وخصوصا إذا كان متحركا ، فإن المتحرك أشد بمانمة لأنه يسبق بحركته خرق الخارق إياه، بل أسباب كثرة الزلازل ثلاثة: أحدها هذا ، و الثانى عظم الريح ، والثالث كثرة تولدها .

وقلما تكون الزلزلة فى الشتاء ، لشدة إجماد برده للبخار الدخانى. فإن عرض دل على أن رطو بة ذلك الشتاء أشد من برودته ، فيولد ببلته وقلة برده بخارا كثيرا . وقلما تعرض الزلزلة أيضا فى الصيف، لشدة تحليله ، فإن حدثت فى الصيف ، دلت على أن السنة يابسة فيكثف وجه الأرض باليبس ، وتخصف مسامها فتحتبس فيها الرياح ولا تخرج ، حتى تجتمع لها مادة كثيرة تقوى على الزلازل ؛ وأكثر ما يكون ، يكون ربيعا وخريفا .

والكسوفات ربما كانتسببا للزلازل، لفقدان الحرارة الكائنة عن الشعاع دفعة، ويعقب ٢٠ البرد الحاقن للرياح في تجاويف الأرض بالتخصيف بغتة . والبرد الذي يعرض دفعة يفعل

<sup>(</sup>۱) تهابت : هابت ط || فامند : ومد د ، سا (۲) أكثر : بعض سا ؛ كثير ط (۲) وذلك : ولذلك د ، سا ، ط ، م || لنخصيف : ليحصف م (۷) الحرّ : الجو سا || البخار : البخار ب (۱۰) ما ، : بما ، ط || لا يقدر : ولا يقدر ط ، المرا ) عظم : عظيم م . (۱۵) ببلنه : ببله سا ، (۱۷) فيكنف : فيتكثف م ، المرا غيا : فيه ط ؛ منه م ، (۱۸) ما يكون يكون : ما يكون ط ، ، (۲۰) تجاويف : نخاريب م ،

من ذلك ما لا يفعله العارض بالتدريح. تأمل ذلك فى الأبدان وفى جزئيات تمجارب صناعة الطب وضرها .

والزلازل تختلف في قوة أوائلها وأواخرها ، فليس يمكن أن تجرى على منهاج واحد . وإذا كانت حركات الرياح المحتقنة ، منها ما يكون على الاستقامة إلى فوق، ومنها ما يكون مع ميل إلى جهة ، لم تكن جهات الزلازل متفقة ؛ بل كان من الزلازل رجفية ، ما يتخيل معها أن الأرض تقذف إلى نوق ، ومنها ما تكون اختلاجية عرضية رعشية ، ومنها ما تكون ماثلة إلى القطرين كايرها ويسمى القطقط . وما كان منه مع ذها به في العرض ، يذهب في الارتفاع أيضا ، يسمى سلّميا . ولولا الموانع ، لكانت حركاتها كاها رجفية ، لأنحركة الريح إلى فوق ، والموانع هي فقدان التجاويف والتماريح ، إلا في جهة . ولأن المنافذ التي تنفذ فيها الرياح الفاعلة للصوت عند الزلزلة مختلفة ، فكذلك الأصوات الحادثة منها تسمع . الميا الرياح الفاعلة للصوت عند الزلزلة عنلفة ، فكذلك الأصوات الحادثة منها تسمع مختلفة . وكما أن البصر يستبق السمع ، فإنه إذا اتفق أن قرع إنسان من بعد جماعل جمم ، وأيت القرع قبل أن تسمع الصوت . لأن الإبصار ليس في زمان ، والاستماع يحتاج فيه إلى أن يتأدى تموج الهواء الكائن إلى السمع ، وذلك في زمان . كذلك الصوت في الزلازل يسمع قبل الزلزلة ، وذلك لأن تموج الهواء أسرع وأسبق من تموج الأرض الكثيفة . ومن منافع الزلازل تفتيح مسام الأرض للعيون ، وإشعار قلوب فسقة العامة رعب الله تمالى . ها منافع الزلازل تفتيح مسام الأرض للعيون ، وإشعار قلوب فسقة العامة رعب الله تمالى . ها

<sup>(</sup>۱) من: ساقطة سا ، ط ، م || وف : ف م ، (٤) و إذا : فإذا سا ، (٥) الولاؤل (الناية) : ساقطة من م || تكون ( الأولى) : ساقطة من م || تكون ( الأولى) : ساقطة من م || عرضية : ساقطة من ط ، (٨) أيضا : ساقطة من ب ، م || الموافع : المنافع م ، (٩) هى : ساقطة من ب ، د || النجاريف : النحازيب ، سا ، م ، (١٠) فكذلك : وكذلك سا ، م ، (١١) يستبق : يسبق سا ، ط ، م ، (١٣) كذلك : فكذلك ط ، م ، (١٣) كذلك : فكذلك ط ، م ، (١٥) تفتيع : تفتيع م || قلوب : ساقطه من م || رعب : + خوف د || تعالى : عز وجل ب، ما ؛ ساقطة من م

## [ الفصل الخامس ]

#### ( ه ) فصل ف تكوين المعدنيات

وقد حان لنا أن نتكلم في أحوال الجواهر المعدنية ، فنقول : إن الأجسام المعدنية تكاد أن تكون أقسامها أربعة : الأحجار ، والذائبات، والكباريت ، والأملاح . وذلك أن من الأجسام المعدنية ما هو سخيف الجوهر ، ضعيف التركيب والمزاج . ومنها ما هو قوى الجوهر ، فنه ما ينطرق، ومنه ،الا ينطرق . وما هو ضعيف الجوهر ، فمنه ما هو ملحى تحله الرطوبة بسهولة مثل الشب والزاج والنوشادر والقلقند ، ومنه ما هو دهني لا ينحل بالرطوبة وحدها بسهولة مثل الكبريت والزرنيخ . وأما الزئبق فهو من جملة القسم الثاني على أنه عنصر المنطرقات ، أو شبيه بعنصر المنطرقات . وجميع المنطرقات ذائبة ولو بالجبلة ، وأكثر ما لا ينطرق ولا يذوب بالإذابة الرسمية و إنما يلين بعسر . ومادة المنطرقات جوهم مائي يخالط جوهم الرضيا مخالطة شديدة لا يبرأ منه ، ويجد الجوهر المائي منه بالبرد بعد فعل الحرفيه و إنضاجه ، و يكون في جملة ما هو حي بعد لم يجد لدهنيته ، ولذلك ينطرق .

وأما الحجريات من الجواهر المعدنية الجبلية ، فادتها أيضا مائية ، ولكن ليس جودها بالبد وحده ، بل جودها باليبس المحيل للسائية إلى الأرضية . وليس فيها رطوبة حية دهنية ، فلذلك لا تنظرق . ولأجل أن أكثر انعقادها باليبس ، فلذلك لا يذوب أكثرها إلا أن يُحتال عليه بالحيل الطبيعية المذببة .

<sup>(</sup> ۲ ) فصل : فصله ب ؛ الفصل الخامس د ، م . (۳) تكوين : تكون د ، ط .

 <sup>(</sup> ه ) أن : ساقطة من ب ، م . (٦) أن : لأن سا ، ط || ومنها : ومنه ب ، د ، سا ، ط .

<sup>(</sup> ٧ ) وما هو قوى اليلوهر : ساقطة من م || ومنه ما لا ينطرق : ساقطة من د || وما : ومنه ما م ٠

<sup>(</sup> ٨ ) ما هو ملحى : ملحى د || ملحى : ملحق م || والزاج : ساقطة من ب ، د · (١١) بالجبلة :

والجلة م | ما لا ينطرق : ما ينطرق م (١٣) الحرفيه : الحرارة ب || جلة ما : جلتها ما ط ؟ جلته نما م . (١٥) الجواهر : الجوهر م || الجبلة : الحلية م .

وأما الشب والنوشادر فمن جنس الأملاح، إلا أن نارية النوشادر أكثر من أرضيته، فلذلك يتصعد بكليته، فهو ماء خالطه دخان حار لطيف جدا كثير النارية، وانعقد باليهس.

وأما الكباريت فإنها قد عرض لمسائيتها أن تخرت الأرضية والهوائيسة تخرا شديدا بتخمر الحرارة حتى صارت دهنية ، ثم انمقدت بالبرد .

وأما الزاجات فإنها مركبة من ملحية وكبريتية وحجارة ، وفيها قوة بعض الأجساد ه الذائبة . وما كان منها مثل القلقند والقلقطار فكونها من جُلالة الزاجات ، و إنما تنحل منها الملجية مع ما فيها من الكبريتية ، ثم تنعقد وقد د استفادت قوة معدن أحد الأجساد ، فما استفاد من قوة النحاس اخضر ، فما استفاد من قوة النحاس اخضر ، ولذلك ما أمكن أن تُعمل هذه بالصناعة .

وأما الزئق فكأنه ماء خالطته أرضية لطيفة جدا كبريتية غالطة شديدة ، حتى أنه . الا يتفرد منه سطح لا يغشاه من تلك اليوسة شيء . فلذلك لا يعلق باليد ، ولا ينحصر أيضا انحصارا شديدا بشكل ما يحويه ؛ بل يثبت على شكل ما ؛ اللهم إلا أن يغلب . و بياضه من صفاه تلك المائية ، و بياض الأرضية اللطيفة التى فيه و بمازجة الهوائية إياه . ومن شأن الزئبق أن يتعقد بروائح الكباريت ، ولذلك يمكن أن يعقد بالرصاص أو رائحة الكبريت بسرعة ، فيشهه أن يكون الزئبق أو ما يشبهه هو عندمر جميع الذائبات ، افإنها كلها عند الذوب تصير إليه ؛ لكن أكثر ما يكون ذو به بعد الجنّى ، فيرى زئبقه عبرا . وأما الرصاص فلا يشك مشاهده إذا ذاب أنه زئبق ، لأنه يذوب قبل الحمى ، وإذا حى في الذوب كان لونه كاون سائر الذائبات ، أعنى في الحرة النارية . ولذلك ما يعلق الزئبق بهذه الأجساد يختلف ما يعلق الزئبق بهذه الأجساد يختلف ما يعلق الزئبق بهذه الأجساد يختلف

<sup>(</sup>٢) فهو ١٠٠ : مهما نج ٠ (٣) قد : ساقطة من د ، سا ، م ٠ (ه) فإنها : فلا أنها ب ال وفيها : فيها ب ٠ ( ٩ ) ما أمكن : أمكن م | ال وفيها : فيها ب ٠ ( ٩ ) ما أمكن : أمكن م | ال هذه بالصناعة : بهذه الصناعة ب (١١) لا يغشه ، د ٠ | لا يعلق : لا يعلو د ؟ لا يتعلق ط ٠ (١٢) بل : + له أن د ، سا ، ط ، م | ال لا يسلم من ب ٠ (١٣) الهوائية : الهوا، ب ٠ (١٤) الكباريت : الكبريت د ٠ (١٥) يشبه : أشبه سا ٠ (١٨) كلون : لون ط ٠

تكونها عنه بسبب اختلاف الزئبق ، وما يجرى مجراه في نفسه ، وبسبب اختلاف ما يخالطه حتى يمقده . فإن كان الزئبق نقيا وكان ما يخالطه فيمقده قوة كبريت أبيض ضير عبرق ولا درن ، بل هو أفضل عمى يتخذه أهل الحيلة ، كان منه الفضة . وإن كان الكبريت مع نقائه أفضل من ذلك وأنصع ، وكان فيه قوة صباغية نارية لطيفة غير عمرقة أفضل من الذي يتخذه أهل الحيلة ، عقده ذهبا . ثم إن كان الزئبق جيد الجوهر ، ولكن الكبريت الذي يعقده غير نتى ، بل فيه قوة احتراقية ، كان منه مثل النحاس . وإن كان الزئبق رديث دنسا متخلخلا أرصيا ، وكان كبريته نجسا أيضا ، كان منه الحديد . وأما الرماص القلمي فيشبه أن يكون زئبةه جيدا ، إلا أن كبريته رديث فيشبه أن يكون زئبةه جيدا ، إلا أن كبريته رديث فيشبه أن يكون الخالطة ، وكأنه مداخل إياه سانا فسافا ، فلذلك يضر . وأما الآنك فيشبه أن يكون أن المناعة ، ويكون كبريته رديئا منتنا ضعيفا ، فلذلك لم يستحكم المخاده . وليس يبعد أن يحاول أسحاب الحيل حيلا تصير بها أحوال المعناعية على حكم الطبيعية وهلي صحتها ، بل تكون مشابهة أو مقار بة لذلك ، فيقع التصديق بأن جهة كونها في الطبيعية وهلي صحتها ، بل تكون مشابهة أو مقار بة لذلك ، فيقع التصديق بأن جهة كونها في الطبيعة هذه الجهة ، أو مقار بة لذاك ، فيقع التصديق بأن جهة كونها في الطبيعة هذه الجهة ، أو مقار بة لذلك ، فيقع التصديق بأن جهة كونها في الطبيعة هذه الجهة ، أو مقار بة لها ، إلا أن الصناعة تقصر في ذلك عن الطبيعة و الإن اجتهدت .

وأما ما يدعيه أصحاب الكيمياء، فيجب أن تعلم أنه ايس فى أيديهم أن يقلبوا الأنواع قلبا حقيقيا ، لكن فى أيديهم تشبيهات حسية ، حتى يصبغوا الأحمر صبغا أبيض شديد الشبه بالفضة ، و يصبغوه صبغا أصفر شديد الشبه بالذهب ؛ وأن يصبغوا الأبيض أيضا

<sup>(</sup>٢) مايخالطه : يخالطه م | فيعقده : فيعقد د ، ط ، م ، (٣) يخذه : يخذ ما ، ط ، م | المجربت الكبربت ط | فقائه : | الحبله : + مه ما ، ط | وإن : فإن د ، ما ، ط ، م (٤) الكبربت : بالكبربت ط | فقائه : فقايه م | مباغة : مباغة ما ، ط ، م ، (٧) نجما : نجيبا د ، (٨) الرصاص : + الجيد نج ، (٩) وكانه : فكانه ط | مداخل : يداخل ط ، (١٠) تقيلة : مثنة ب ، (١٣) الطبيعة : الطبيعة ما ، ط ، م | صحتها : الصحة د ، ما وصحته ط | مثابية ب | لذلك : ما قطه من م ، (١٣ - ١٤) مقاربة ، ٠٠٠ أو : ما قطة من ما ، (١٧) يصفرا : يصنع بط ، ما الفضة ، ٠٠٠ الشبه : ما قطة من م ، (١٧) يصفرا : يصنع بط ،

أى و بغ شاءوا ، حتى يشتد شبهه بالذهب أو النحاس ، وأن يسلبوا الرصاصات أكثر ما فيها من النقص والعيوب ، إلا أن جواهرها تكون محفوظة ، وإنما يغلب عليها كيفيات مستفادة بحيث يغلط في أمرها ، كما أن للناس أن يتخذوا الملح والقاقند والنوشادر وغيره .

ولا أمنع أن يبلغ في التدقيق مبلغا يخفي الأمر فيه على الفُرَّهة . وأما أن يكون الفصل المنوع يساب أو يكسى ، فلم يتبين لى إمكانه ؛ بل بعيد عندى جوازه ، إذ لا سبيل إلى حل المزاج إلى المزاج الآخر ، فإن هذه الأحوال المحسوسة يشبه أن لا تكون هي الفصول التي بها تصير هذه الأجساد أنواعا ، بل هي عوارض ولوازم وفصولها مجهولة ؛ وإذا كان الشيء مجهولا كيف يمكن أن يقصد قصد إيجاده أو إفقاده . وأما سلخ هذه الأصباغ والأعراض من الروائح والأوزان أوكسوها ، فهذا مما لا يجب أن يُصر على ١٠ بحده ، لفقدان الدلم به ، فليس يقوم البتة برهان على امتناعه . ويشبه أن تكون النسبة التي بين العناصر في تركيب كل جوهر من هذه المعدودة ، غيرها في النزكيب الآخر . وإذا كان كذلك ، لم يعد إليه ، إلا أن يفك التركيب إعادة إياه إلى تركيب ما يراد إحالته اليه . وليس ذلك مما يمكن بأدائه حفظ الاتصال ، وإنما يختلط به شيء غريب أو قوة غريبة .

ولنا في هذا كلام طويل ، لو شئنا لقلناه . لكن الفائدة في ذلك قليلة ، والحاجة عنه منقطعة في هذا البــاب .

<sup>( • )</sup> الفرهة: الناره ، الحاذق بالثين [ اللمان ] | الفرهة : الفريقة ط • ( 1 ) يكدى : يكسام | إ يتمين : يبن ب | | بعيد : بعدد ، سا ، م • ( ١٠ ) كدوها : كسرها ب | فهذا : فهذه ب | | يصر : يصبر د ، سا ، م • ( ١١ ) به : + فليس العلم به م • ( ١٢ ) خيرها : غيره ب ، سا ، م ، غير د • ( ١٤ ) مما : ساقطة من ط | إبادائه : بإذابة ب ، د ، ط | إ حفظ : تحفظ ب ، د - ، سا ، ط | إالاتصال : الأفضال ب | يختلط : يخلط سا ، م ( • ١ ) أو قوة : وقوة ط • ( ١٦ ) لو : بل لو ب ، ولوم | القلناه : لقلنا ط | فلية : مقلة ب •

### [ الفصل السادس ] ( و ) فصل ف أحوال المسكونة وأمزجة البلاد

و إذ قد تكلمنا في حال تكون الجبال ، وما يتفجر في الارض من العيون ، وما يحدث فيها من الزلازل ، وما يتكون فيها من المعادن ؛ فبا لحرى أن نتكلم في حال المسكون كيف هو من الأرض .

ننقول أولا: إنا كنا قد أشرا فيا تقدم إلى أن الواجب بحكم طبيعة الماء والأرض أن تكون الأرض في ضمن الماء ، و يكون الماء محيطا بها من جميع الجوانب ؛ ولكن الوجود ايس على ذلك ، وايس على ما هو طبيعى للأرض والماء ، بل ما هو طبيعى لنظام الكل . وذلك أنه لما كان من شأن العناصر أن يستحيل بعضها إلى بعض بأجزائها ، كانت الأرض لو وجدت على ما هو طبيعى لها لم يثبت . لأن في طبيعة الأرض أن تستحيل أجراء منها ماء أو نارا ، أو فيرهما من الجواهر الأخرى . وتلك الجواهر أيضا قد تستحيل أجراء منها أرضا ، فما يستحيل من الأرض إلى فيره ينقص من جملة حجم الأرض ، فيلزم ضرورة أن يقع هناك تلمة في تدوير الأرض ، وغور اذا كانت الأرض يابسة لا تجتمع ضرورة أن يقع هناك تألمة في تدوير الأرض ، وغور إذا كانت الأرض يابسة لا تجتمع لا عالة زيادة ونتزا ملحقا بها ، فلا ينبسط عليها انبساط الماء المهراق على ماه غيره ، من غور وُنجُد ، وخصوصا وللكواكب لا محالة تأثير في ايجاب هذه الإحالة بحسب من غور وُنجُد ، وخصوصا وللكواكب لا محالة تأثير في ايجاب هذه الإحالة بحسب المساميات التي تتبدل بحسب حركاتها ، وخصوصا الثوابت الصائرة تارة إلى الجنوب وتارة المناميات التي تتبدل بحسب حركاتها ، وخصوصا الثوابت الصائرة تارة إلى الجنوب وتارة المناميات التي تتبدل بحسب حركاتها ، وخصوصا الثوابت الصائرة تارة إلى الجنوب وتارة المناميات التي تتبدل بحسب حركاتها ، وخصوصا الثوابت الصائرة تارة إلى الجنوب وتارة

<sup>(7)</sup> فصل: فصل و نصل ب الفصل السادس د ، م ، (8) قد: ساقطة من ب ، د ، سا ، م ال في ( النانية ) : من م ، (0) المسكون : المسكونة ب ، ط ۽ السكون م (7) هو : هي ب ، ط (7) كنا : كانا ب ، م ، (8) ذلك وليس عل : ساقطة من م ، (17) أو غيره ا : أو غيره ب ، د || الأغرى : + غير تلك الجواهو د ، سا || تستعيل : + أيضا ب (17) منها : منه سا ، (17) فلا : لا عماد ۽ لأنها لاسا || ينبسط : يسط ب || عليه : عليه ط (17) منها : منها ب ، د ، سا ، ط || واحد : ساقطة من ب || فيلزم : فيلزمه م (17) منها : حكتها د ، سا ، ط ، م ،

إلى الشهال ، والأوجات والحضيضات المتغيرة في أمكنتها . فيشبه أن تكون هذه أسبا با حظاماً في إحداث المسائية في جهة أو نقلها إليها ، و إبطال المسائية من جهة أو نقلها عنها إذ نقل المسائية من جهة إلى جهة إنما يكون بتوسط إحداث المسائية في جهة وإفنائها من جهة ، و إحداثها إنما يكون بتبخير الرطو بة وتصعيدها بالنبخير إلى جهة خاصة من الأرض ، و إن كان كل واحد منهما يعظم و يكثر على الدهر حتى يؤثر في هيئة شكل الماء في الدين المنار وكشفه للنُجُد .

وقد أعان على هذا أسباب أخرى، إذ لابد من حدوث طين بين الماء والأرض، ولابد من نفوذ قوة الشمس والكواكب إلى الطين وتحجيرها إياه إذا انكشف حتى تتخلق الجبال، على ما قلناه . فإذا كان كذلك ، لم يكن بد من أن يكون بر وبحر ، وفى ذلك حكم إلهية لولاها لم يكن للحيوانات الأرضية التى تعيش بالنسميم مكان طبيعى. فلمثل هذا السبب ، اما انكشف من الأرض شيء برًا . والأولى أن يكون المستولى على الأرض هو الماء الذي من حقه أن يفيض على كليتها .

ثم أن أصحاب الرصد وجلوا ربع الأرض برا و إذا وجد هذا، فن الذى يطمع فى أن يكون غيره برا يعتد به ، إلا جزائر قليلة . فإن انكشاف الربع كثير ، ووجد هـذا الربع آخذا في طوله نصف دور الأرض ، على ماسنوضح هذا فى الفن الذى نتكلم فيه على الهيئة ، ١٥ ووجد عرضه آخذا و بع دور الأرض إلى ناحية الشمال، حتى يكون الربع الشمالى بالتقريب منكشفا ثم لم يقم برهان واضح على أن الأرباع الأخرى منمورة بالماء ، إلا ما يوجبه أظب الظن بسهب وجوب غمور الماء للأرض. إذ الماء بحسب غالب الظن أكثر لامحالة من الأرض أضعافا ، لأنه يشبه أن يكون كل عنصر بحيث لو استحال بكليته إلى منصر تحركان مثله ، والماء يتصغر حجمه عند الاستحالة أرضا . وأما أمر كون الشمس ٢٠

<sup>(</sup>۱) هذه: هذا م (۲) أو نقلها (الأولى والنائية): ونقلها ب. (۳) إذ: لأن د ي لكن سا (٤) بالتبخير: ساقطة من د ، سا ، م || من(النائية) : + جهة سا . (٥) منهما: منها المنها ط ، م (٧) هذا : هذه ب (٨) وتحبيرها : وتحبيره ب || انكشف : انكشفت ط ، (٩) فإذا : وإذاب ، سا (١٣) وإذا : وإذ د ، م || وجد : وجدوا م || في : ساقطة من م (٥١) فيه : ساقطة من ط (١٧) برهان : البرهان م (١٧) الأرباع : أرباع م (١٨) إذ : إذا م .

فى ناحيـة الجنوب أقرب إلى الأرض ، ووجوب تسخين قوى بسهب ذلك ، فليس ذلك مما يوجب مما يقع به تفاوت بعيد فإن خروج الشمس عن المركز ليس بالكثير ، وليس مما يوجب جزم القول بأن العارة لا تحتمل أن تكون عنده .

وانفرض أن ما تحت مدار نقطة الجدى قد يشتد حره ، فليس يبعد أن يكون الإممان إلى ناحية الفطب الجنوبي يتدارك ذلك ، فيكون إمكان الهارة هناك أوغل من إمكان الهارة في القطب الشهالي . فهذا الربع يشبه أن يكون حده الجنوبي وهو خط الاستواء مختارا في أكثر المواضع على البحر . ويشبه أن تكون العارة التي تتعدى ذلك إلى الجنوب عمارة لا يعتد بها ، ولا يكون أولئك الناس ناسا يعتد بهم وهم مع ذلك جزيريون ليسوا مقيمين على برمتصل بالبر الأعظم . ثم يشبه أن يكون حده الشهالي حيث ارتفاع القطب ، مثل تمام الميل . ولم يتبين لنا بعد أن مثل ذلك الموضع ، وضع يصلح لتوالد الناس فيه ولمقامهم الدائم فيه أو لا يصلح لذلك ، بل يمكن أن يسافروا إليه في الصيف ولا تكثر هناك إقامتهم . وصبى أن يكون ذلك الموضع أو ما وراءه إن لم يكن صالحا لأن يتوالد فيه الناس ، كان صالحا لأن يتولد فيه حيوانات مخصوصة .

وجميع هذه الأحكام منّى ظنية ، ولا أجزم في شيء منها . فلنضع أولا أنه لا النع منها . المنتبر المانع إنما هو بسبب قرب الشمس و بعدها الذي هو سبب الحر والبرد ، ولننظر في الأحكام التي يوجبها ذلك في الأقاليم .

فنة ول: إن قوما جعلواكرة الأرض مقسومة بخسة أقسام ، تفصلها دوائر موازية لمسدل النهار. فن ذلك دائرتان تفصلان الغامر الخراب من العالم ، بسبب القرب من القطب وشدة البرد ، إحداهما شمالية والأخرى جنوبية . وها تان تفصلان من الأرض قطعتين طبليتين تحيط بكل واحدة منهما طائفة من عيط الكرة وسطع مستقيم ،

<sup>(</sup>١) أقرب: ساقطة من د | بسبب ذلك: بسببه د، سا ، ط ، م (٢) بعيد: يعتد به سا ، ط ، م (٢) أقرب: ما قط (١) أكثر: الأكثر م (١٧) ولا تكثر: ولا يمكن ب ولا يمكن طا | المناك: هنا ط (١٣) لأن يتواله: لا يتواله م | لأن (النائية): أن د ، سا (١٤) أجنم: جزم د | أولا: ساقطة من د ، سا ، (١٤) تفصلان: منصلان ط | النام : النام من الأرض والمعودخلاف النام [السائم] النام : العام سا، ط؛ + من م | الخراب : والخراب ، ط (١٩) وها تان : وهذان ب ، ط .

والحد المشترك بينهما دائرة . وأما الحد بين الغاص والعاص من جهة الحرصدم ، فهو ما بين البلاد التي تكون خارجة عن مجاز الشمس إلى الأوض المحترقة التي تحاذيها الشمس عدارها، فنسخنها تسخينا لايحتمل عندهم الحيوان المقام فيه. وهو مكشف بين العارتين ، نكون الأرض المحترقة محدودة بدائرتين شمالية وجنو بية تليهما من جهة القطبين عمارتان ، تكون ثلاثة قطرع دُفية يحيط بكل واحد منها من الجانبين صطحا دائرتين ، ويصل ه ينهما سطح دفى ، وكذلك تكون هيئة العارتين . لكن السطحين المحيطين بكل واحد منهما لا يكونان متساويين ، بل الذي يل القطب يكون أصغر ، وأما سطحا دُف الأرض لحترقة عندهم فتساويان .

نهذا هو قول قدما، المشائين ، وليس التحقيق والوجود على ما حكوه . فإن ها هنا لادا عروضها أقل من الميل ، والشمس تسامت الرموس فيها مرارا ، وهي عامرة ، وقد بحدت بلاد تقرب من خط الاستواء ، بل قد دؤن الثقات أحوال بلاد موضوعة بخط الاستواء ومنها سرنديب ، والقياس يجؤز ، بل يوجب أن تكون بقمة خط لاستواء أصلح المواضع للسكني وأولاها بالاعتدال ، واكن ذلك لا يفهم إلا بعد تقديم قدمات ، فإنه يجب ان تتحقق أسباب شدة تسخن الجو وأن تعرف أيضا كيفية ملاءمة لل للسكان وغير ملاءمته .

فنقول: بالحرى أن يكون السبب الأول في سخونة الجو الذي يلينا هو الشمس وليس الك لأن الشمس حارة ، ولا لأن الشماع الك لأن الشمس مقهر شيئا من النار وتنزله ، ولا لأن الشماع ميه نارى ينفصل منه . فقد صلمت أن الفلك طبيعة ، مجالها غير هذه الأربع ، وعلمت من للل ما مضى لك أنه لا يجوز أن يكون الشماع الشمسي يقهر النار إلى الهبوط ، وستمل بضا أن الشماع ليس جمها أو قوة تأتى منتقلة من الشمس إلى الأرض مارة في الوسط ، بها أن الشماع ليس جمع لا يمنع فعل ذلك موشى و يحدث في المقابل اللفوه دفعة إذا توسط بينهما جمع لا يمنع فعل ذلك ، هذا الماواذأة ، وذلك الجمع هو الشاف ، لكن الجمع القابل للحر ، إذا أضاء سمن ،

<sup>(</sup>۲) مجاز : ممارطا (٤) القطبين : القطمتين م (٥) يحبط : محبط ط ٢) واحد: واحدة ط ، م (٧) متساويين ب (١١) قد: ساقطة من م (١٢) مرنديب : ريب ساء سرانديب ط (١٨) هذه : هذا ط ، (٢١) جسم لايمتع : ساقطة من م (٢٢) في هذا : هذا م الله م .

وكلما اشتدت الإداءة اشتد الحر ، وايست الحرارة إنما تشتد في الصيف بسبب أن الشمس تصير أقرب مسافة منا ؛ بل هي أبعد حينفذ مسافة ، لأنها أوجية ، لكنها في الصيف أقرب مسافة ، والشعاع الذي يقع من الشمس يكون كأنه شيء يفيض منه على ورة مخروط أو اسطوانة مثلا ، وتكون واسطته، وهوالذي لو توهمناه شيئا متصلا بين الشمس و بين المستضيء ، كان خارجا من مركز الأرض ، نافذا في وسط تلك الصورة كالحور أو كالسهم ؛ هي أشد المواضع تسخينا لأنه أشد المواضع إنارة ، لأن الأطراف أضهف في التأثيرات من الواسطة المكتنفة من كل جهة بالسبب المقوى ، في يسقط عليه هذا السهم المتوهم يكون أشد إضافة فلذلك يكون أشد سخونة ، وما يبعد عن هذا المهم يكون أقل اضافة فيكون أقل صخوفة ، أهني

والذي يقال من أمر التفاف الأشعة ورجوعها على زوايا حادة تارة ومنفرجة أخرى، فهو تشبيه لاحقيقة له . فإن الضوء لا ذات له في الجو البتة ، وكل ما له ضوء فإنه يرى والجو لا يرى البتة ، بل هو شاف . لكن ليس كل ما يسخن الجو من الشمس إنما هو بهذه المسامتة ، وإلا لكان الحر والشمس في نقطة السرطان أشد منه وهي في نقطة الأسد ، وليس كذلك ، وإلا لكان الحر والشمس في نقطة الجوزاه مساويا للحر وهي في نقطة الأسد ، والحر وهي في نقطة النور مساويا للحر وهي في نقطة السنبلة ، وليس الأمركذلك ، والكانت البلدان التي هي أقرب إلى مجاز الشمس لاتكون البتة أبرد من البلاد النائية هنه ، وقد يكون كثيرا .

و بالجملة فإن الشمس لوكان يجوز لها أن تنتل دفعة إلى قطة السرطان ، لكانت ٢٠ لا تسخن البلاد التي تحتما تسخينا شديدا مفرطا ، بلكان يكون إلى حد ما . وهذا مثل

<sup>(</sup>۱) الحر: الضوم (۲) تلك : هذه ب ؛ ذلك ط (۸) المقوى : القوى ط | إنامة: إنارة دىسا، ط، م (۹) محونة (الثانية) : إضامة د، سا، م. (۱۲) له (الأونى) : الماط (۱۳) والجو : والضوم سا (۱۳ – ۱۶) بل هو شاف . . . المسامة : ساخطة من م (۱۳) لكن : لكه ط | ما يسخن : تسخين د، سا، ط (۱۶) وهي : وهو ب ؛ والشمس م (۱۸) عه : عنها د، سا، ط، م .

النار التي تدخل بيت ما دفعة ، فإنها لا تؤثر تأثيرا كبيرا ، و إنما تؤثر بالمداومة ، فإن المداومة تزيد كل وقت حرا إلى حر ، وتجعل الهواء أيضا شديد الاستعداد للتسخن . ولهذا ما تكون الحرارة بعد زوال الشمس في الصيف أشد منها قبله ، والنسبة واحدة .

فهذه البلاد التي تلينا يعرض لها أن الشمس تقرب منها بتدريج يتقدمه تسخين بعد سخين ؛ ثم إذا وازاها وحاذاها، عرض أن يقيم عندها مدة لا تنتحى عن رؤوسها ، وأن الميول عند قرب من المنقلبين تقل وتصغر جدا ؛ ثم إن كانت تسامت الرأس تجاوزه ، عاودت المسامئة عن قريب ، ويكون النهاو أيضا طويلا والليل قصيرا ، بدوم إلحاح الشمس طيها بالتسخين ، لكون مددها متقاربة ومع ذلك طويلة ، ومع لك حافظة المرب واحد من الشمس ، فيكون الحر متجاوزا للحد .

وأما فى خط الاستواء ، فإن الشمس تبلغ المسامتة دفعة ، لأن الميول هناك تكثر . ، تتفاوت تفاوتا لا يؤثر إلا أثر المسامتة والمغافصة ، ثم تبعد عن سمت الرؤوس بسرعة ، لا تلح عليها ، وتأخذكل ساعة تزداد بعدا إلى أن يبعد الميل كله ، غير ملحة ولا بلوج، يكون النهار مساويا لليل فى الطول والقصر . ثم لا تعود إلى سمت الرأس عن قرب ، ل إلى نصف السنة ، ثم تكون المسامتة خفيفة عل الجملة المذكورة . ثم تأخذ فى البعد، د يشتد الحرجدا ، لما قاناه ، ولا يشتد أيضا البرد .

وذلك لأن بلادنا وخصوصا حيث نحن ، فقــد يكون بعد الشمس فيها عن سمت ووسنا ضمف الميل ، وزيادة بعد سمت رؤوسنا عن مدار البروج . فيعرض برد شديد ، م يتعقبه حر شديد ، وأما هناك فلا ينتقل

<sup>(</sup>۱) فإنها : فإنه د ، سا ، ط (۲) للتسخن : للتسخين ط ، (۳) قبله : للما د ، سا ، ط (٤) تسخين : تسخين ط ، (٥) تسخين : تسخين ط إ الما د ، سا ، ط (٥) تسخين : تسخين ط إ الراها : زارتهام || وحاذاها : وحاذتها م || ملاة : + كيرة د ، سا ، ط (٦) من : ساقطة ين ب > د ، سا ، م (٧) وتجاوزه : وتجاوزب ، د ، سا ، م (٨) ومع : مع م (١١) المنافسة : خافس الرجل سنافسة ، أحده على غرة [ الليان ] (١٣) ولا لجوج : ساقطة من ط (١٣) قرب : قريب د ، ط ، م (١٤) تكون : ساقطة من م || خفيفة : حقيقية د ،

من ضد إلى ضد ، بل إنما يُنتقل من واسطة اعتدال إلى حد غير بعيد . ولوكان هناك حر دائم وكانت الأبدان هنالك قد نشأت على مزاجه ، لا تنفعل عنه كثيرا ، ولا يعرض لها خروج بعيد عما نشأت عليه ، لكانت لا تحس بأمر مغير ، فكيف وليس هناك إفراط البتة . وللا بدان ملاءمة لما نشأت عليه ، حتى لا تنفعل عنه كثيرا . تأمل ذلك في حال أبدان الترك ، فإنهم لا ينفعلون من برد بلادهم انفعالا شديدا ، ولا الحبشة ينفعلون من أبدان الترك ، فإنهم لا ينفعلون من برد بلادهم انفعالا شديدا ، ولا الحبشة ينفعلون من حر بلادهم انفعالا شديدا . ور بما كان البدوى بخواسان يشكو البرد ، في وقت ما يكون الخراساني يشكو الحر في وقت واحد . وقد شاهدت دا بجناوا من حال بدوى حضرها في ماه أردى بهشت أو خرداد وقد تسلط بها أكثر الحر وهو يرتعد و يتزمل و يستغيث من البرد ، وأهل البلد يتأفون من الحر ؛ لأن مزاج العربي ألف مزاجا حارا ، وألف الآخر مزاجا باردا ، فيكون ذلك المزاج باودا بالقياس إلى الأعرابي ، حارا بالقياس إلى البخارى بحسب مزاجه الذي له في ظاهر بشرته .

وأما خط الاستواء ، نتكون الأحوال فيه متقاربة. فمن يكون منشأه فى ذلك المزاج لا يحس البتة بتغير ببلاده محسوس ، ويتشابه عنده حال هواء بلده ، ويكون كأنه في ربيع دائم ، اللهم إلا أن يتفق هناك من أسباب الحرغير ما هو منسوب إلى قرب الشمس وبعدها من الأسباب التي نذكره!

فهذا هو المذهب الصحيح الحق ، فهكذا يجب أن يتصور حال المعمورة ، من جهة تأثير الشمس فيها . لكن البلاد أيضا قد يختلف حرها و بردها بسبب آخر ، وهو أن البلاد المشرفة ، أبرد من النائرة والتي بينها و بين الجنوب جبال . وناحية الشمال واضحة برية من الجال ، أبرد من التي الجبال فيها شمالية لسبين : أحدهما أن الشمس لا يستوى تسخين

ما ينعكس عنه حرها بمقا لمها ، وما ينعكس فى جهة مخالفة لها . والتانى من جهة الريح . فإن الشهالية تبرّد ، والجنوبية تسخّن ، وأيهما حبس بسد حُبس مقتضاه .

و إذا تشابهت البلاد في هذه الأحوال فالشهالية أبرد من الجنوبية ، و إن اختلفت في هذه الأحوال جاز أن تكون الشهالية أصخن من الجنوبية. وأما اختلافها في أنها شرقية وغربية ، فلايوجب اختلافا في الحر والبرد إذا كان عرضها واحدا. والذي قبل: إن الشرقية الاعامى أسخن من الغربية بسبب أن الغربية تكون الشمس آخذة عنها في حركتها وهودعة إياها ، والشرقية تكون آخذة إليها في حركتها ؛ فهو كلام من لا بصر له البتة . فإن كل نقطة من الأرض تأخذ إليها الشمس ، وتأخذ عنها بالسواء ؛ وليس الشرق شرةا والغرب غربا ، إلا بالإضافة ؛ فإن كان الشرق أصخن من الغرب ، فيجب أن يكون السبب فيه البحر الذي خلفه والذي عن الجنوب منه ، فإن الشمس قبل أن توافي سمت الرأس منهم ، المسمت البحر وتجرى عليه فتثير بخارا حارا كثيرا . وكذلك إذا حاذت الناحية لم تعدم عرا قربيا . والبلاد البحرية تسخن بجاورة البحر إذا كان بحرها يتغر كثيرا ، ثم يشتد عنها انعكاس الشماع إلى البخار بحيث يؤثر في البخار ويجيه . و إن لم تكن هذه العلة موجودة كانت عاورة البحر عما يترد بسبب برد المها .

<sup>(</sup>۱) بمقابلها : بمقابلها الرما ينكس : أو ماينكس م ( ٣ ) اختافت : اختاف ط ( ٤) في (الأولى) : ساقطة من ب ( ٣ – ٤) و إن ٠ ٠ ٠ الجنوبية : ساقطة من سا ( ٥ ) عرضها : عرضهما ط ، عرضا م ( ٧ ) والشرقية : والغربية م ( ١١ ) كثيرا : كثيرة م ، ساقطة • ن ب إلى حافت : حافى ب ، د ، سا ، ط إلى الناحية : + التي ط إلى بحوا : حراً م • ( ١٣ ) بحيث ١٠٠٠ ابخاد : حافظة من ب ، د ، سا ، ط إلى قالشمس : فإن الشمس م إلى سعند : يعند ب ( ١٦ ) الغرب : المغرب ب ، د ، سا ، م إلى قرب : + من م •

البروج ؛ ومدأر الشمس جنوبى عنهم ، فلا يحـاذى الخليج الشمالى ولا يسامته . فإذا حاذت البحر الذى وراءهم ، كانت آخذة فى البعد منهم

ومما يجب أن يعلم أن لمرات الكواكب تأثيرات في الحر والبرد ، وفي سائر الأحوال ، و إن كانت مما لا يدرك . والله أعلم .

 <sup>(</sup>۱) فلا: ولا ب | إفاذا: وإذا د ، ما (۲) حاذت: جاوزت ط (۳) نمرات: المرات ط
 (۱) فلا: ف م (۱) بما : ما قطة من ب | واقد أعلم: ما قطة من ب ، سا ، ط ، تمت المقالة الأولى من الفن الحامس من جملة الطبيعيات بحمد الله وحسن توفيقه د .

#### المقالة الثانية

وهى تشتمل على الأحداث والكائبات التي لا نفس لها ، مما يكون فوق الأرض . وهي سنة فصول

# [ الفصل الأول ] (١) فصل في السحب وما ينزل منها وما يشبه ذلك

فنقول أولا : في كيفية تولد الصحاب : إن السحاب جوهر بخارى متكانف طاف في الهواء ، ومن شاء أن يتأمل ذلك أمكنه ، إذا حصر الجبال الشامخة ، وتأمل تكون ه السحاب فيها . وهذا الجوهر البخارى كأنه متوسط بوجه ما بين الماء والهواء ، فلا يخلو إما أن يكون ماء قد تحلل وتصمد ، أو يكون هواء قد تقبض واجتمع . وقد يمرض تكون السحاب من كلا الوجهين جيعا . وذلك أنا كثيرا ما شاهدنا الهواء يبرد في أعالى الجبال الباردة فينقبض بعدالصحو سحابا دفعة ، ثم ينلج . وقد شاهدت هذا بجبل طبرستان عند و يحبال طوس . وأما تصعد البخار وانعقاده سجابا ماطرا ، فذلك أمر قدشاهدناه . اكثيرا في كل البلاد الجبلية ، وهذا البخار ايس يحتاج كل مرة أن يبلغ الموضع البارد الشديد البرد في الجو ، فقد شاهدنا البخار وقد صعد في بعض الجبال صعودا يسيما حتى الشديد البرد في الجو ، فقد شاهدنا البخار وقد صعد في بعض الجبال صعودا يسيما حتى كأنه مكبة موضوعة على وهذة تحتها قرية ، إحاطة تلك الوهدة لا يبلغ نصف فرسخ .

وكنا نحن فوق تك الغامة في الصحو و كان الهواء خريفيا ليس بذلك البارد جدا ، فكان أهل القرية يمطرون من تلك الغامة. فعلمنا أن البخار كثيما ما يؤدى به تكانفه وتواتر ١٥ مدده و بطء حركته المصعدة إياه إلى فوق، فيحوج إلى أن يتكانف و يقطر مثل المعصور، وربحا أحوجته الرياح إلى ذلك إما ما نعة إياه عن الصدود بحركتها فوق ، و إما ضاغطة إياه إلى الاجتماع بسهب وقوف جبال حائلة قدام الريح أو بسبب اختلاف رياح متقابلة ، وإما لإلحاق المتأخر بالمتقدم الواقف و إلصاقه به من غير أن يكون حاجز من قدام ، وإما لشدة بردها فيكنف به السحاب .

<sup>(</sup>٢) فسل : فعل ب ؛ الفسل الأول م (٩) فينتبن : فيتبن ط (١٠) طوس : + أيضا د (١٢) فقد : وقدب || وقد : قدط || حتى : + كان م (١٠) الصحو : الشمس ب ؛ الصبح د ، ما ، م || خريفيا : خريفا م (١٧) مانعة : المانعة د ، ما ، م ؛ إلمانعة ط || بحركتها : لمركتها ما (١٩) بالمتقدم : بالمقدم م || به : ما م ، بلكف : فكن ب .

و إنما يكثر المطر بأرض الحبشة مع حرارتها لاندفاع الأبخرة إليها وانضغاطها في جبالها وهي بين يدى رياحها . وأما في أكثر الأمر فإن الأبخرة تتصمد وتعلو إلى الحيز البارد من المواء فتبرد و يعين ذلك انفصال ما ينفصل عنها من الدخان الحار اليابس الذي نذكره. وقد شاهدنا ذلك الانفصال على بعض فلل الجبال . فإذا بردت بالسببين انعقدت هناك غماما ، ثم يستحيل ماء في ثقل فينزل . والديّمة والوابل إنما تكون من أمثال هذه الغيوم . وأما ماكان من جنس الغيوم الأولى ، فإنها تصب شيئا وتنقشع ، وإنما مثلها مثل الطل، فإن الطل ليس يتكون من سحاب، بل من البخار الومي المتباطئ، الصمود القليل المادة إذا أما به برد الليل وكثفه وعقده ماء ينزل نزولا ثفيلا في أجراء صفار جدا لا يحس بنزولها إلا عند اجتماع شيء يعتد به ، فإن جد كان صقيعا .

رهـذا السحاب يموض له كثيرا أنه كما يأخذ في الكانف ، وفي أن يجتمع فيه حب القطر ، يجد ولم تخلق الحبات بحيث تحس فينزل جامدا فيكون ذلك هو الثلج ، ونظيره من البخار الفاعل للطل هو العمتميع . وأما إذا جمد بعد ما صار ماه وصار حبا كبارا ، فهو البَرد . وأكثر البرد إنما يكون في الربيع والحريف ، ولا يكون في الشتاء . وذلك لأن البرد الشتوى إن كان شديدا ، فعل الثلج ، وأجمد السحاب ، ولا يمهله رينما ينعقد حبا ، وإن كان ضعيفا، لم يفعل شيئا .

وأما فى الربيع والحريف فإن السحاب ما دام لم يتكاثف بعد تكاثفا يبتد به يكون الحر مكتنفاً إياه فلايجد ثلجا وحتى إذا استحكم استحصافه وأحاط به الحواء الحار والرياح القوية الحارة ، هربت البرودة دفعة إلى باطن السحاب ، واستحصف السحاب دفعة

<sup>(</sup>٢) وهي : ومن د ، سا ، ط ، م (٣) فترد : وتبرد ب ، ط ، م ( ٤) قل : لك م (٥) والديمة : دامت السياء تديم مطرت ديمة [ اللسان ] || والوابل : الوابل م ٠ (٧) ليس يتكون : لايتكون ب || حعاب : السحاب سا || الصعود : بالصعود ب (٨) أمر به : ضربه ب ، د ، سا ، ط || ينزل : فنزل ب ؛ فينزل ط ، م (١٠) كا : ساقطة من م || أن : أنه م || فيه : منه سا (١١) تحس : ساقطة من م (١٣) إنما : دائما د ، سا || ولا يكون : لا يكون م || وذلك : ساقطة من د ، سا (١٤ – ١٥) كان شديدا ٠٠٠ و إن : ساقطة من د ، الله (١٤) كان شديدا ٠٠٠ و إن : ساقطة من د (١٤) يكون : فيكون ط ، م (١٧) فلا يجد ب (لا يجد ب (١٨) دفعة (الأول) : دفعا ط ٠

على ماعامت من التعاقب المشروح فيا سلف صورته. و يكون الاستحصاف قد جمع البخار قطراً ، قد عرض له استعداد شديد للجمود لخلخلة الحر إياه . كما أن المساء الحار أسرع جودا من البارد ، فيجمد وقد صار قطرا كبارا . ولذلك ما يكون البَرد في الخريف أكثر لأن الصيف يكون قد أفاد الأجسام زيادة تخاخل ، والمتخلخل أقبل لأثير البرد والحرجيعا .

ولا يظن ظان أن البرد يكون أجزاء صغار جامدة، ثم تتصل في الجو فإن اليابس الجامد يعسر اتصاله . ولكن السبب ما أشرنا إليه من التحام يقع دنعة لأجزاء السحاب يستحيل به ماء بغتة ، أو بعدما انتظم فيجمد حبا كبارا ، أو لأنه ينزل رش مطر . وكلما يجتمع حينئذ يضر به البرد، لاسما إذا وافي حيز الحرارة . فإن الفعل العرضي من الحرارة حينئذ، يكون أشد . على أنه قد يتفق أن يكون من أسباب تكون البرد مغافصة ربح باردة لسحاب . احر قريب من الأرض فيجمعه بحركته جما ، وتجد أجزاؤه ببرده ، وقد شاهدنا هذا أيضا . وماكان من البرد نازلا من سحب بعيدة ، يكون قد صفر وذاب واستدار لذوبان أيضا . وماكان من البرد نازلا من سحب بعيدة ، يكون قد صفر وذاب واستدار لذوبان رواياه بالاحتكاك في الجو . وأما الكبار وخصوصا التي لا استدارة فيها ، فهي التي تنزل من من عجب دوّان. ولوكنت المادة فير جامدة لكان منها الماطر المسمى بالقطقط. فإن المطر من عمرض له أن تكون أجزاؤه في ابتداء تكونه صفارا جدا ثم تجتمع وتكبر ، ويعرض له مرة أخرى في الانحدار إذا طالت مسافتها أن تنفصل ماء وتتجزأ كالماء . فإنك إذا صبهته من موضع عال ، وافي القرار وقد تشتت وتفرق . وإنما يصبر بَرداً بعد الاجتماع الأول أو معه .

<sup>(1)</sup> الاستحماف: الاستحماف ط ؛ الاستحماب م (7) قد: ساقطة من د ، ما | الملحفة: بخلفلة ب ، د (7) البرد: البرد ط ، م ( ؛ ) لتأثير م ( ه ) جميعا : + وحكى أن صيادى السمك في الشمس [ بالبيم سا ] في البرد الشديد اذا شق عليهم إساك القصبة الصقوعا بمتكا وصبوا طبيا عناك ما محارا بسرعة ويمكها بخ ، سا (٦) ولا ينان : ولا ينان د ، سا (٨) به : ساقطة من د | يضربه نضربه ط ؛ من ط | وكلما: فكل ب ، سا ، ط ؛ وكل م . (٩) حينتف (الأولى) : ساقطة من د | يضربه م في يصربه م | العرض د ؛ م (١٠) لحجاب : بسحاب سا ، (١١) فيجمعه : فيجتمع ب يصربه م | العرض د ؛ ط | هذا : ساقطة من ب ، (١١ - ١٢) هذا أيضا : ساقطة من ط (١١) بالقطقط : بالقطقطة م (١٥) ابتداه : ارك ب | تجتمع ع ط (١٦) صببت :

وقد حُدَّث أن ببلاد الجبل قطعة بردة وقعت من السهاء فنقلت إلى بدر بن حسنويه تزن كذا منا . ويقل البَرد في الصيف ، لأن البخار الرطب الثقيل يقل فيه ، وفي الشتاء لأنه يجد سحابا ، ويكثر في الحريف ، إذا استفادت الأرض بلة بالنشف وقوى فيها لقلة التحلل و بمعونة الليل . فإذا تحللت مع قوة من الحرارة معتدلة ، كانت مادة بخارية تصعد إلى الحيز المحلل لأصل المادة .

فهكذا يتولد المطر والثلج والبرد والطل والصقيع . وأما الضباب فهو من جوهر النهام إلا أنه ليس له قوام السحاب فماكان منه منحدرا من العلو وخصوصا عقيب الأمطار ، فإبه ينذر بالصحو . وماكان منه مبتدئا من الأسفل متصمدا إلى فوق ولا يتحلل فهو ينذر بالمطر .

و يجب أن تعلم أن نسبة المطر إلى الناج نسبة الطل إلى الصقيع. وللرياح تأثير في تكون الناج والصقيع . كما أن لها تأثيرا في تكون المطر والناج ، و إن اختلف وجه التأثير . فإن الرياح الشهالية تفعل في الأكثر صحوا لقرب مهابها منا ، فإنها تجتمع في آخر مهابها . و إنما تولد عندنا النيوم إذا هبت منا ببعيد ، و بالجملة هي رطبة و إن أقشمت . و الرياح الحنو بية جماعة للنيوم عندنا ، و إن كانت طرادة لها في مبادى مهابها . لكن الشهالي مع ذلك تلجى والجنوبي مطرى والشهالي صقيعي والجنوبي طلى ؛ إلا في بلاد بنواحي طوس فإن الشهالي بها لم يبرد بعد لأنها مبتدئة ، والجنوبي قد برد بما اجتاز عليه .

وإذ قد بينا هذه الممانى فيجب أن نعلم أن جميع الآثار العلوية تابعة لتكون البخار الدخان ، وذلك لأن الحرارة السمائية إذا أثرت في البلة الأرضية أصمدت منها أبخرة، خصوصا إذا أعاتها حرارة محتقنة في الأرض ، فما تصمد من جوهر الرطب فهو بخار يصعوده بطئ ثقيل، وما يصعد من جوهر اليابس فهو دخان وصعوده خفيف سريع . البخار حاو رطب ، والدخان حار يابس ، وقلما يتصعد بخار ساذج أو دخان ساذج، ولا يسمى الواحد منهما باسم النالب، وفي أكثر الأمر فيصعدان من الأرض مختلطين.

لكن البخار ينهى تصعده إلى حد قريب ، والدخان إذا كان قويا انفصل عنه سرتها مجاوزا إياه إلى حد النار . وقد شاهدنا انفصال الدخان عن السحاب ، ونحن في قلل جبال شاهقة . ورأينا المنفصل الدخاني يخلف سطح السحاب المتراكم من نحت ، يسرع إلى فوق وهو أسود يُشم منه رائحة الحريق . فالبخار مادة السحاب والمطر والثلج . والطل والجليد ، وعليه تراءى الهاله وقوس قزح والشميسات والنيازك . والدخان مادة لريح والصواعق والشهب والرجوم وذوات الاذناب من الكواكب والعلامات الهائلة . وسيرد عليك تفصيل جميع ذلك .

<sup>(</sup> ٢ ) لأن : أن د ، م | | العائية : العاوية د ، سا ( ٣ ) حرارة : أبخرة سا ( 8 ) وصوده بطن. . . وصعوده : وصعوده : وصعوده : ما در (التائية) : ساقطة من م | | وقلما : قلما م . ( ٧ ) ينتهى : منهى -ب ، د ، سا | | تصعده : مصعده د ، سا . ( ٩ ) بببال : الجلبال ط ، م ؛ ساقطة من سا ( ١ ) والطل : + والصقيم د ، ط | والشميسات : والشميسات ط .

## [ الفصل الثاني ]

### (ب) فصل في المقدمات التي توطأ لتعليم السبب الفاءل للهالة وقوس قزح وسائر ما يشبههما

فلنقدم أول شيء، ولنعرف حال الحيالات التي تتكرن في الجو ، مثل الهالة وقوس فزح والنيازك والشميسات ؛ فإن هذه كلها تشترك في أنها خيالات . ومعنى الحيال هو أن يجد الحس شبع شئ مع صورة شئ آخر ، كما نجد صورة الإنسان مع صورة المرآة ، ثم لا يكون لتلك الصورة انطباع حقيق في مادة ذلك الشيء الثاني الذي يؤديها و يرى معها . كما أن صورة الإنسان لا تكون منظبعة بالحقيقة ولا قائمة في المرآة ، و إلا لكان لها مقر معلوم ، ولما كانت تنتقل بانتقال بانتقال الناظر فيه ، والمرقى ساكن .

والمذاهب المعتدبها في إدراك البصر لهذه الأشباح ثلاثة مذاهب :

مذهب أصحاب الشعاعات ، وهم يرون أنه يخرج من البصر شعاع فيمتد هو بنفسه إلى الصقيل الذى هو المرآة و يحيل ما يشوبه من الشعاع الذى فى العالم إلى طبعه و يجعله كالآلة له ، فيلق الأملس ، ثم ينعكس عنه مارا على الاستقامة ، حتى يلق شيئا يقابل ما انعكس عنه ، فيخيل عند أنه يدرك صورة عنه ، فيخيل عنده أنه يدرك صورة ذلك الشيء في المرآة .

قالوا: وليس الأمركذلك ، وإلا لماكان المرئى ينتقل عن المرآة بانتقال الرأى ، ولسكان الرائى لا يرى بُعد ما بين المرآة وبين المرئى ، والرائى يرى ذلك البعد وإن نظر في المرآة .

<sup>(</sup>٢) فصل: فصل ب ، الفصل النانى د ، م ، فصل ط ، (٣) المقدمات: المقامات م ||
توطأ : يتوطأ ط | إنسليم : لتمام ط ، (٤) ما يشبهها : ما يشبهها ب ، د ، ما ، (٥) أول :
أولا ط || تتكون : تكون ما ، (٩) منطبة : طبيعية م ، (١٠) الناظر : التناظر م ، (١١) والمذاهب :
والمذهب ب ، د ، ما ؛ في المذاهب م || بها : به ب ، د ، ما ، (١٢) يخرج : نخرج د || في تد : عتد ض ؛ يتد م ، (١٣) و يحيل الريم بي الله المناطقة من م || عنه : عليه ب ، (١٧) الأمر :
ما فطة من ب ، م ، (١٨) ولسكان : ولسكن م || المرآة وبن : ما قطة من م || (بين : وما بين ط .

ومذهب الطبيعيين المحصلين ؛ وهو أنه لا يخرج من البصر شعاعات البنة ؛ بل من شأن المرقى إذا قابل البصر و بننهما مشف ، والمرقى مضىء بالفعل ، أن صورته تنشبح في الدين من غير أن يكون ذلك كشىء يخرج و يلاق المشف المتوسط و ينفذ فيه إلى البصر البنة ، بل إنما يحدث الشبح في الدين نفهما ، و يكون المشف المتوسط مؤديا بمعنى أنه يمكن من تأثير ذى الشبح بشبحه في الدين . والعلة التي بها يمكن إلفاء الشبع ، هو وقوع من الضوء على ذى الشبح دون القابل . وهذه من الأفعال الطبيعية التي لا يحتاج فيها إلى مماسة بين الفاعل والمفعول ، بل تكفى فيها الحاذاة .

وكذلك إيقاع الشماع ، فإن اتفق أن كان الجسم ذو الشيح صقيلا تأدى إلى المين أيضا صورة جسم آخر ، نسبته من الصقيل نسبة الصقيل من العين ، لا بأن يقبل الصقيل في نفسه شيئا ينظبع فيه البتة ، بل يكون تأدى صورته سببا لتأدى صورة مايكون منه ومن ، المعين على نسبة مخصوصة . وأكثر ما يتعجب من هذا أنه كيف برى مالايحاذى ولا تنطبع صورته فيا يحاذى ؟ وهذا ليس فيه إلا العجبوالندرة فقط . ولوكانت العادة في التأثيرات الطبيعية جرت على أن عامتها تكون بالمحاذيات ولا تكون بالمحاسة ، كما لا يبصر البصر الطبيعية جرت على أن عامتها تكون بالمحاذيات ولا تكون بالمحاسة ، كما لا يبصر البصر وتعجب منه . وكذلك الحال في التعجب الذي يعرض من وجود جسم يؤثر على نُعْمَية ووضع غير متارف ، مثله في تأثير سائر الأجدام . وأما أن دذا ممتنع ، فلا برهان عليه ، ووضع غير متارف ، مثله في تأثير سائر الأجدام . وأما أن دذا ممتنع ، فلا برهان عليه ، وهو يؤديه من غير أن يقبله ؛ لم يكون ممكمة لذى العورة من إيقاع شبحه في العين ، كما

<sup>(</sup> ٧ ) وبينهما : بينهما ط ( ٧ ) وينفذ : ينفذ ط ( ٤ ) بل : ساقطة من م || نفهها : نفسه د ، سا ، ط ( ٥ ) بشبعه : لشبعه ط ( ٢ ) التي : ساقطة من ط ( ٧ ) والمفعرل : فلمه د ، سا ، ط ( ٨ ) وكذلك : فسكذلك م ( ٩ ) آخر : ساقطة من م || الصقيل : (الأولى والثانية والثانية ) : الصيفل ط ( ١٠ ) سببا : شيئا سا ، م ( ١١ ) من هذا : في هذا طا || ولا تنظيع : والثالثة ) : الصيفل ط ( ١٩ ) أن : أنها ط || بالمحاذيات : بالمحاذات ط ( ١٩ ) استدن : ما استدن : ما م م ، م ، استكر م ، استكر م ، استكر م ، استكر م السبة : السارية (لمان العرب ) ] ( ١٩ ) سائر : سافطة سا ، ط ، م ( ١٧ ) إذ : إذا د ؛ إذا د ؛ إن ط || المحقل ؛ الصيفل ط .

المشف ممكن ، إلا أن المشف يمكن مفارقا محاذيا حتى يؤثر ، وهذا يمكن مفارقا محاذى المحاذى .ثم البرهان يمنع من صحة فير هذا ، كما ستعلمه . والصوت قد يسمع من أى محاذاة اتفقت، لأن له ناقلا ينقله الى السمح . وليس يتعجب من ذلك ولا يقال : لم ينقله ، ولم كان القرع صوتا ؛ لأن ذلك كذلك نفسه وطبعه ، فكذلك ههنا .

فهذا المذهب في تأدى الأشباح الى البصر، عكس المذهب الأول. ونحن ستتكام فيه
 في غير هذا الموضع.

والمذهب النالث ، مذهب من يقول : إن شبح المرئى يتصور كما هو في المرآة ، فإذا رؤيت المرآة بالمحاذاة رؤى أيضا الشبح المنطبع فيها . وهذا المذهب مضطرب لاحقيقة له . وهذا الانطباع قول لامفى له ، لأن انطباع صورة شيء في شيء يوجبه نوع من المحاذاة . لا يتغير من موضع إلى ، وضع بزوال شيء ثالث لا تأثير له فيه . كما أن الضوء إذا نقل على الوجه المحاذى لو ن الشيء مع انتقاله حكسا ، مثل ما يعرض الحائط أن يخضر بسبب انعكاس الضوء عن الحضرة إليه . فإن ذلك اللون يلزم موضما واحدا بعينه ولا يختلف على المنتقلين .

وأنت ترى صورة الشجرة في الماء ، ينتقل مكانها من الماء مع انتقالك . وفرق بين اللون المستقر في الشيء نفسه ، وإن كان في غيره ، و بين اللون الساطع إليه من غيره ، ما دام عاديا له بتوسط الضوء سطوعا مستقرا، إلى أن تزول المحاذاة ، مثل البرق ومثل صبغ الياقوت لليد ، و بين الخيال الذي لاحقيقة ارتسام له .

فهذا المذهب لاحقيقة له ، بل الصورتان إنما تتحدان في الإبصار وإحداهما طة بوجه تما لتأدى الأخرى إلى البصر. فإذا رؤيتا معا ، ظُن أن إحداهما في الأخرى . وكيف كان

<sup>(</sup>۱) المشف عمكن إلا : ساقيلة من ط (۲) محاذاة : محاذات ط (٤) نفسه وطبعه فكذلك: ساقطة من سا || نفسه : لغسه ب، د، م || فكذلك: كذلك ب، د، م (٧) فإذا : وإذا د، سا ، ط ، م || رؤيت: رأيت ب، ط ( ٩) المحاذاة : المحاذات ط || عن : من د، سا (١٣) المحقلين : المنقلين م | (٤) وان كان في غيره : ساقطة من ط || اللون : النور سا || الساطع : السامع د (١٥) المحاذاة : المحاذات ط || الرق وسل : ساقطة من ب || البرق : الشرق د ، الشروق سا ، البروق ط المحاذات ط || ارتبام م (١٥) فهذا : وهذا م (١٨) الأغرى (الأولى) : الأخو ط || رؤينا : رؤيا ب، سا .

فإن ههنا مراى لا يشك فى وجودها. وسواء أُخرَج من البصر شىء فانعكس هن المرآة إلى المرقى، أوكان تأثير من المرقى فى الراقى بواسطة المرآة ، فان الأحكام التى نحن فى اعتبارها متفقة ، لأن الأشكال والخطوط التى ترتسم فيا بين ذلك تكون واحدة . فلهذا مالم يشاق المملم الأول فى هذا الموضع من كتابه ، بل استعمل انعكاس البصر ، إذ كان ذلك أشهر وأعرف ، وإذ لم يكن بين القول فى الحسوس بعد ، فحرى على الشهور .

وأما تحقيق هذه الجملة ، ففي الفن الذي يل هذا الفن. وقد حاول قوم من الطبيعيين تعليم أسباب هذه الخيالات السحابية ، محاولات متكلفة بهيدة من العقول ، أحوجهم اليها ماهو متشدد فيه من التعصب على أصحاب الأشعة من الرياضيين ، والتصلب في مذهب المشائين مع القصور عن الواجب من البصيرة ، فصاروا الى جانب من المحال أشد من القول بالشعاع . حتى قال بعضهم : إن الهالة شكل تموج يقع في السحاب لصدمة نور النير أو لتحليله وسطا ١٠ وتركه أطرافا متساوية البعد عن الوسط ، وغير ذلك من أقاو يل لا يقولها إلا من يتوهم أن الهالة مستقرة في سحاب معين .

فنقول الآن: إن الفرق بين الصور الحقيقية المنطبعة في مؤادها و بين خيالات الأشباح التي يظن أنها في المرايا ، أن هذه تنتقل مع المنتقل ، والحقيقة تلزم مواضعها . وهذه يتخيل أنها تقرب مما يقرب من المرئيات مواجها لها في المرايا وتبعد مما يبعد عنها ، وتلك تلزم ١٥ مواضعها . وهذه توجد متخيلة في ظواهر أجسام صقيلة ،وتلك لاتكون كذلك . وإذا كان الجسم الصقيل مشفا،ورأى مشفا بالفعل، لم يمكن أن يرى عليه هذا الخيال . فإذا رؤى طيه الخيال لم يؤد ما وراءه ولم يكن مشفا بالفعل حيننذ بالقياس إلى ما وراءه . وإن كان ورأه

<sup>(</sup>۱) مراى : مريا غ ، ط || وجودها : وجوده ب ، ط || وسواه : سواه م || أخرج : خرج ب ، سا ، ط ، م . (٣) ترقيم : + منها ط . (٥) واذام د ، سا ، وام ط ، م خرج ب ، سا ، ط ، م . (٣) ترقيم : + منها ط . (٥) واذام د ، سا ، وام ط ، م || المبرى م . (٧) من : عن سا . (١٠) حتى : ساقطة من م || الصدة : بصده ط || أو لتحليك : وتحليك ب ، بعقليك ط . (١١) أطرافا : أرساطا ب ، م (١٤) المرايا : المراى د ، سا ، م ، المراقى المرايا ط || والحقيقة : والحقيقية ط (١٥) المرايا : المراى د ، سا ، م المتعلق ط || مشغل ط || مشغل ط || مشغل ط || ورأى : ورقى د ، سا || رقى : وأى ب ، ط + بالفعل ط || ورأى تشغل من م || ورأى : ورقى د ، سا || رقى : وأى ب ، ط (١٨) ولم يكن ... ما وراه : ساقطة من م || بالفعل ... ما وراه : ساقطة من ب .

الجميم الشفاف جسم ذو لون محدده ، أرى هذا الخيال ، وإن لم يكن وراءه ما يحدده ، نفذ فيه البصر ، ولم يرهذا الخيال .

وهذه كلها مقدمات تجربية . و تقول أيضا : إن المرايا إذا كانت بحيث لا يحدها الحس ، لم يمكن أن يُودي اللون والشكل معا ؛ فإن كانت صفارا ، أدت اللون ، ولم تف بأداء الشكل . لأن الجمم لا يمكن أن يرى مشكلا إلا وهر بحيث يتسمه الحس ، فكيف يرى ما لا ينقسم في الحس ، شكلا ؟ و إن كانت مفردة ، فر بما عجز البصر عن إدراك ما يؤديه من اللون أيضا . فإن كثرت وتلاقت ، أدى كل واحد منها اللون ، ولم يؤد واحد منها الشكل . فاتصل من جملتها من تأدية اللون ما لوكانت متصلة متحدة ، لأدت مع ذلك اللون الشكل . و إذا كان المربى في مشف ثان وراءه و بينهما سطح بالفهل ، فإنه يؤدى مقدار الشيء أعظم بما ينبغي أن يؤديه ، وخصوصاإذا كان سيالا مثل ما يرى الشيء في الماء ، إلا أنه يقدم في تأدية لونه ، فيريه أقل سوادا وصبغا من سواده وصبغه . فإن ذلك السطح يؤديه على أنه مرآة ، دؤى كان ذلك السطح يؤديه على أنه مرآة ، دؤى ذلك الدعم عيؤديه على أنه مرآة ، دؤى ذلك الدعم عيؤديه على أنه مرآة ، دؤى

والبصر يمرض له الفلط فى الشيء من وجوه ، منها فى مقدار الشيء كما ذكرناه من أنه المدة يراه أصغر، ومنها فى شكله ، فإن البعيد لا يحس بزواياه ولا بتقبيبه، مل يرى مستديرا مسطحا ، ومنها فى وضع أجزائه ، فإن البعيد لا يحس بخشونته ، ومنها فى لونه ، فإنه تارة يرى الشيء أشد صبغا وتارة أقل صبغا ، ومنها فى وضعه من شيء آخر،

<sup>(</sup>۱) أرى : أتون د ، سا ، ط ؛ لذى م || و ران لم : ولم د ، سا ، م || سا يحدد : ما يحدد : (٣) المرايا : المراى سا ؛ المرائى د ، ط ، م || كانت : كان سا ، ط || بجيث : حيث سا ، ( ٤) لم : لا د ، سا ، ط ، م || أن : + لا د ، سا ( و) شكلا : مشكلا د ، سا ، ط ، م || مشكلا : مشكلا د ، سا || وان : فان د ، سا ، ط ، م || مفردة : مفردة د ، سا . ( ۸) متحدة : متحددة : ب ، م ، ( ۹ ) الشكل : والشكل سا ، م || ووراه د ، سا ، ط ، م . ( ( ۹ ) الشكل : والشكل سا ، م || ووراه د ، سا ، ط ، م . ( ( ۹ ) الشكل : والشكل سا ، م المواده : سوادم || ووراه د ، سا ، ط ، م . ( ( ۱ ) فيريه : فيرد د || سواده : سوادم || ورمينه : ساقطة من م ( ( ۱ ) وقدي : أرى ب ، سا ، م ؛ أدى د ( ( ۹ ) في (التانية ) : ساقطة من م ( ( ۱ ) يريه د ، م ، سا ، م || الموادة يريه أعظم م || يراه (التانية ) : يريه د ، سا ، م || برواياه : تواياه ب . ( ( ۱ ) مسطعا : ومسطعا د ، سا || وضع : موضع يريه د ، سا ، م || برواياه : تواياه ب . ( ۱ ) مسطعا : ومسطعا د ، سا || وضع : موضع د ، سا ، م || برواياه : تواياه ب . ( ۱ ) مسطعا : ومسطعا د ، سا || وضع : موضع د ، سا ، م || برواياه : تواياه ب . ( ۱ ) مسطعا : ومسطعا د ، سا || وضع : موضع د ، سا ، م || برواياه : تواياه ب . ( ۱ ) مسطعا : ومسطعا د ، سا || وضع : موضع د ، سا ، م || برواياه : تواياه ب . ( ۱ ) برواياه : تواياه ب . ( ۱ ) برواياه : تواياه ب . ( ۱ ) مسطعا : ومسطعا د ، سا || وضع : موضع الم سا ، م || برواياه : تواياه ب . ( ۱ ) م الم سا ، م || برواياه : تواياه ب . ( ۱ ) م الم سا ، م || برواياه : تواياه ب . ( ۱ ) م الم به تراه سا

١.

فإن البعيد جدا لا يحس البعد الذي بين الرائى و بينه ولا الذي بينه و بين بعيد آخر مثله ، كما لا يحس البعد بين القمر والثوابت في جهة ارتفاعها . والأجسام المضيئة إذا انعكس ضوؤها عن المرايا القريبة منها ، لم يبعد أن يخيل لون نير . فإن بعدت وكانت مظلمة لم يبعد أن تتركب من الضوء ومن الظلمة ألوان أخرى . كما أن الضوء إذا وقع على السحابة السودا، رؤيت حمرا، ، وكذلك يجوز أن يكون حال الضوء الحيالي في شيء بعيد وأسود معا. و إذا قام قائم وحاذي بصره أشياء كثيرة أو شيئا واحدا عظيا مما من شأنه أن يؤدي الشبح ، فايس يجب أن تكون كل تلك الأشياء والشيء بحيث يؤدي شبح شيء واحد أو أشياء كثيرة ، بل ر بما كانت النسبة مع بعض تلك الأجزاء نسبة توجب أداء شبح ما ، ومع أجزاء أخرى نسبة توجب أداء شبح ما ، ومع أجزاء أخرى نسبة توجب أداء شبح آخر . ور بما كانت الأجزاء الأخرى لا توازى ما يوجب تأدية شبحه ، فتعطل تلك الأبراء ويبتى الفعل لما يوازى ذا الشبح الواحد الذي يوجب تأدية شبحه ، فتعطل تلك الأبراء ويبتى الفعل لما يوازى ذا الشبح الواحد الذي

وتلك الأجزاء تتعطل على وجهين : فإنها تتعطل إما لفقدان شيء من شأنه أن يؤدى شبحه ، فإذا كانت لا مؤدى لها وللا جزاء المقدم ذكرها ،ؤدى اختلفا ، وإما لأن ما نسبته إليه نسبة الأداء ، ليس يبلغ من قوة إرساله الشبح وتمثيله إياه مثلا في المرآة قوة الشيء الآخر ، إما للبعد ، وإما اضعف اللون. وأقوى ما يرسل شبحه هو الأقوى ضوءاً ، الشيء الآخر ، إما للبعد ، وإما اضعف اللون. وأقوى ما يرسل شبحه هو الأقوى ضوءاً ، وكلما اشتد الضوء اشتد التأثير حتى يمنع أينما من تأثير أشياء أخرى من شأنها أن تؤثر . فإذا كان تمنل الشبح مرئيا في مرايا من شأنها تأدية الشبح ، فبالحرى أن لا يتعطل تشبح ما سواه في أجزاء أخرى من الأجزاء التي يخصها في النسبة . فإذا كانت المسرآة ، تشاسة الوضع ، وجب أن تكون النسبة بين الرائي و بين أجزاء المرآة و بين المرئي واحدة . فيجب

أن تكون الزوايا التي تحدث من خطوط تتوهم خارجة من البصر إلى المرآة ومر. المرآة الله الشيء ذى الشبح فتصل عند المرآة ، هى زوايا متساوية من جميع الجهات . فيكون تمثل الشكل المرتسم بين زوايا الناظر والمرآة والشبح مستديرا ، كأن الشكل المرتسم بين زوايا الناظر والمرآة والمرقى قد أدير على نفسه بأن يحفظ الخط الذى بين الشيء ذى الشبح والرائى ثابتا فى الوضع ويدار عليه الشكل . لأن التجزئة إنما تقع فيا نحن بسبيله على المرآة ، وأما الرائى والمرئى فكشى، لا ينقسم ، فيكون المرئى مكان طرف المحود ، والشبح المتخيل مكان منطقة المحور ، وأعنى بذلك أوسع دائرة تردّم على ما يحيط به الشكل المرتسم من الحركة المذكورة .

فهذه الأشباح تتبدل أماكنها بحسب حركاتك ، فإن توجهت إليها تقدمت إليك ، و إن نكصت عنها تأخرت عنك ، و إن علوت علت ، و إن نزلت نزلت ، و إن تركتها يمنة وحاذيتها بالانتقال حاذتك بالمرافقة ، و إن تركتها يسرة وحاذيتها بالانتقال حاذتك بالمرافقة ، و بهذا نعلم أنها خيالية .

فهذ، الأشياء كمقدمات وتوطئات ، بعضها يعوّل فيه على صناعة الهندسة ، وبعضها على البصر ، ونحن نتكلم فيه في موضعه ، و بعضها على الامتحان بالحس .

<sup>(</sup>٢) هي : ساقطة من ط (٣) الناظر والمرآة والشبح : الشبح د ، سا ، ط (٣ - ٤) المرتسم بين زاويا : ساقطة من د ، سا ، م (٧) وأعنى : أعنى ب . (٩) فهمسنده : وهذه د ، سا | إليك : عنك د (١٠) عنك : إليك د || يمنة : يمنية ط (١١ - ١٣) وإن تركتها . . . . بالمراافة : ساقطة من د (١١) عاذتك (النائية) : ما حاذتك ط (١٢) بالمرافقة : بالموافقة ب || خيالية : لم على أنك يجب أن تعلم أن الحالة إذا لم تكن من نير على صحت الرأس وجب أن يكون للسماب تحن حتى تكون الخطوط البصرية التي من وراه النير والراقي تقع من السحاب على مرأى أقرب في السطح الباطن والخطوط البصرية التي تقابلها أذهب في عمق السحاب حتى تستوى و إلا فإنها أن وقعت على سطح واحد كرى كانت التي في الجانب الأبعد أطول م (١٣) كقدمات : لمقدمات د ، ساقطة من م .

# [ الفصل الثالث ]

#### (ج) فصل في الهالة وفي قوس قُزُح

وأما الهالة فإنها دائرة بيضاء تامة أو ناقصة ترى حول القمسر وغيره ، إذا قام دونه سحاب لطيف لا ينطيه ، لأنه يكون رفيقا ، فن أحب أن يتراءى بأنه شديد التنصب على أصحاب الشعاع ، قال إن سطح النهام كرى ، وكذلك سطوح الأجسام البسيطة ؛ وثما يدل على كرية السحاب أنه متشاكل البعد عن الأرض وعن المركز ، قال : وإذا وقع عليه شعاع القمر حدث من الشعاع ومنه قطع مستدير . وقال من هو أقدم من هؤلاه : إن الشعاع إذا سقط على السحاب كان شبيها بحجر ياقي على الماء فيحدث هناك موج مستدير مركزه المسقط . قالوا : ووسطه يكون كالمغالم ، لأنه يتحال لقوة الشعاع .

وهذان القولان من جنس الحرافة . وذلك لأن الهالة لو كانت كما قالا لكان لها موضع معلوم من السحاب ، وليس كذلك ؛ بل يراها الذين تختلف مقاماتم فى مواضع مختلفة من السحاب ، وعل أن ضوء القيمر ليس مما يختص قطعه بموضع من السحاب دون موضع ، أو يكون سقوطه وتحليله على موضع دون موضع ، بل هدرا كله من جنس الكلام الذي يجب أن يترفع عنه أهل البصيرة ، إنما الهالة خيال ، ولذلك يختلف ١٥ منظره . وإنما يتخيل عن ضوء القمر أو عن ضوء نير غيره ، لإشراق السحاب به على سبيل التكيف به . وذلك إذا كان السحاب مائيا لطيف الأجزاء على سبيل التكيف به . وذلك إذا كان السحاب مائيا لطيف الأجزاء وقيقا لا ينم القمر أو الكوكب ، وأدى نفس الكوكب مع أداء شبح الكوكب ،

<sup>(</sup>٢) فصل : فصل حَ ب ب الفصل الثالث د ، م (٣) وفي قوس : وقوس ما ، ط ، م || قرّت : وقرح ط (٩) بحجر : بالحجرم ، (١٤) أو يكون سقوطه : أو سقوطه د ، م با أو سقوطه سا || وتحليله : أو تحليله ط (١٥) يترفع : ترفع د || أنما : وانما سا ، (١٧) لطيف : دقيق ب (١٨) دقيقا : لطيفا ب || لا ينم : لا ينمر ب ، د ، سا || السكوكب (الأولى) : اللكواكب م || وأدى نفس الكوكب : ساقطة من م || أداء : أدائه د ، ما ، م || الكوكب (الثالثة ) : الكواكب م (١٩) إله : ساقطة من م .

لا شبحه ، و إنما يؤدى شبحه زائلا عن محاذاة الاستقامة التى بينه و بين الرائر ضرورة . فإذا كان جميع أجراء السحاب أو أكثره مستمدا لهذه التأدية ، وكانت نسبة كل مرآة فوضمها من الرائى والكوكب يجب أن تكون نسبة و احدة من جميع جو انب الكوكب ، وجب أن يكون ما يرى من الهالة مستديرا .

مل أنك يجب أن تعملم أن الهالة إذا لم تكن من نير على سمت الرأس ، وجب أن يكون السحاب ثمينا، حتى تكون الحعاوط البصرية التي تكون من وراء النير والرائى تقع من السحاب على مرأى أقرب إلى السطح الباطن ، و الخطوط البصرية التي تقابلها أذهب في عتى السحاب حتى تستوى ، و إلا فإنها إن وقعت على سطح واحد كرى كانت التي في الجانب الأبعد أطول . ولأن ما يخرج عن المرأة وما يدخل فيها بما لا يخيل ، لا يكون أد إشراق ما يرد الضوء و يعكسه إلى البصر ، فيخيل أن خارجه وداخله أسود ، فإن كل ما قص من إشراقه عن الأبيض ، ووضع في جنب الأبيض يرى أسود . وداخل الهالة يعرض له سبب آخر، وهو أن قوة الشماع الذي للكوكب تخفي جم السحاب الذي لايستره ، فكأنه ليس هناك سحاب ولاشيء آخر لأن ما فيه من السحاب ليس يستر القمر ، إذ كان هو سحا با رقيقا . و يعرض للصغير والرقيق أن لا يرى في الضوء القوى خصوصا إذا كان في الصحراء ، وإن رؤى لم ير مضيئا بل أسود مثل الشعلة في النهاد ، وإذا لم ير مضيئا بل أسود مثل الشعلة في النهاد ، وإذا لم ير مضيئا بل أسود مثل الشعلة في النهاد ، وإذا لم ير مضيئا بل أسود مثل الشعلة في النهاد ، وإذا لم ير مضيئا بل أسود مثل الشعلة في النهاد ، وإذا لم ير مضيئا بل أسود . ومتى أردت أن تتأمل السحابة الرقيقة التي تجتاز تحت القمر نترى كأنها ليست أو ترى ضعيفة موداء . فإذا فارةت محاذاته ، وؤيت أشخ جما وأظهر عينا . فن تمزقت الحالة صوداء . فإذا فارةت محاذاته ، وؤيت أشخ جما وأظهر عينا . فن تمزقت الحالة الحالة المنادة . وقوت أشود تمؤنت الحالة .

<sup>(</sup>۱) زائلا: ذابلاط (۲) أو أكثره: أو أكثرها م (۳) وضعها: وضعه د، سا الله وضعها: وضعه د، سا الله وضعها: وضعه د، سا الله وضعه د، سا الله وضعه الكوكب: والكوكب: الكواكب د (۲) السحاب ثخينا: السحاب ثخينا: السحاب ثخينا: ما الله من د، سا، ط الله والذي الله والذي سا (۷) مراى: مراى! مل عراى د (۸) عق : عمود (۹) لا يكون: الأن يكون د (۱۱) في جنب: من حيث ب (۱۳) لأن : إذ كان ب إذا كان د (۱۹) هو: سا ما م (۱۵) لا يسترالشي، الا الشيء ب الله المبات : الهبات د، سا، م ما الله من سا، م (۱۵) لا يشيل : ويخيل د و فيخيل سا (۱۸) تجناز تحت : تحاذي ط، م (۱۹) عاذاته : الهبات الهبات د، اله

١.

من جميع الجهات متعللة ، دلت على الصحو . وإن انتظمت حتى ثمن السحاب و بطلت الحالة ، دات على المطر ؛ لأن هذه الأجزاء الرطبة المائية القليلة تكون قد صارت كثيرة . فإن تمزقت من جهة دلت على ريح نأتى من تلك الجهة، وأنها هي التي مزقته لا سما ومبادئ الريح من فوق. وقلما تكون حول الشمض هالة ، لأن الشمس في الأكثر تحلل الدحب الرقيقة التي تبلغ من رقتها أن لا تستر الشمس . وربما أخرجت و عنها البخار الدخانى فيلنحم ويتكاثف . ومع ذلك فقد تكون حول الشمس هـالة وهو الطُّفاوة ،وذلك في الندرة. والتي تكون من الهالات تحت الشمس، أدل على المعار من الخيالات القرحية التي تكون قبانتها . و إذا وقمت سحابة بهذه الصفة تحت سحابة ، أمكن أن تتولد هالة تحت هالة. والتحالية تكون أعظم من الفوقانية، لأنها أقرب ، فنكون ناديتها المرثى بأحزاء أبعد من الوسط .

و،نهممنذكر أنه رأى سبم هالات معا وهو بعيد. وقد حكى بعضهم أنه رأى هالة، فلما قدرت بالكواكب التي حاذت أقطارها كانت قرببة من خمسة وأربعين اسطاذيا . وأكثر ما تكون الهالة فتكون مع عدم الريح ، فلذلك تكثر مع السحب الدواني . وقد رأيت حول الشمس فها بين سنة تسمين وثلاث مائة و إحدى وتسمين هالة نامة في ألوان قوس قزح وأخرى ناقصة مواية الحدية إليها ، فعلى هذه الصورة تكون الهالة . وقد رأيت 🕝 🐧 بعد ذلك بزمان له قدر عشرين سنة هالة تطيف بالشمس فيها قليل قوسية خفية . و إنما " تتقزح هالة الشمس أحيانا ، إذا ك:ف السحاب وأظلم . وهالة الش.س تخالف قوس قرح فأن محور هذه الدائرة ينتهي إلى البصرو إلى الربَّى في الجانبين حِيعًا . وتكون الهالة " منطقة لذلك المحور ، و يكون مركز دائرتها علىهذا الحط بين الرأى والمربى . وأما القوس

<sup>( 1 )</sup> دلت : ساقطة من م ( ٣ ) تمزقت : تخرفت د، سا، ط، م | جهة : جبه سا، م ؛ جنبه د ( ٤ ) مَنْقه : مَرْقَبًا م | الربح : الرياح د، سا، ط،م ( ٤ – ٥) هالة . . ، الأكثر : سافطة من م ( ه ) أخرجت : أخرج د ، سا ، ط ، م ( ١١ – ١٣) ومنهم من ذكر ... ... السحب الدراني: هذه العبارة ذكرت في نسخة مفي غير موضعها (١١) وقد حكى: حكى سا (١٢) أقطارها: أقطاره د ، سا . (١٢) اسطاذيا : اسطاذيا م (١٣) تكون : تتكون د ، سا ، ط ، م | فتكون : تتكون د ، سا ، ط ، م (١٦) عشرين سة : ساقطة من م (١٧) تخالف قوس : مخالف د ؛ مخالف قوس ط ، م (١٨) جيما : ساقطة من د ، سا (١٩) اذلك : لمذاب،

واقعا بينهما. والقوس لا يزيد على نصف دائرة لكن الهالة قد تتم دائرة المنطقة لا يكون واقعا بينهما. والقوس لا يزيد على نصف دائرة لكن الهالة قد تتم دائرة، وقلما ترى الهالة مكسورة بالأفق— د لقرب النيرمن الأفق، لأن خط البصر في مثل هذه الحال يصيب من السحاب في الأكثر عمقا كثيرا في أكثر الأمر . والهالة الشمسية في الأكثر إنما ترى إذا كانت الشمس تقرب إذا كانت الشمس تقرب من وسط السهاه ، والقوس لا ترى إلا إذا كانت الشمس تقرب من الأفق . وقد رأيت مهمذان هالة حول القمر قوسية اللون ، وكان ذلك لأن السحاب كان أغلظ فشوش في أداه الضوه ، وعرض ، العرض للقوس مما نذكره .

واعلم أن الكلام في الهالة فهو كالمحصل المحقق عندى , وأدا القوس فقد حصل عندى من أمره أحوال ، و بقيت أحوال لم أتحققها بعد، ولا ينتض ما يقال فيها . وقد شاهدت مراوا أن ارتسام هذه القوس ليس على السحاب الكثيف ، وليس يقنعنى ما يقوله أصحابنا من المشائين فيها ، وأنا واصف لك أولا حال القوس في ارتسامها حيث لا سحاب كثيف على ما شاهدت ، ثم واصف لك السبب في كونها نصف دائرة أو أقل من نصف دائرة لا غير ، ومعط لك السبب في أن القوس لا تحدث في جميع أوقات النهار الصيفي وتحدث في الشناه . وأما الألوان فلم يتحصل لي أمرها بالحقيقة ، ولا عرفت سببها ، ولا قنعت من يقال يقولون ، فإن كله كذب وسخف .

وأقول: أما أن هـذا العارض لا بد من أن يكون وراءه فى أكثر الأمر سحاب ما بى مستوى الأجزاء ، فأمر توجبه المشاهدة لأن هذا الأثر لا يكون فى نفس السحاب البتة ، ولانفس السحاب هو الذى يؤديه ، لكن البصر يغلط فلا يميز بين مكان مرآته و بين السحاب الذى يكون وراءه. فأول ما هرفت هذا هو فى البلاد الجديد، فقد شاهدت فيها مرادا كثيرة

<sup>(</sup>۱) لكن : ولكن ط ، م | مركز : ساقطة من م ، (۲) واقعا : واقعة م (۲ — ٤) وقعا ... ...

عِمَا كثيراً : هذه العبارة ذكرت في نسخة م في غير موضعها (٣) لقرب النير من الأفق : النير من الأفق النير من الأفق د | | الحال : الحالة ط || يصيب : يصير د (٤) في أكثر الأمر : ساقطة من د :

ما ، ط ، م (٦) وقد: فقد ط (٧) فشوش : فيشوش د || في : ساقطة من ط (٨) فهو : هو م |

الحصل : حصلت ط (٨ — ١٠) فقد ... ... القوس : ساقطة من م (١٠) هذه : الحداب ، د ، ط (١٠) أو أقل ب (١٤) له : إلى م (١٠) قان : قانه م المداب ، د ، ط (١٠) أو أقل : لا أن د ، سا | لا يكون : يكون د ، سا | الا يكون د ، سا | الله ساله الله يكون د ، سا | الله يكون الله ، ساله يكون الله ، ساله يكو

سحابا يتولد مع مثله هذا الأثر ، وكان ذلك السحاب مشرفا شاهقا وجهته حيث جهة الجبل . وظهر الأثر ، فوقع بصرى أول ما وقع على ذروته ومنتصف قوسه ، وتخيلت أنه ف ذلك السحاب ، فلما تأملت أسافله ، كان قائما فيابيلنا و بين الجبل قياما في الجو ، وأنه لولا الجبل لكان يتوهم أنه في السحاب الكدر . ورأيت القوس مرة وهي مرتسمة في الجو المضحى قدام جبل ، إلا أن ذلك الجو رطب مائي من غير ضباب ولا شيء ، وكان موضعه ما بيننا و بين الجبل لايزيد عليه ارتفاعه . ورأيت مرة أخرى قوسين عظيمتين تلي ذور تهما وأوسط حد بتيهما سحاب ، و يلي طرفيهما جبال ، فيرى كل واحد منهما كأنه مرتسم على الجبل وعلى السحاب ، و ذلك لأن البصر لا يفرق بين شفيفه و بين ما خلفه ، فيرى كأنه ملتصق به .

وقد تواترت منى هذه التجربة بعد ذلك مرارا ، فظهر لى أن السحاب الكدر ليس بصلح أن يكون مرآة البتة لحدوث هذا الخيال ، وإنما ينعكس للبصر منه عن هواه رطب منتشر فيه أ بزاء صغار من الماء مشفة صافية كالرش ، وليست بحيث تكدر وتزيل الإشفاف ، لكنها إذا لم يكن وراءها ملون لم تكن مرآة . وذلك كالبلورة ، فإنها إذا سترت من الجانب الآخر صارت مرآة في الجهة التي تليك ، وإن لم تستر وتركت ووراءها فضاء مشف غير محصور لم تكن مرآة . فيجب أن يكون في أكثر الأمر وراء هدا المواء الرطب شيء لايشف: إما جبل، وإما سحاب مظلم، حتى يرتسم هذا الأثرمنعكسا من الأجزاء المائية الشافة المنتشرة الواقعة في الجو ، دون البخارية الكدرة ، فإنها إذا كانت بخارية كدرة لم تصاح لذلك .

<sup>(</sup>۱) حيث : ساقطة من م ( ۲ ) وظهر : فناهر ب ، م || بصرى : البصر ب ، م || ومتصف : + من د ، سا || قرسه : قوس د ( ٤ ) وهي : ساقطة من د ، سا ( ه ) وطب : وطيب سا || وكان : فكان سا ( ٦ ) عظيدين : عظيدين ب ، سا ، م ( ٧ ) وأوسط : وواسطة سا ، ط ، م ؛ واسطة د || طرفيهما : طرفهما سا ، م || جبال : جبل م || واحد : ساقطة من د ، سا ، م || منهما : منها سا ( ٨ ) وطل السحاب : والسحاب د ، سا ، ط ، م من د ، سا ، م || منهما : منها سا ( ٨ ) وطل السحاب : والسحاب د ، سا ، ط ، م (١١ ) للبصر : البصر ب ، د، سا ، م ( ١٣ ) لكنها : لكن ب ( ١٤ ) سترت: استرت ط (١١ ) وإما سحاب : أو سحاب د ، سا ، ط ، م || الأثر : + فيه ط (١١ ) المنشرة : المنيرة د ، سا .

ورأينا منل هذا الحيال يتولد في أرجاء الماء إذا انتضع من أجنعة الآلة المنصوبة في وجه الماء رَشُّ ماه صغير الأجزاء طلَّى، توازيه الشمس ، فيحدث دائرة بالوان القوس. وكذلك إذا أخذ الإنسان المــاء في فمه ، ونفخه في الجو حذاء الشمس أو السراج . ورأينا الشمعة فيالحمام سُولِد حوالما من رطوية جو الحمام هذا الخيال؛ بل قد رأينا فيالفدوات حول الشمس خيالا هلالى الشكل قوسى اللون، والدبب فيه رطوبة المنتبه عن نومه، فكان إذا مسحت العين لم يظهر منه شيء . وقد رأينا في بعض الحمامات دذا الخيال منطبعا تمام الانطباع في حائط الحمام ، ليس على سبيل الحيال ، بل كان الشعاع يقم على جام الكوة فينفذ في الرش الملوء منه هواء الحمام ، ثم يقع على حائط الحمام وهو شعاع مضيء ، ثم بنعكس منه في الهواء الرشي إلى الحائط الآخر ألوان قوس مستقرة ليس مما تبرح موقعه بانتقال الناظر . وقد يحكي أن هذه الألوان تظهر من ماء يتشر من مجاديف السفن في البحر؛ ومن ضَمُّف بصره حتى صاركانه لا ينفذ في الحو نقد يتخيل له ذلك، يتخيل له أشاح أشياء أخرى ، وربمـا يخيل له شبح نفسه أمامه ، فإن الهواء يصير بالقياس إلى بصره محدودا منقطعا . وأكثر ما يعرض هذا الخيال حول السراج ، وما لایکون له شفیف ولون قوی فانه یری أرجوانیا ذا لون واحد . فالذی صح عندی أن مرآة هذا الأثر ليس هو بسحاب مظلم لا يشف ، بل هو جو رطب فيه أجزاء ماثية رشية كثيرة مشفة ، ولكنه يحتاج أن يكون خلفه مثل هذا السحاب أوجبل أو سترة أحرى من نفسه أو من غره .

وقد رأيت بجبل بين أبيورد و بين طوس، وهو مشرف جدا، كان قد أطبق تحته غيم عظيم عام، وهو دون ُقلّته بمسافة يعتد بها، لكن الهواء الذي فوته كان بهذه الصفة؛

<sup>(</sup>۲) رش ماه : ورش الماء ط (۲) الإنسان : إنسان سا || أو السراج : والسراج د |
| ورأينا : أو رأينا م ( ) عواليا : حولها د ، سا ( ه ) الشمس : الشمعة ب ، ط ، م |
| قوسى : قوى د || فيه : ساقطة من سا || رطو بة : الرطو بة سا (۱۰) وقد : قد م |
| من ماه : مما ب (۱۱) ومن : لمن ب || فقد : وقد م (۱۲) و يخفيل له : ساقطة من م || له : ساقطة من سا || أشباح : ساقطة من د (۱۳) يعرض : يكثر سا (۱۱) فالذي : والذي سا ، م |
| ما قطة من سا || أشباح : ساقطة من سا || بسماب : سحاب ب || هو (التانية ) : هواه ط || جو : ساقطة من م (۱۷) من غيره : غيره ب ، د ، ط ، م (۱۸) وهو : ساقطة من د ، سا .

وقد كانت ظهرت هذه القوس على النهام ، ونحن ننزل عنه إلى النهام ، فنرى هـذا الخيال ما بينها و بين النهام المتراكم متشبحا على السحاب ، منثلم الاستدارة ، لِصْق الجبل ، لا ينقص عن الدائرة إلا قدر ما يكسره الجبل . وكما كلما أمعنا في النزول صغر قدره و تقص قطره ، حتى صارت دائرة صغيرة جدا ، لأن قربها منا و بعدالشمس عنها كان يزيد و يصير المخروط البصرى أصغر قطعا ، فلما قربنا من السحاب وكدنا نخوض فيه اضمحل ، ولم يتخيل بعد . ه فهذا هو صورة المرآة التي تُخيِّل هذا الخيال . وأما لونه فلعله إنحا لا يكون منيرا أبيض ، فهذا هر صورة منازير ، ليس كما يرى في الهالة . فلذلك يختلط الضوء الخيالى بشئ من جنس الظلمة ، فتولد حرة وأرجوانية وغير ذلك .

وأما شكله ، فأعلم أنه يجب أن يكون مستديرا ، وأعلم طنه وهو ما قد دلات عايه . ولذلك فإن الشمس إذا كانت على الأفق وجب ضرورة أن ترى من القوس نصف دائرة ، . وذلك لأن القوس ليس وضعها وضع الحالة موازيا للارض حتى يكون جميع ما تخيله مرئيا ، فيرى الخيال ، وإنها وضع القوس وضع مقاطع للانق لا موازله . فإذا كانت الشمس على الأنق قطعت الأفق من الدائرة الموهومة له نصفها لا محالة ، فإن ارتفت الشمس ارتفع عور المنطقة ، فانحطت المنطقة لا عالة ، فنقصت القوس لا محالة . الشمس ارتفع عور المنطقة ، فانحطت المنطقة لا عالة ، فنقصت القوس لا محالة . حتى إذا ارتفعت الشمس ارتفع عدد القوس في بعض البلاد في الشناء في أنصاف النهار . ولا تحدث في الصيف ، لقلة ارتفاع الشمس في أنصاف نهار الشناء وكثرته في أنصاف غيار الصيف .

<sup>(</sup>۱) كانت: كان د ، سا (۲) متشبعا : سابطة من د | السعاب : ساقطة من د | سنم : + في ط | لحق : لعسيق ط ؛ لشق طا (٤) صارت : صار د ، سا | عب : عا طا | يزيد : يزيده م (٥) بعد : بعدا م (٦) تحيل : تحيلت ط | إنما : إنه إنما م ؛ طا | يزيد : يزيده م (٥) بعد : بعدا م (٢) تحيل تط إ إنما : إنه إنما م ؛ ساقطة من سا | لا يكون : يكون م (٧) مراته : ما أيته ب ، مراته د ، ما الخيالى : الخيال د (١٠) ولذلك : وكذلك م (١٠) وجب : يرجب د ، سا بعيدة : ساقطة من سا (١٢) الاثن د ، سا ، ط | فانحطت المنطقة : ساقطة من د (١٥) حد كان : ساقطة من سا (١٥) لفلة : لعلة سا .

وكلما كانت أصفر منه كانت أكبر . وفي الحالة الأولى تكون أقوم على الأفقى ، وفي الحالة وكلما كانت أصفر منه كانت أكبر . وفي الحالة الأولى تكون أقوم على الأفقى ، وفي الحالة النانية تكون زاويتها على الأفق مما يلى الجهة التى تفارقها الشمس . وأما وجوب كون الألوان ثلاثة ، ومرافقة لون أصفر إياها ، وما يرى معها في الأحيان بأعانها ، وترتيبها ، الألوان ثلاثة ، ومرافقة لون أصفر إياها ، وما يرى معها في الأحيان بأعانها ، وترتيبها ، فليس يمكنني أن أقف على السهب فيه . والذي يقال إن السبب فيه اختلاف وضع سحابتين وامتزاج لون ثالث منهما فشئ لا أصل له ، ولا هناك سحابتان بوجه من الوجوه ، بل يجوز أن ترتيم في جو متشابه الأحوال قوس مع ثلاثة أحوال . ولا ما قيل إن الناحية العليا تكون أقرب إلى الشمس ، وانمكاس البصر يكون أقوى فترى حرة ناصعة ، وأن الناحية السفلى أبعد منها وأقل لذلك إشراقا فيرى في الطوق الثاني حرة إلى السواد وهو الأرجواني، وأنه يتسولد فيا بينهما لون كراثي كأنه مركب من إشراق حموة الفوقاني وكدر ظلمة السفلاني ، فكله ليس بشئ لأن الأولى هو أن يكون الأقرب ناصع الحرة ، ثم لا يزال السفلاني ، فكله ليس بشئ لأن الأولى هو أن يكون الأقرب ناصع الحرة ، ثم لا يزال كذلك على التدريج يضرب إلى الأرجوانية والقتمة ، فيكون طرفه الآخر أقتم أرجوانيا .

وأما انفصال هذه الألوان بعضها عن بعض حتى يكون عرض واحد متشابه الحمرة وآخر متشابه الأرجوانية وبينهما قطع ، فلا معنى له .

وليس فى ذلك الرش اختلاف استعداد . ولولا ذلك لكان لا تتبدل بالقرب والبعد مواقع تلك الألوان . فإنك كلما قربت من الموضع الأول انتقل وترك كل لون على تدريجه، وكلما بعدت انتقل إلى خلاف ذلك . لأن الانتقال الأول متباعد عن مقامك الأول ، والنانى متقارب إليه ، وكلما علوت علا معك ، وكلما نزلت نزل معك ، قتجد كل بقعة

<sup>(</sup>۱) أى من دائرة أصغر : ساقطة من سا ؛ أى من دائرة م (۲) منه : نسبة د ، سا ، ط
(٣) دائرتها : ذاتها م · (٤) ارتفعت : إ من سا | إلى : ساقطة من م (٥) وما يرى :
ربما وئرى د ؛ ربما وئرى سا ، ط ، م · (۲) فيه (النائيسة) : ساقطة من سا || حما بتين :
حما بين ب ، سا (١٠) فى : ساقطة من د ، سا (١١) حمرة : الحمرة ط ، (١٢) فكله : وكله ب
|| بشى : كنى سا (١٣) كذلك : ساقطة من د ، سا (١٦) فى ذلك : كذلك م ، (١٧) الموضع :
المواضع م || الأول : ساقطة من سا || وترك : وتزل ب ، سا ، (١٩) وكلما (الأول) : كلما م || تزل :
ساقطة من م .

مالحة لكل لون . ولو أمكنك أن تقرب الشمس إليك لقربت القوس منك وكبرت ، ولو أمكنك أن تزيدها بعدا محسوسا تباهدت القوس عنك وصغوت . وبعض من لا يحقق ظن أنك إذا قربت من القوس قربت منك وإذا بعدت بعدت عنك ، وهو خطأ . وثولًد هذا الكراثي أيضا بين الأرجواني والأحمر الناصع بديع . فإن اللون الممتزج منهما شي، هو أشد نصوعا من الأرجواني وأشد أرجوانية من الناصع ، لا اون وكر اثى لا مناسبة له مع واحد منهما . ولأن يتولد الكراثي بين الأصفر وبين الأسود والنيل ، أولى من أن يتولد بين أحمر ناصع وبين أرجواني .

و بالجملة فإن أصحابت من المشائين لم يأتوا في أمر هذه الألوان وهذه الفصول بشيء فهمته ، وعسى أن يكون عند غيرى منه ما يفهمه ونفهمه . ولعلك تحب أن لا تطلب علة هذه الألوان كلها في المرآة ، ولا في ذى الشبح ، بل في بصرك ، بأن تعلم أن لا حقيقة للشبح في الرآة ، ولا اختلاف للون في المرثى . ولعل الأولى أن تطلب في بصرك ، ثم تطلب أن في الراكد القائم الذى لا يتبدل ، كيف تختلف الألوان أيضا ؟ واجهد في هذا جهدك ، ستصل إليه .

وهذه الفوس في أكثر الأمر يلي الأرض منها اون، ويلي الجو منها لون، يشتدان معاعند الوسط، وربحاكان في الوسط اون آخر غير ذينك. والذي أحدسه من أمر هذه القوس، الست وانقا به بعد، حتى أودعه كتابي هذا . لكنى أعلم بالجملة أنه خيال، وأنه لا يمكن أن يكون منه أكثر من قوسين، لأن الثاني منهما يكاد أن لا يظهر، فالنااث كيف نطمع فيه ؟ ومعنى قولى لا يمكن ههنا وفيا يجرى مجراه، هو أنه بعيد، ليس أنه مستحيل .

<sup>(</sup>۱) وكبرت: ولكبرت م (۳) بعدت بعدت م بعدت م ااعك : ملك ب | وهو : وهذا سا . (٤) هذا : ساقطة من م (٥) لالون : لأن لون ط (٦) ولأن يتولد : ولا يتولد د (٧) والنيل : النيل ط | نامع : ساقطة من ط (٩) ونفهمه : ساقطة من م (٩) تحب أن لا تطلب : أن لا تحلب ط (١١) الون : اللون د ، ط | ولمل : ظلل د ، ط ، م ، فعل سا لا تطلب : أن لا تحب أن تطلب ط (١١) الون : اللون د ، ط | ولمل : ظلل د ، ط ، م ، فعل سا (١٢) أن في : بأن في ط ، في أن م (١٣) الله : + وتفهمه ط ، (١٤) وهذه : وهذا ط | أنها (الأول والثانية ) : منه د ، سا ، ط ، (١٤) منها : ساقطة من سا (١٥) غير ذيك : يحاذيك وما سا | لا يظهر : يظهر د (١٨) وفيا : وما سا | البيد : ساقطة من م | لا يظهر : يظهر د (١٨) وفيا :

فهذا مقدار معرفتی من أصر القوس وسائر ما بق فیه یجب أن يطلب من عند غيری .

وأما الشيسات فإنها خيالات كالشهوس عن مراى ، شدمة الاتصال والصقالة ، تكون في جنبة الشمس، فتؤدى شكلها ولونها، أو تقبل ضوءا شديدا في نفسها، وتشرق على ضرها بضوئها ، وتعكمها أيضا . وأما النيازك فإنها أيضا خيالات في لون قوس قزح، إلا أنها ترى مستقيمة ، لأنها تكون في جنبة الشمس عنة عنها أو يسرة لا تعتبا ولا أمامها . وسهب استقامتها أنها إما أن تكون قطعا صفارا من دوائركبار فترى مستقيمة لا سمما إذا توالت من محب، وإما لأن مقام الناظر وأوضاع السحب بحيث يرى المنحدب مستقيا . وليس مايقال فمها إنه عن سحابتين أيضا أو أكثر بشيء، كاليس ماقبل من ذلك في القوس بشيء . ولو كان بحسب اختلاف سحب لا مفقت مداخلة الألوان عن تركيب الأصباغ مختلفة الأشكال والوضعُ من الشمس واحد . وقلما تكون هذه عندكون الشمس في نصف النهار، بل عندالطلوع والفروب، لاسما عندالغروب، ففي ذلك الوقت يكثر بمدالسحاب. وكثيرا ما تنفق لهذه أن تساير الشمس طالعة وغارية ، وذلك لأن الشمس في هذا الوقت تحلل السحاب الرقيق في الأكثر . وهذه الشميسات تدل على الطر ، لأنها تدل على وفور أنخرة رطبة . قال بعضهم : إنها إن كانت شمالية عن الشمس قلت دلالتها هذه، وإن كانت جنو بية اشتدت. وقد غفل هذا عن أن السحب التي عنها تنادى هذه الحيالات لا يباغ بعدها عنا أن تتمزما بين شمالها من جنوبها ، وأنه لابيعد أن يكون ما هو شمالي عندنا يصير جنوبيا منا عن فراسخ فريبة ، والجنو بي شماليا .

<sup>(</sup>١) فيه : ما قطة من ب ، م . (٣) مراى : مرايا ب ، مرائى ط | شديدة : شديد د ، سا ، ط ، م . (٤) تكون : ترى سا || ولونها : أو لونها ط || نفسها ط . (٧) أنها : (٩) عنها : عنه د ، سا || لاتحته ولا أمامه : لا تحته ولا أمامه : ، سا ، ط (٧) أنها : ساقطة من ط || فترى : وترى سا (٨) من : في د ، سا ، ط (٩) سحابتين : ب ، د ، سا || بثى ، : ساقطة من م || ليس : ساقطة من م (١٠) بحسب : بحب م || لانفقت : لانقت سا || مداخلة : بداخله ط || عن تركيب : مركبة د ، سا ، ط . (١٣) لاسها : ولا سيا د ، ط || تمسدد : تجدد ب ، م (١٣) وذلك : ساقطة من سا (١٤) الشميسات : الشمسيات ط (١٦) عنها : ساقطة من م . (١٧) شماليها عن جنوبها ط || وانه : وأن د . (١٨) والحوب : والمنوب ط .

وقد حاول بعض الطبيعيين في تعليل مايرى من القوس تارة نصف دائرة وتارة أقل ، فقال : إن ذلك بسببأن الشمس إذا كانت فالأفق كان الذي يليها نصف طوق الشمس، وإذا ارتفعت جمل ذلك ينقص شيئا . وهذا شيء لم أفهمه ، ولا اشتهيت أن أفهمه .

والقمر قد يحدث قوسا خياليا ؛ لا يكون له ألوان ، وذلك لأنه لا يكون في السالم من الضدوه ليلا ما يكون نهاوا ، حتى يرى ضوه ينعكس رؤية ضعيفة مغلوبة بالضوء الساطع في النواحى، نيرى بعضه مثلا أحمر ، وبعضه بالخلاف؛ بل الأشياء البراقة ، والمضيئة ، والعاكسة للنور ، ترى في الليل رؤية واضحة جدا ، غيرمغلوبة بضوء ظالب . ولذلك ما كانت النارترى في النهار حمراء وأرجوانية مكسرة النور ، وترى في الليل بيضاء منيرة ، وذلك بسبب ظبة ضدوء الشمس في النهار ، فيكون خيال ضوء القمر في السحاب أضوأ من لون السحاب في الليل فيرى أيض ، وخيال ضوء الشمس عن شيء بعيدمنه يكون أقل ضوءا من ضوءالنهاد ، فيرى ملونا ، لا شديد الإشراق ، وأما قوس الليل فإنه إنما يقع في الأحيان وعلى سبيل الندرة ، فإنها تختاج في تكونها إلى أن يكون النير شديد الإضاءة حتى ينعكس منه خياله ، فإن الأشياء الضعيفة اللون لا ينمكس عنهاضوؤها انمكاسا يظهر ، وأن يكون أيضا الجو فإن الأشياء اللمنية الإضاءة عندما يتبدر في الشهر مرة ، فيقل أن يجتمع تبدره والاستعداد ، كانه الإضاءة عندما يتبدر في الشهر مرة ، فيقل أن يجتمع تبدره والاستعداد يكون القمر شديد الإضاءة عندما يتبدر في الشهر مرة ، فيقل أن يجتمع تبدره والاستعداد السام من الجو ، فاهذا لا تتولد قوسه إلا في الندرة .

 <sup>(</sup>٣) بعل : حصل د || أفهمه (الأولى) : افهم د ، سا ، ط || أفهم (الناتية) : أفهم ط
 (٥) ينعكس : منعكس ط (٣) والمفيئة : المفيئة ط (٧) رؤية : برؤية ط (٨) وأرجوانية : وأرجوانيا د ، سا || منكسرة : منكسر د ، سا ، ط || النور : الملون سا (٩) في (الناتية) : عن د ، سا
 (١٠) ضوءا : ضوءط . (١٣) ينعكس : لا ينعكس سا . (١٣) ضوؤها : صورها د ، ط ، م .
 (١٦) فلهذا : ولهذا سا .

### الفصل الرابع

#### ( د ) فصل في الرياح

وقد حان لنا أن تتكلم في أص الرياح ، فنقول : كما أن المطروما يجرى بجراه إنما يتولد عن البخار الرطب، فكذلك الريح وما يجرى مجراها تتولد عن البخار اليابس الذى هو الدخان . و يتولد عنه على وجهين : أحدهما أكثرى والآخر أقلى . أما الأكثرى فإذا صهدت ادخنة كثيرة إلى فوق، ثم عرض لها أن ثقلت فهبطت لبرد أصابها ، أو لأنها قد حبستها حركة الهواء العالى عن النفوذ ، فرجعت تارة مطبعة لحركة ذلك الهواء في جهة ، وتارة في جهة أخرى . وذلك أنه ليس يلزم في المدفع الى فوق ماظنه بعض المتشككين أنه إذا ضغط من فوق إلى أسفل بحركة معارضة ، يكون لا إلى أسفل، بل إلى جهة أن يلزم تلك الجهة . فربما أوجبت هيئة صعوده وهيئة لحوق المادة به أن ينكس إلى خلاف جهة المتحرك الماس كما يقدر على طبعة عالى جهة مركة نفسه، المتحرك الماس كما يقدر على صرفه الى جهة حركة نفسه، وتارة إلى خلاف المجهة بالذه إلى جهة حركة نفسه، وتارة إلى خلاف المحلف بالحرف المحاول غلاف تلك الحمو المتحرك الماس ولا يقدر على الصرف .

فلهذا السبب ما توجد الربح بعد صعودها ما ثلة فى حركتها النازلة إلى جانب وجانب ، وربح اضطرها أيضا إلى ذلك هيئة ما يتصعد من تحت ، فحصص لها ذلك جانبا ، ومنعها من أن تنزل سافلا على الاستقامة ، وهذا الجنس من الرياح فى أكثر الأمر تتحرك قبلها سحب ، ثم تهب هى . وكثيرا ما رأينا الأبخرة والأدخنة المتصعدة من الأتونات وما يجرى مجراها ، يعرض لها أن تنزل من أقصى الجو بعد ارتفاعها ، والجو سجسج ، فيندر بهبوب و ياح عاصفة .

<sup>(</sup>٢) فصل : الفصل الرابع دنم ؛ فصل ط (٦) فاذا : ساقلة من م (٧) فهبطت : وهبطت م إلى أو لأنها : ولأنها ط إلى حبستها : حبسها ب دد، سا ، م (٩) المتشككين : المتشكين م (١٠) من المنط : أضغط ط (١٣) المانع : النابع ط ؛ المنافع م إلى جهته ب ، م (١٣) على (الأول) : ساقطة من م . (١٣) من : + صعود مادتها في إلى الحص : يخصص م . (١٩) مجسج : حبيج ط ؛ شبح م [ السجسج ، الهوا، المعتدل بين الحر والبرد ( اللسان ) ] .

وهذه الرياح التى تصرف الأدخنة من غير قسر ، فهى فى أكثر الأمر لاتكون قوية فى ابتداء وصولها . وكان أصحابنا يتأملون ذلك وينذرون بحدوث رياح قوية فى الوقت فيصيبون ، ويتعجب الحاضرون . فهذا هو الأمر الأكثرى فى تولد الرياح .

ومن الرياح أيضا ماسولد قبل إنتهاء الأدخنة إلى معاوقة الحركة العالية،وقبل انتهائها إلى حيز النبريد. وذلك حن ما تكون هذه الأدخنة المتصعدة تنصرف إلى جهة ما انصرافا و قويا، لعلة غير الوصول إلى العلو المحض. وذلك إما لأن لها منفذًا متعرجًا في التصعد، وإما لرياح باردة هالة فوقها تمنمها عن الارتقاء وتصرفها من حيث تلاقمها إلى أولى الجهات بوضعها ، وإما لرياح أخرى تلتقي بها . ويتفق أن تتلاحق أيضا أدخنة أخرى تمدها ، إما من مصمدها ، وإما من منابع أخرى ، فتنصل بهاكالعيون للأودية . فينئذ تتصل رياح قوية في تلك الجلهة ، لاستمرار الانصال، وقوة انجذاب البعض إثر البعض، وخصوصا إذا أصابها برد يحهمها من الصمود، وينقلها، ويميلها إلىالهبوط منجرة بعضها إثر بعض. وربما هبت الريح لحركة الهواء وحدها إذا تخلخل جهة من الهواء للسخونة فانبسط فسال له الهواء . لكن الريح بالحقيقة ما يتولد عن الدخان اليابس؛ واوكان الهواء مادة الريح ، لما كان يمتد هبو به زمانا طو يلا ؛ بل مقدار ما يحركه شيء أو يخاخله . وكثيرا ما تهب الرياح ، ونحن نعلم أن الشـــمس قد خلخلت في ممرها ما من شأنه أن يتخلخل ، وكذيرا ممر ما تهب رياح من جهات مقابلة للجهات التي منها يتوقع ما يكون من خلخلة الشمس . ومما يدل على أن مادة الربح غير مادة المطر ، الذي هو البخار الرطب ، هو أنهما في أكثر الأمر يتمانعان . والسنة التي يكثر فيها المطر لكثرةالبخار الرطب تقل الرياح ، والسنة التي تكثر فيها الرياج تكون سنة جدب وقلة مطر . لكنه كثيرًا ما يتفق أن يمين المطرعل

<sup>(</sup>۱) قسر: أن تنشرط ؛ نشر م || لا تكون : تكون ب ، م ؛ ليس تلون ط ، (٤) معاوفة : معاقدط ، معاونة م || العالية : الغالبة ب (٥) الأدخنة : الأرض م (٧-٧) و إما لرياح : أو لرياح ط ، م (٩) مابع : منافع م || فتصل به ا : فتصل به ط (١١) منجرة : محيرة م ، (١٢) لحركة : محركة ط || وحدها : وحده د || وحدها ... ... الهواه : ساقطة من م (١٥) خلخلت : خلخل ب ، د ، سا ، ط || مرها : محره ب ، د ، سا ، ط || مرها : محره ب ، ط ، ط || فتلخل : مخلخله د ، سا ، ط || الرطب : د ، سا ، ط || الرطب : منافطة من م (١٥) المعرد : بعض م .

حدوث الربح تارة بأن يبل الأرض ، فيعدها لأن يتصعد منها دخان ، فإن الرطوبة تمين على تحلل اليابس وتصعده ، وتارة بما يبرد البخار الدخانى فيعطفه ، كما أنه قد يسكنه بمنع حدوث البخار الدخانى وقهره والربح أيضا كثيرا ما تعين على تولد المطر بأن تجمع السحاب أو بأن تقبض برودة السحاب إلى باطن ، للتعاقب المذكور أو تمين على تحلل ما فيه من البخار الدخانى، أو تكون متولدة عن المتفصل منه من البخار الدخانى فيبرد بانفصاله . وإن كانت باردة أعاثت أيضا بالتبريد . وأما فى أكثر الأمر فإن المطريبل البخار الدخائى ويثقله ويجده ويمنعه أن يصعد أو يتصل بعض ببعض . فإذا نزل بثقله المستفاد عن الترطيب ، ضعفت حركته . وكذلك الربح فى أكثر الأمر تحلل السحاب وتاطف مادته بحرارتها ، أو تبدده بحركتها .

روبالجلة فإن مبادئ هبوب الرياح كيف كانت توجب الصحو بما تبدد . وليس يمكن هندى أن نعطى الرياح المختلفة أحكاما في المعونة على المطرأو الصحو كلية بحسب البلدان كلها ، بل يجب أن يختص بالبقاع المختلفة لهما أحكام خاصة . والرياح المولدة للسحاب تسمى رياحا سحابية، واسم الرياح السحابية يقع في الأكثر، بحسب عاداتنا على هذه الرياح وقد يقال رياح سحابية ، وخصوصا في القديم ، لماكان من الرياح ينفصل عن السحاب إلى ناحية الأرض، ولأنها منضغطة مقسورة فهى قوية العصف جاعفة مفرقة . والزو بعة أكثرها من الرياح السحابية النقيلة الرطبة التي تندفع إلى فوق فنصدم سحابة فتلونها وتصرفها فنستدبر نازلة ، وهذه أرداًها . ور بما زادها تعرج المنافذ الذافا وتلولها ،

كما يعرض للشعر أن ينجعد بسبب التواء منهته من المسام . و ربحـا كانت الزوبعة من مادة ربيعة هبطت إلى أسفل، وقرعت الأرض، ثم انلنت، فلقيتها ربح أخرى من جنسها فارتها .

وعلامة الزوبعة النازلة أن تكون لفائفها تصمد وتنزل معا، كالراقص. وعلامة الصاعدة أن لاترى للفائفها إلا الصعود. و إنما يعوض لها كل ذلك النشكل، ثم يلزمها، لثقل طبعها، وتخونة جوهرها ، لرطوبتها . ولو كانت لطيفة ، لم يلزمها ذلك النشكل .

وقد تحدث الزوبعة أيضا من تلاقى ريحين شديدتين أو غير شديدتين . وربحا كانت شديدة قوية ثابتة تقلع الأشجار وتختطف المراكب من البحر. وربما اشتمات على طائفة من السحاب أو غيره فترى كأن تنينا يطير في الجو. والرياح التي تبتدئ من السحاب متصلة المادة ، منها ساذجة ، ومنها ملتهبة صاعقة ؛ وشرها الصاعقة الزوبسية . وقد يقال رياح صحابية على الكذب لرياح تهب ، فعارضتها رياح صحابية ، فعرفتها معها ، كالجزء منها ، ١٠ أو التي منعتها الرياح السحابية عن الهبوب ، فلما انقضت هبت ، فظنت صحابية .

والمهاب المحدودة للرياح اثناعشر، لأن الأفق يتحدد باثنى عشر حدا، ثلاثة مشارق، وثلاثة منارب، وثلاثة مشارق، وثلاثة منارب، وثلاث نقط شمالية ، وثلاث نقط جنوبية . فالمشارق الثلاثة : مشرق الاعتدال، ومشرق الصيف ، وهو مطلع نقطة السرطان ، ومشرق الشناء وهو مطلع نقطة الجدى ، ويقا بلها منارب ثلاثة . والنقط الشمالية والجنوبية الثلاث تقاطم خط نصف النهار والأفق، ونقطتا تقاطع دائرتين موازيتين لدائرة نصف النهار ، مماستين للدائرتين الدائرة الطهور والخاء، من غير قطع .

ولهذه الرياح أسام باليونانية و بالعربية ايست تحضرنا الآن ، والمشهورات عند العرب ريح الشال ، وريح الجنوب ، والصبا وهي المشرقية ، والدُّبُور وهي المغرية ، والبواق

<sup>(</sup>۱) يَجْمِد: سَاقِطَة مَنْ سَا (۲) اثلثت: انبثت د، م؛ انبث ط | فلقيتها: فلقيها ب، ط (٤) وإنما: وربما ط | التشكل دا م. (٦) أو غير شديدتين : ساقطة من م التشكل دا م. (٦) أو غير شديدتين : ساقطة من م التشكل دا م. (٦) أو غير شديدتين : ساقطة من م فرقى (٧) المراكب : المركب م || من البحر : ساقطة من م || اشتملت : استصات ط (٨) فترى : فرقى دا ما ط المن نفينا: كأنه تنين ط، م (٨ - ١١) والرياح ... عايمة : ساقطة من م (٩ - ١٠) وياح عايية (الأولى) : الرياح البحابية ط (١٠) لرياح : + تب د ، ساء ط || فعارضها : فعارضها ب ، م ، (٢) لرياح : الشرقية ط || وهي المغربية : ساقطة من د ، سا || المغربية : ساقطة من د ، سا || المغربية : الشرقية ط || وهي المغربية : ساقطة من د ، سا || المغربية :

تسمى نكباه . ويشبه أن تكون هذه الأربع هى الغالبة ، ومن الأربع الشهال والجنوب ، فإن مهبيهما مستعدان لأن تتولد منهما الرياح صند تأثير الشمس استعدادا شديدا . ومن الناس من يجعل الربح المغربية لبردها في عداد الشهال ، والمشرقية لحرها في عداد الجنوب . فتكون أمهات الرياح عنده ريحين : فالرياح التي تأتى من ناحية الشهال ، هي أبرد الرياح . وذلك لأن معنى قولنا إنها شمالية ، هي أنها تكون شمالية بالقياس إلى بلادنا . وناحية الشهال منا باردة ، وفيها جبال وثلوج كثيرة ، فتبرد الرياح المارة بها إلينا . فإن جاز أن تمتد إلى ناحية الجنوب لم يبعد أن تسخن بمرورها بالبلاد الحارة .

والجنوية هي أسخن الرياح ، لأنها إنما تصل إلى ديارنا وقد جاوزت بلادا هرقة حارة أو ابتدأت منها إن كانت تلك قلما تصل إلينا . فالجنوية ، و إرب فرضناها منها ابتدأت من موضع بارد ، فلا محالة أنها إذا وصلت إلينا تكون قد سخنت ؛ فكيف ما كان منها مهبه ومبدؤه من المواضع الحارة ، ولذلك هي كدرة ، و إن كانت ابتدأت من صفاء ؛ وهي أيضا كدرة رطبة لما يخالطها من بخارات عفنة من أبخرة من البحار التي في جهة الجنوب منا . وهذا في أكثر الأمر .

وقد يمكن أن تهب رياح من نواحى جنوبية قريبة منا باردة فتبرّد ، وأن تهب رياح من أبه منا به ، منالية وتلقى البحار والبوادى الرمضة وتحل أبخرتها فنسخّن . ولكن الحكم الذى حكمنا به ، إنما هو حكم مجسب الأغلب من البلدان ، وبحسب رياح تأتى بالحقيقة من بعد .

وأما الرياح المشرقية والمغربية فيجب أن تكون أقرب الى الاعتدال ، وأن يقع لهـــا اختلاف كبير بسبب اختلاف البلدان الكائن بسبب البحار والجيال .

<sup>(</sup>٣) الربح : الرياح م || المغربية : الغربية ب || لحرها : ساقطة من د ، سا ، ط ، م ، و ، البحاد والجبال : ساقطة من م (٤) أمهات الرياح : الأمهات ب (١٠) فالرياح التي آتي . . . البحاد والجبال : ساقطة من م (٥) وذلك : ساقطة من ب (٦) المارة : المحادة ط (١٥) تصل : تتصل د || محرقة : محرقة د ، سا ، ط ، (١٠) موضع : مواضع د || بارد : باردة د (١١) منها : ساقطة من سا (١٢) من (الثالثة) : ساقطة من د ، سا وصدي : وتسخن د ، سا ، ط .

والرياح المشرقية تأتينا ونحن لاعلى طرف البحر ، مارة على اليهس متسخنة بالشمس ؛ وأما المغربية فتأتينا مارة على البحار . والمشرق أسخن من المغرب لأنه أكثر يبسا وبرية ، وإنما البحر في جانبين منه فقط ، وقد تتباعد العارة عنه فيها .

وكان القدماء ينسبون الريح الشرقية الصيفية، أعنى التى من مشرق الصيف، إلى أنها فعالة للسحب جذابة لها . والريح الشرقية الشتوية إلى أنها تجفف إبتداء ، ثم ترطب التهاه . وتجفف ابتداء لأنها تحلل الموجود من البخاوات الجامدات . فإذا حللت الجامد ، أثارت وياحا جديدة . ويجعلون الغربية الجنوبية مقابلة للشرقية الصيفية ، وينسبون الشهالية الشرقية والغربية الصيفية ، والغربية خريفية والغربية الما تثير الثلوج . ووجدوا المشرقية ربيعية صيفية ، والغربية خريفية شتوبة .

وهذه أحكام تنغير مجسب المعمورة . ولكن تشترك فى أن كل ريح إنما يستد هبوبها . . ويتصل بأن تكون الشمس فى جهتها ، وأن الشمس لا تقدر على إحداث ريح قوية من جبته جامدة ، وفى الأول إنما تحلل . وأن أحكامها فى الشهال بالقياس إلينا أعجل منها فى الحنوب . والصيف تقل فيه الريح لعوز المادة ، والشتاء تقل فيه لعوز الفاصل ور بما اتفق أن تكثر ، إذا اتفق من الأسباب ما يضاد المانمين . وقد يتفق أيضا أن تقل فى الربيع للجمود ، وفى الحريف لليبس إلى أن يستعيد بالنشف أو بالمطر بلة . فإن الجامد والإبس الصرف لا يدخنان ولا يبخران .

والرياح الباردة قدتختلف، فتكون أبرد وأقل بردا، وهى،ننوع واحد. وكذلك الحارة قدتكون أحر،وأقل حرا،وهي من نوع واحد. والسهب فيذلك اختلاف يعرض لمــا تمر به

<sup>(</sup>١) ونحن: ونجيء د ، ط ، م | لا على : على سا ، (٣) وبرية : وتربته طا (٣) فيها : فيهما ط ؛ ساقطة من د (٤) الربح الشرقية : الرياح المشرقية ب؛ الربح الشرقية ط (٥) لما : ساقطة من م (٦) تجفف ابنداه : ساقطة من ط | البخارات : ساقطة من سا | ابلما مدات : ساقطة من ب ، د ، م | افإذا : وإذا سا | احللت: طابت شا ؛ تحالت ط (٧) الفرية : المنرية ط || مقابلة : مقاوبة ب ، د ، سا ، م || للشرقية : الشرقية ط || وينجون : ويعدون د ؛ ويعزون سا ؛ ويتغزون ط (١١) جعتها : جنها د ، ط ؛ جنبتها سا || لاتقدر : لا تقتدر سا ، ط (١٢) جنبة : المنطقة من سا || أن تقل : ساقطة من ما ؛ ستفية ط .

من البلاد والمادة التي صنها تكون، والفصل من فصول السنة. وما كان من هذه الرياح متضادة، فقلما يتفق لها الهبوب معا و لاسيما ما كانت كذلك بالحقيقة، وكانت من أبعد الطرفين و إما من موضمين متقار بين شما لا وجنو با فقد تهب لأن السهب الفاعل للرياح وهوالشمس لا يكون ما ثلا في وقت واحد إلى الجهتين المتضادتين في انفق لا بسهب في الفاعل ، بل بسبب في المنفعل ، حدثت زو بعة ، وقهرت إحداهما الأخرى ، وأكثر ما تحدث تحدث ربيعا وخريفا ، لأن الشمس لا تكون قد سارت عن إحدى الجهتين إلى الأخرى سيرا بعيدا . وأولى الوقتين به الحريف ، لأن النظام فيه أقل. وقد يتفق في بعض البلاد أن توجد ريح دون ضدها

والرياح المتضادة قد يعرض له ان تتعاون على فعل واحد تعاون الريحين المتضادتين المتضادتين المتضادتين المتناء والثانية من مشرق العيف. فإنهما تتعاونان على ترطيب الهواء، لأن كل واحد منهما مرطب، هذا لشهاليته ، وذلك لمغربيته البحرية . وأما الغير المتضادة فلا تقانعان في هبوبهما ، ولكن يتفق لها تارة أن تتعاونا وتارة أن لا تتعاونا . ويتفق للريح الواحدة أن يضاد مبدؤها منتهاها ، مثل الريح الهابة من المشرق الشترى فإنها تحدث أولا يبسا . قالوا : لأن الشمس كما تشرق، تجفف الرطوبة المجتمعة ليلا، وتحلل . ثم إذا

ثم للرياح خواص تختص بكل واحدة منها ؛ يجب أن يتعرف ذلك من الكتب الجزئية . ومن شأن الرياح الاثنتي عشرة أن تهب كل واحدة منها عند ميل الشمس إلى جوته ،

<sup>(</sup>۱) عبا : عه د | | تكون : يتكون م || والفصل : والفصل ب (۲) لا سيا : ولا سيام |
| وكانت من : وكان من ب (۳) فقد تهب : تهب سا ؛ ساقطة من ده م (۵) المتفاد تين :
+ معاب || في الفاعل : في فاعل ب ؛ الفاعل ط ، م (۵) حدثت : حدث د ، سا ، ط | |
وقهرت إحداهما الأخرى : وقهر أحدهما ب ، م ؛ وقهرت إحداهما د ، ط || ما تحدث تحدث :
ما تحدث ب (۲) سارت : سافرت د ، سا || الجهيين : الجنبين ط || سيرا : سفرا د ، سا ، ط ، (۱) والثانية : والثانى (۷) النظام : البطاح د ، ط ، (۹) المتضاد تين : المتنبين ط || الغريته : لغريتها ط || الغير : واثانى غير م (۱۲) فلا تمان ن : ولا تمان ن : تمان د ، سا ، ط ، م || تمان ن : تمان د ، سا ، ط ، م || تمان ن : تمان د ، سا ، ط ، م || وتارة أن لا تمان ن : وتنفق أن لا تمان ن ، سا ، ط ، م || واحدة : واحد ب ، د ، سا ، ط ، واحدة : واحد ب ، د ، سا ، ط ، واحدة : واحد ب ، د ، سا ، ط ،

۱۰

ولكن ليس في أول ما تصل إليه، وخصوصا الشهالية والجنوبية ، لأن الشهالية والجنوبية لاتهب كما توافي الشمس ناحيتها أولا ، وذلك لأن الشمس تحلل الحاصل من البخار والدخان لقربها ، ولا تقدر على أن تحلل الجامد من الرطوبات إلى البخار بسرعة في أول وصولها . وما لم تحللها وتسيلها وتبل بها الأرض ، لا تعد الأرض لأن تدخن عن الحرارة دخانا كثيرا . فإن الأرضية تعين على تصعيدها عالطة المائية . ولهذه العلة قد تتأخر عشرين يوما ، وخصوصا الجنوبية التي لا تهب صند القطب ، بل تهب من دون البحر من الأرض اليابسة ، لأن اليابس أبطأ انحلالا . فلذلك هذه الرياح تتأخر قريبا من شهرين ، وتسمى البيضاء لإحداثها الصحو ، وبيضية فلذلك هذه الرياح تتأخر قريبا من شهرين ، وتسمى البيضاء لإحداثها الصحو ، وبيضية المنوبية صيفا ، ولكن السبب في أنها لم تقل أن الرياح الشهالية تنقل إلى تلك الجهة ١٠ الحنوبية صيفا ، ولكن السبب في أنها لم تقل أن الرياح الشهالية تنقل إلى تلك الجهة ١٠ رطوبات ، فترطب تلك الأرض ، وتعدها للتسخين . ولولا أن تلك الأرض واسعة رطوبات ، فترطب تلك الأرض ، وتعدها للتسخين . ولولا أن تلك الأرض واسعة كمرة ، لما كانت ر ماحها عظمة .

وأما فى الشتاء فلا يتفق أن يبلغنا ما يحدث من الرياح الجنوبية لبعد المسافة ، فإذا جاوزت الشمس ذلك المكان أخذت تهب ، وأما صند بعد الشمس عنها جدا فالأولى أن لا تهب . وأما سائرالرياح فليس الأمر فيها بهذا التأكيد .

وهذه الرياح التي تهب مع حركة الشمس تسمى الحولية، وأكثر ما تهب تهب نها دا بسبب الشمس . وكل ريح فإن قوتها في البلاد التي تبتدئ منها ، وضعفها فيا يقابلها . وأكثر الرياح هي الشالية والجنوبية ، لوفور المواد عند كل واحد من القطبين ، المواد المعدة

 <sup>(</sup>٢) لا تهب : + كل واحد منها ب (٣) تحلل : يتحلل ط (٤) وما : فام ،
 (٤) الأرض : الحرارة ط | الا تعد : لم تعد د ، سا ، طا ؛ لا تعدل ط ؛ لم تقدر م ، (٥) الحرارة : الأرض ط (٥) تصعيدها : تصعدها ط (٢) ولحذه : ولحذا ط (٧) دون : عند ط | الأرض : ومن الأرض د ، سا ، ط ، م (١٠) الجنوبية .. .. الرياح : ساقطة من م ،
 (١٣) يبلغنا : يضمنا سا (١٦) طتهب تهب : ما تهب د ، ط ، م (١٧) قوتها : قوته ب ،
 د ، سا ، ط | منها : فيها ب | وضعفها : وضعفه ذ ، سا .

بترطيبها الأرض لتصعيد الأدخنة صنها ، واستعالتها و ياحا . وأما سائر الرياح فإنها إنما تهب في الأقل. وكما قد اتفق أن ظن قوم أن للياه معدنا فيه كليتها ، وهو في غور الأرض ، كذلك قد ظن قوم أن للرياح أيضا معدنا يحصرها في غور الأرض. وأنها تهب من هناك بقدر . ولوكان الأمر كذلك لكانت الرياح التي تنبعث من الأرض بتندئ قوية ثم تضمف ، كالماء المنبنق فينه في ابتدائه يقوى ثم يضعف . وليس توجد حال الأرض التي منها تبتدئ الرياح في هبوبها هكذا ، بل على عكسه، و إنما تشتد الرياح في أعلى الجو . وأيضا لوكان المهب في الأصل واحدا ، لما هبت رياح متضادة معا . ومع ذلك فإن الريح القليلة التي ليست كلية الريح ، فقد يحدث من احتقانها في الأرض ذلزلة ورجفة . فلوكانت للرياح كلية عصورة فيها ، وتخلصت دفعة .

ا ومما يليق أن يلحق بهذا الفصل حال الرعد والبرق والصواعق والكواكب الرجمة ، الكلام على الشهب وذوات الأذناب والعلامات الحائلة في الجو .

<sup>(</sup>۱) لتصيد: لتصعد د، سا، ط، م (۲) وكا: كام، (٥) تبتدئ : ما تبتدئ . د، سا، ط (٢) للهب في الأصل: مهب الأصل ب والمهب الأصل سا، م (٢) المنعصرة: المنعصرد، سا، م (١٠) والكواكب الرجة : ساقطة من ب، د، ساء م (١١) والعلامات : ساقطة من م،

# [ الفصل الخامس ] ( ه ) فصل

فى الرعد والبرق والصواعق وكواكب الرجم والشهب الدائرة وذوات الأذناب

فنقول: إن من شأن البخار المتولد منه النهام أن يصحبه ، وخصوصا في الفصول الحارة ، بخار دخاني . فنه ما تسهل مفاصاته إياه ، ومنه ما يصمب فلا يفاصيه بل يبق فيه و يبرد لبرده . وذلك لأن كثافة الغام تحبسه فلا تدعه أن ينفذ في الحواء البارد نفوذه السريم ، لو انفرد النفوذ الذي يعجل به عن تأثير البرد فيه بسرعة . فإنه إذا كان خالصا أسرع ولم ينتظر مدة ، في مثلها يتم له النغير والانفعال . وهو بسرعة حركته يحفظ المرارة أيضا ، فإذا احتبس مدة تما في البخار المائي ، و يرد هذا البخار ، فإنه أسمرع من رجوع الأرض إلى طبيعة البرد وحركته إلى فوق أبطأ من حركتها . وإذا كان كذلك تعاون برده وحبسه على جمع الدخان وتبريده وقسره إياه إلى انحصار في ذاته ، لترك نف البخار حوله قسرا يشبه المعسر . وتجد وعبريده والمهة التي يتفق لما النزول عنها والنفوذ فيها ، و يمناون الأسباب على عقده ديما يأخذ نحو الجهة التي يتفق لما النزول عنها والنفوذ فيها ، و همي الجهة التي تملى الأنها المكارة وعتد إلى الجهة الفوقانية المتلجة بالبرد وأصخف . وإذا كان تدائمها لاتصال المكادة بأبراً أسمن من الجهة الفوقانية المتلجة بالبرد وأصخف . وإذا كان تدائمها لاتصال المكادة بأبي الانفصال ، فر عما انفصلت لا عن جهة ميلها في نعر وج الدخان المتدافع إلى فوق من منفذ ليس إلى فوق ، بل إلى أسفل . ور عما كان احتباسها في السحاب بالها فوق من منفذ ليس إلى فوق ، بل إلى أسفل . ور عما كان احتباسها في السحاب بالها فوق من منفذ ليس إلى فوق ، بل إلى أسفل . ور عما كان احتباسها في السحاب بالها فوق من منفذ ليس إلى فوق ، بل إلى أسفل . ور عما كان احتباسها في السحاب بالها

<sup>(</sup> ٢ ) نصل : نصل ه ب ؟ الفصل د ، م ، ( ع ) منه : عنه م ، ( ه ) مغاماته ب ؟ أفصل : نصل ه ب ؟ أفصل التي من الثي من الثي نصل : فصله ( اللبان ) ] ، ( ٦ ) البارد : الباردة ط ، ( ٨ ) له : فنا ب ماه ط ، ( ١٠ ) ولذلك : وكذلك ما ، ( ١١ ) وحركته : وحركته : وحركته ما إ الجمع : جميع م ، ( ١٣ ) العصر : العنصر م ، ( ١٣ ) فتتماون : فتماون د ، ما ، م ، ( ١٤ ) والنفوذ : أوالنفوذ ، ( ١٣ ) المتلبة : الملبة د ، ما | الاتصال : الاتصال ط ، ( ١٧ ) الانفعال : الاتصال الله عنه من د ، ما .

نى تبريدها ، فأعان ميلها إلى أسفل بردها . ولو كان هذا البخار يقدر خمفته على التفصى من كتافة أعالى السحاب ، فلم تقاومه كثافته ، و بقيت فيه حرارته لما أحتبس ريحا . والريح اذا عصفت في الهواه الرقبق اللطيف سمتم لها صوت شديد ، فكيف في سحاب كثيف ؟ فيجب أن يسمع له صوت الرعد . ولأن هذا الدخان لطيف تهيى، للاشتمال، فإنه يشتمل بأدنى سهب مشمل ، فكيف بالحركة الشديدة والمحاكة القوية مع جسم هي كثيف ؟ والحك نفسه أولى بالإسخان من نفس الحركة أو مثلها .

وقد علم هذا في موضع آخر ، فلا عجب أن تحيله المحاكة والاضطراب والانضفاط الله حرارة مفرطة ، فيشتمل لحذه العلل نارا ويستحيل برقا . وإذا شأت أن تعلم أن الأشياء الله على الشتمالها بأدنى حركة ، فتأمل ما يحدث من إمرارك البد على الأشياء السود في الليل ، فانك ترى أضواء والتهابات لطيفة تدث من تلك الحركة اللطينة ، فكيف ١٠ إذا حرك الشيء اللطيف المختلط من مائية وأرضية ، عمل فيهما الحوارة والحركة والخاخلة المازجة عملا قرب بمزاجه من الدهنية ، حركة شديدة رهى ، مستمدة لطيفة دخانية ؟ وربحا كان اشتمالها من اختناق الحرور با من البرد . وقد يعرض أن تمطر بعض البقاع التي في جوهرها سبخة أو لزوجة ذهنية ، ثم تتصمعد من تلك البقعة أبخرة دسمة لطيفة ، وبراق يوسل من أدنى سبب شميى أو برق . و يرى على وجه الأرض شعل مضيئة غير محرقة وإحراقا يعتد به للطفها ، و يكون حالها كمال شعلة القطن المنفوش ، بل كمال النار التي تشتمل في بخار شراب مجعول فيه الملح والنوشادر ، إذا وضعت قنينة في جمر فبخر نقرب من بخاره سراج فاشتمل و بق مشتملا مدة قيام البخار . على أن المطر يكون ألطف وأرق كثيرا، بخاره سراج فاشتمل و بق مشتملا مدة قيام البخار . على أن المطر يكون ألطف وأرق كثيرا، ولا يكون برق إلا ومعه رعد، لأنه لا يكون إلا من ريح تضطرب في الغام ثم تخلص مشتعلة .

لكن البرق يرى ، والرعد يسمع ولا يرى ، فإذا كان حدوثهما معا رۋى البرق في الآن وتأخر سماع الرعد ، لأن مدى البصر أبعد من مدى السمم ، فإن البرق يحس في الآن بلا زمان ، والرحد الذي يحدث مع البرق يحس بعد زمان. لأن الإبصار لايحتاج فيه إلا إلى موزاة و إشفاف ، وهذا لايتعلق وجوده بزمان . وأما السمع فيحتاج فيه إلى تموج الهواء ، أو ما يقوم مقامه ، ينتقل به الصوت إلى السمع ، وكل حركة في زمان . ﴿ ﴿ ولهذا ما يرى وقع الفاس ، وهو إذا كان يستعمل في موضَّه بعيد قبل أن يحسُّ بالصوت . يزمان محسوس القدر ، وأ.ا إذا قرب فلا يمكنك أن تفرق بين ذلك الزمان القصير و بين وتشتعل اشـــتعالاً . وربما كان البرق أيضا سبب الرعد ، فإن الريح المشتملة تطفأ في السحاب، فيسمم لانطفائها صوت بعده بزمان للمني المذكور . والسبب في حدوث ذلك 🕠 . الصوت ، أن السبب الأول أنه يحدث من مفاعلة ما بين النار والرطوبة حركةً عنيفة ـ سريمة تكون هي سبب الصوت ، كما أنا إذا أطفأنا آنار فيما بين أبدينا حدث صوت دفعة ، لحدوث حركة هوائية عنيفة دفعة، بقرع ذلك المتحرك سائر الهواء بحركته السريعة الصاعدة أو المائلة قرعا شديدا يحدث منه الصوت . والغالب أن مع كل برق رعدا . و إن لم يسمع . فإنه لن تنفذ في الغيم نار متحركة إلا وهناك نشيش أو غليان أو خفق 🕠 للريحية ولا يبعد أن لا يكون مع الرعد برق ، فليس كلما عصفت ربح بقوة اشتعلت . والذي يقال ن حدوث الرءود بسبب تصاك الغيوم فبعيد . إلا أن يكون لها من الحركات ما يصبر في أحكام الرياح .

والرعود تختلف أصوانها بحسب الرياح الحارقة والسحب المخروقة ، وبحسب أوضاع بعضها عند بعض ، و بحسب أن مبدئها من خفق وصفق ، أو من طفو وخمود . . . . والشمال لبرده وحقنه للحر يحدث في السحاب رعدا و برقا كثيرا .

<sup>(</sup>٣) بلازمان: ملازمان م (٤) فيه (النائية): ساقطة من م (٥) تموج: + من د ، سا إ أر ما يقوم :
وما يقوم ط ( ٨) هو : هي د ، سا (١٠) لانطفائها : لطفوه ب ، د ، سا إ المنفوها ط
(١١) أن : فإن ب ۽ وأن د ، سا ، م || من : في م (١٦) تكون : ساقطة من سا || أنا :
ساقطة من د (١٣) بقرع : فقرع سا ۽ لقرع ط ، (١٥) أو غليان : وغليان ب (١٦) ولا
يعد : ولا بعيد د ، سا || الرعد برق : البرق رعد سا (٢٠) عند : من م (٢١) والنهال : ولدي ل
ب || لبرده وحقه : لبردها وحقنها م

وقد قيل في الرعد والبرق أقاو يل ، ليست بصحيحة ، كن قال : إن البرق شعاع الشمس محتمِس في السحاب ، أو أنه قطعة من نار الأثير بختنق فيه ؛ وكمن قال : إنه مكس شعاعي . وأنت فلا يسعك بعد ما تحققته من الأصول أن لا تتحقق ، ولا تحقق يطلان هذه الأقاويل . ولوكان البرق شعاعا اسناسر في غمام ، لكانت السحب الناشئة ليلا لا تبرق . وأما جرم الأثير فلا زاج له الى أسفل زجا بنتة ، وطباعه طافٍ ، ومحركه مدير . وأما الصاعقة فإنها ريح سحابية مشتعلة ، ليست بلطيفة لطف البرق الذي لأجله لا سيق شماع البرق زمانا يعتد به ، بل يتحلل و يطفأ ، بل هي ريح سحابية مشتعلة تنتهي إلى الأرض ، لا ضوؤها وحده ، بل جرمها المشتعل لاستحصافه واجتماع ثقله الأرضى ، أو لاضطراره إلى ذلك المـأخذ والجهة ، على ما نبأنا به . وقوامها مع ذلك مختلف : . ﴿ فَرَبَّمَا كَانَتُ رَبِّمَا سَعَاسِيةُ سَاذَجَةً ، وَتَكُونَ صَاعَقَةً لَطَّيْفَةً ؛ وربَّمَا كَانْتُ لَاقَةً نقط ؛ وربما كانت سافعة اللون ، ورمما كانت مؤثرة فما يقوم في وجهها ، لكنها تنفذ في الأجسام المتخلخلة ، ولا تحرقها ، ولا تبق فيها أثرا ؛ وربمـــا كانت أغلظ مرــــ ذلك فتنفذ في المتخلخل نفوذا بيق فيه أثر سواد ، وتذبيب ما تصادمه من الأجسام المتكاففة ، ولذلك ما تذيب الضباب المضببة على التُرَسَّة ونحوها المتخذة من الفضة والنحاس ، ولا تجرق التُّرْسَة ، بل ربما سودتها ، وكذلك قد تذب الذهب في الصرة ولا تحسرق الصرة ، إلا ما يحترق عن الذوب ؛ وو بما كانت شرا من ذلك ؛ وربما كانت سحابية زوبعية مشتعلة ، وتكون من مادة كثيفة ، فتكون شر الصواعق .

<sup>(</sup>۱) وقد قبل: وقبل د (۲) يختنى: يحشوط · (۳) يسمك : تشغل ب | تفحق ولا : ساقطة من د · (٤) الأقاويل : الأقوال د ، سا ، ط ، م | استأسر : استاس ط (٥) جرم : الجزم من د ، سا ، ط ، م (١) لاستحماف : لاستحاف د | واجتاع : ولاجتاع ب (٩) والجهة : ساقطة من سا || على ما : كاسا (١٠) فتكون : + منها م || وربعا : فربما سا (١١) كانت (الأولى) : ساقطة من سا (١١) كانت (الأولى) : ساقطة من سا (١١) كانت (الأولى) : ساقطة من سا (١٢) كانت : كان ب ، عد ، م ، (١٣) يمن : + منه د ، سا (١٤) الضباب : الضبات ب ، د ، سا و القباب طا المضبة المنابة م || المتخذة : ساقطة من سا (١٥) قد : فقد ط ، (١٦) ما يخترق : ما يحرق د ، سا || كانت شرا : كان أشد ط || كانت (الأولى) · · · وربما : ساقطة من سا (١٥) العابد توبعية توبعية : توبعة تعابية د ، سا ، م ،

و بالجملة فالصواعق رياح سحابية مشتملة ، وربما طفئت هذه الصوامق فتستخيل أجساما أرضية بحسب المزاج الذى يكون فيها ، وملى ما اقتصصنا لك من خبرها . وإذا أرادت صاعقة أن تصمق ، تقدمتها في أكثر الأمر ريح .

وأما الآثار المحسوسة في أعلى الجوفإنها متكونة من الدخان ، إذ البخار لا يتصعد الى ما هنالك لنقل حركته ، ولأنه يبرد فيا دون ذلك ، وأما الدليل على أنها تتكون من دخان ، فلا أن المواء والبخار الرطب لا يشتمل البتة ، والأجسام اليابسة الثقيلة لا تحصل هناك حتى تشتعل إلا ما كان منها لطيفا دخانيا ، ومن ذلك شهب الرجم ، ومادتها أيضا البخار الدخاني اللطيف السريع التحلل ، وذلك أن هذا الدخان إذا وصل إلى الجو المحرق اشتعل وسرى فيه الاشتمال كأنه يقذف ، ويكون كما يشتعل يتحلل فيرى كأن كوكبا اشتعل وسرى فيه الاشتمال كأنه يقذف ، ويكون كما يشتعل يتحلل فيرى كأن كوكبا منقذف ، وتديته ق أن يبقى اشتماله طويلا قطعة يسيرة من الزمان، وقد يكون له شرر ، ١٠ هذا إذا كانت المادة أكثف . وقد يتفق وجود هذا العرض بسبب البرد، إذا حصل البخار الدخاني ، وعرض أن يسخن لشدة اشتمال البرد عليه لما ندرى فاشتمل ، أو كان سبب المتعاد! من البرد . فيركنه من ذلك إلى أسفل لئةله الكائن عن البرد ، فيشتمل من الحركة . وكثيرا ما تسقط الرجم ويرى له رماد .

ويجب أن نتكام ههنا في علة طافوء النار، حتى يتوصل به إلى معرفة شئ مما نريد أن نقوله من هذا . فنقول : إن المفهوم عند الجهور من قولنا طافئت النار أنه زال الضوء والإشراق الموجود في الجرم المسمى عندهم نارا ، حتى يبقى مثلا دخانا أو هواء أو شيئا آخر إن أمكن . ومعنى أنها لم تعلقاً ، ليس هو أن تثبت نارا واحدة بعينها تبقى متعلقة في موضع واحد على حسب ظن من يظن أن النار تغذى فتبقى هي واحدة تحفظها مادة الدخان

<sup>(</sup>٢) أرضية : عرضية م || ما انتصصنا : ما افتصناه د ۽ ما افتضاه ما || و إذا : فإذا ما · (٣) تقدمتها : + رياح ب ؛ تقدمها ط || ريج : أوريج ب · (٤) أعل : ساخة من ما || البخار لا : البخار الام · (٥) هناك : هناك ب || أنها : أنه ما · (٦) الرطب : والرطب ط (٧) دخانيا : بوحانيا طا (١٥) اشتماله : اشماله ط (١١) اكت : أكثر ما | حضل تحمل د ، ط ، م ؛ حضر ما (١٢) لشدة : بشدة ما (١٤) وكثيرا : فكثيرا م || له : أنه د ،

المستمدة الاشتمال ؛ بل منى أنها لا تدافأ ههذا أنها لا يزال يخلف متضرمها متجددا ، فإن كل نار عنيتها مما يدرف عند الجمهور نارا فإنها تبطل وتقبدد أخرى على الاتصال ، فكون في الحقيقة ولفوه وتجدد ما . لكنهم ماداموا يرون التبدد ثابتا ، يقولون : إن النار لم تدافا . والسبب في أن الذر تثبت بالتجدد ، أن كل ما حصل منها أمعن إلى فرق بسلجه ، فياحقه من البرد ما يدافئه لضعفه إذا بعد عن مبدئه وأممن في حيز النربة . ولما كان النهوء ، كما علمت ، ليس شيئا يلزم ذات النار الصرفة ، بل يعرض للنار إذا كانت متعلقة بمادة دخانية ، ويكون حامل الضوء تلك المادة الدخانية ، وقد ثبت هذا فيا ساف . كان وافره النار إما بسبب في نفس القوة الفاعلة للاشتمال والإشراق، وإما بسبب في نفس القوة الفاعلة للاشتمال والإشراق، وإما بسبب في القوة القابلة ، أيني جوهر الدخان .

فن المعلوم أن الفوة الطبيعية الفاعلة ما دامت ملاقية الادة القابلة ، فن المستحيل أن يبطل نعلها إلا ببطلا إلى فذا بطل هذا الإشراق ، فالسبب فيه لا عالة ، إما من جهة الفاعل بأن تكون تلك التارقد استحالت ببرد غشيها أو رطوبة هواء أو شيء آخر ، وهذا هو الطفو الذي يكون في حيز الهراء أو الماء بسبب البرد والرطوبة ، وإما بسبب المادة فإنها إذا استحالت استحالة تامة إلى التارية حتى لم يبق نيها من طبيعة الأرضية شيء فيطلت الدخ نية هم يكن للنارشيء تتعلق به وتشرق فيه ، بل صار الشيء كله نارا شافة ، والشاف ليس يعنى، بضوء نفسه . وإذا كان كذلك غابت التار عن الحس ، وقبل إنها طفئت .

نهذه الشهب والكواكب وذوات الأذناب وغير ذلك يستحيل أن تطفأ وهى فى العلو بالسبب الأول ، لأن البرد والرطوبة لا سلنان لها هناك ، بل إنما تطفأ بالسبب المانى . ب وهو أن مادتها تستحيل بالكمال نارا فتشف فلا ترى ضوءًا. ويجوز أن يقال للشعلة المرتقية

<sup>(</sup>۱) المتعدة: المتعدد، سا، ط، م إ أنها (الأولى): ساقطة من ب إ أسبددا: بجيدها م (۱) إذا : إذ سا (۷) ثبت هذا : تبينت هذا د ، تبينت سا ، (۸) بسب (الأولى) : لسب سا إ بسب (الأولى) : لسب سا ، م، (۹) القابلة : المقابلة م، (۱۰) ملاقية : علاقة ب إ القابلة : المقابلة م، (۱۲) بأن : علاقة ب إ القابلة : ساقطة من م (۱۲) بأن : فان ب إ تكون : با أن د ، سا ، م (۱۲) أو الماء : والماء ب ، سا ، م (۱۶) استعال د (۱۵) يكن : تبق سا (۱۲) بضوء : ساقطة من م ، (۱۸) و ذرات : ذرات ب ، د ، سا ، م (۱۹ – ۲۰) لا سلطان ، ، ، المرتقبة : ساقطة من م ،

إلى ما هنــاك ما دامت لم تطفأ منها إنهــا واحدة بالعدد البتـــة في الشعلة بعينها ، إلى أن تستحيل لا كالموجودة ههذا . فإن التي هناك لا تحتاج إلى أن تتحرك إلى مرضع آخرو يخلفها غرها ، فإن موضعها الطبيعي هو ذاك . ولا البرد أيضا يفسدها ، إذ لا برد هناك . ويجوز أيضا أن يكون ثبات ما لا يطفأ هناك على سبيل التجدد ، إذا كانت المادة ذات مدد ، وكانت غير حاصلة مع الاشتعال في حقيقة الموضم الطبيعي ، بل ه في أقرب تخومه ، فيكون على الاتصال جزء يشتعل ويشف بالاستحالة انتامة ، ويلحق مقامه جزء آخر يشتمل و نشف ، فتكون الصورة محفوظة . فإن كانت المادة الطيفة وخفيفة حتى حصل لها باللطانة أن كانت سريعة الاستحالة إلى النارية ، وبالخفة أن تمكنت من الحصول في الحيز الذي فيه النار قوية جدا ، اضمحل اشتعالها دفعة وخلصت نارا ، وشفت . فإن كانت المــادة كثيفة وذات مدد وثقيلة ، فإنها تبطىء استحالتها . . نارا خالصة ، ولا يكون لها برد مطفىء ، ولا أيضا تصعد صعودا سريها مممنا في حنز النار إلى أن تبلغ المكان الشديد قوة النارية ، فيعرض لذلك أن سبق التماما واشتعالها مدة طويلة إما على صورة ذؤانة أو ذنب ، وأكثره شمالي وقد يكون جنو بيا ، و إما على صورة كوكب من الكواكب ، كاندى ظهر في سنة سبع وتسعين وثلاث مائة للهجرة ، فبق قريبًا من ثلاثة أشهر يلطف و يلطف حتى اضمحل ، وكان في ابتدائه إلى السواد 🕠 والخضرة ، ثم جعل كل وقت يرمى بالشهر و يزداد بياه ا و ياطفُ حتى اضمحل . وقد يكون على صورة لحية ، أو صورة حيوان له قرون ، وعلى سائر الصور ؛ و إنما يكون ذلك إذا كانت هناك مادة كثيفة واقنة ، تلطف أجزاؤها يسيرا يسيرا وتتحلل عنه متصعدة كزوائد شورية أو قرنية . ومنها المساة أعنزا كأن تشهر رها تشعير . وكار ما ثبت منها

<sup>(</sup>۱) بالمدد: رباهددد: ما إلى : ساقطة من بن ط (۲) كالموجودة : كالموجود دن طائم (۳) ويخلفها غيرها: ويخلفه غيره بن دن ساء ط || موضعها : موضعه بن دن ساء ط (٥) في حقيقة : رحقيقة سا (٧) مقامه : مكانه دن سا || يشتمل : ساقطة من دن (٨) وخفيفة : خفيفة سا (٩) وخلصت : رحصلت سا (١٠) لهجرة : إلمجرية ط ز (١١) عمنا : عنما د (١٣) طويلة : ساقطة من دن سا (١٤) للهجرة : إلمجرية ط ز (١١) ساقطة من سا (١٤) أو صورة : أو عل صورة دن سا || حيوان : جوان ط (١٨) متصدة : مصدة م

مدة لا يطفأ ، لزمه أن يتبع حركة الهواء الدائر بحركة الفاك ، فلزم أن كان له شروق وغروب .

ويقل تكون أمثال هذه الآثار ، لأنه يذل أن تكون مادة دخانية يتآتى لها أن تبلغ ذلك الموضع ولا تتبدد في الطريق ، وأن تكون كنافتها الكنافة التي تبيق لها مشتملة فان تصمدها إلا أوة شديدة . وقد يعرض أن تكون أدخة تصعد إلى الجو أكثف وأغلظ وأرطب من ذلك فلا تشتمل ، بل تتجمر ، فترى منها في الجو علامات حرهائلة . وربما كانت مكوسا عن إشراق الشمس ، كما يرى في الصبح ، وعلى النيوم المشرقية صهيمة ، والمنزية أصيلا . وربما تفحمت وتراكمت وبقيت وخيلت أنها هوات في الجو وأخاديد أو منافذ مظلمة في السهاء تختلف بحسب اختلاف تخنها وعرضها ، فما استعرض وقل تخنه على وهدة ، وما ازداد ثخنه وإن لم يزدد عرضه سمى فورا وهوة . والأضيق أشد تخييلا لذلك ، لأن من شأن الأسود أن يحكى البعد والمنفذ المظلم .

و إذا اجتمع لونان أسود وأبيض فى سطح واحد، خيل الأبيض أنه أقرب والأسود أنه أبعد ؛ لأن الأبيض أشبه بالظاهر ، والظاهر أشبه بالقريب ؛ والأسود بالضد ؛ والطبيعة آلف للنور والبياض . وهذه الآثار كلها تدل على الرياح وقلة الأمطار ، وعلى نساد الجو و يبسه واستحراره ، وعلى الأمراض الحارة اليابسة القاتلة .

 <sup>(</sup>٣) أمثال : ساقطة من سا (٤) ولا تتبدد : ولا تتبدل ب ، ط ، م || الكثافة : الكثافة ط .
 (٦) تخسر : تحر م || فترى : قوى د || حرة ط ، م ، ساقطة من ب .

<sup>(</sup>٧) ميمة : مبعة ط (١) بحب : سافطة من ب (١٠) تخييلا : تخيلاب ، سا

<sup>(</sup>١٤) والياض : والبياض د ، سا || تدل : + بكثرتها د ، سا ، ط ، م ||وقلة : وقلها م

<sup>(</sup>١٥) الحارة: الحادة سا .

## [ الفصل السادس ] ( و ) فصل ف الحوادث الكبار التي نحدث ف العالم

فنقول: إن السبب في وقوع الطوفانات اجتماعات من الكواكب على هيئة من الهيئات توجب تغليب أحد العناصر في المعمورة ، قد عاونتها أسباب أره ية واستعدادات عنصرية . ذالما ية منها قد تقع من انتقالات البخار على صُقْع كبير دنمة ، لأسباب عظيمة ، ريحية توجب ذلك ، أو أسباب توجب شدة من المد ، ومن أمطار دائمة ، ولاستحالة مفرطة تقع للهواء إلى المائية ، والنارية تعرض من اشتعالات الرياح العاصفة ، وهذه أشد انتشارا . والأرضية تعرض لسيلان مفرط يقع من الرمال على براوى عامرة أو لكيفية تسيل أرضية باردة مجمدة ، عالموائية تقع من حركات و يحية شديدة جدا مفسدة .

ومما يقنع فى وجود هذه وحدوثها كثرة الأخبار المتواترة فى حديث طوفان الماء . مما ومما يقنع فى إثبات ذلك أن الأشياء القابلة للزيادة والنقصان والقلة والكثرة ، و إن كان أكثر الوجود نيها الوجودُ المتوسط بين طرفى الإفراط والتفريط وما يقرب منه ، فإن طرفهما

<sup>(</sup>٢) فسل : الفسل السادس د ، م ( ٤) الطوفانات : الطوفان ط ( ٥ ) كون : ساقطة من د ، سا ، ط ، م . ( ٧ ) الطوفانات : الطوفان سا ، ط ( ٩ ) تغليب : ساقطة من سا (١٠) صقع : [الصقع ناحية الأرض والبيت والجمع أصفاع (السان) ] (١١) المد : المسلد ط (١١) أسسد : ساقطة من ما || اشتالات : اشتالا سا (١٣) أسسد : ساقطة من م || الرمال : الزمان سا ، (١٤) تسيل : تشند د ، سا ، م ، شديدة ط || بحدة : ومجيدة م ، || عه : عبا سا || تقع : تحدث د ، سا ، ترض ط ، م || مفدة : مصرة د ، (١٥) كثرة : مرة د ، سا ، م || حديث : ساقطة من د ، ط ، م (١٧) الوجود (الثانية ) : ساقطة من ب || بين : ما بين ط || طرفها : طرفها ط .

لايخرج عن حد الإمكان . وكما قد يتفق كثيرا أو تاتى السنون على بقاع عظيمة من المممورة فلا يكون فيها مطر البتة، وذلك في جانب النقصان، فكذلك قد يمكن أن يفرط المطر دفعة واحدة، ويستحيل الهواء إلى طبيعة مائية دفعة ، إذ كان مابين هذه الأوساط مخلفا بالزيادة والنقصان ، وكذلك في سائر الطوفانات . وإن كان ما نحدس من اتباع البخار بلهة من الفلك صحيحا ، فيجب أن ينتقل بانتقاله حتى يعم وقا ما هذه النواحى التى لا يجوز أن تتمداها المهارة ، وهو أن يحصل الموضع الناقل للبحر الأعظم بانتقاله من الفلك كأوج أو حضيض أو شيء آخر غيره في قرب معدل النهار ، نيسيح الماء على المكان الذي يجب أن تكون نيه المعمورة ، وينكشف قطب أو قطبان ، وينقل إليها البر المقابل للبحر ، وهناك ما نع من العهوة ، فتكون الأرض مقسومة إلى برو بحر ايس أحدهما المقابل للبحر ، وهناك ما نع من العهوة ، فتكون الأرض مقسومة إلى برو بحر ايس أحدهما تغيره وزواله شيئا يثبت له حقيقة ، وحتى يصح أن يكون لفلك البروج انطباق أو شبه انطباق مع دائرة معدل النهار، إن جميع ذلك مما يوجب فساد العهارة، وإن لم يكن ذلك أيضا عمكن ؛ فإن ما قا اه من الإفراطات وما نصححه من إمكان انتقال البحار من ناحية قطب الى قطب غير خارجة عن الإمكان .

ونحن نعلم بأقوى حدس أن ناحية الشهال كانت مغمورة بالماء حتى تولدت الجبال . والآن فإن البحار جنوبية ، فالبحار مذهلة ، وليس يجب أن يكون انتقالها محدودا ، بل يجوز فيه وجوه كثيرة ، بعضها يؤذن بانقطاع العارة ، فيشبه أن تكون في العالم قياءات تتوالى في سنين لاتضبط تواريخها . وليس بمستنكر أن تفسد اليوانات والنباتات أو أجناس

<sup>(</sup>۱) لا يخرج: لا يحوجان د ؛ لا يخرجان سا | اقد: ساقطة من سا ، م ، (۲) فكذلك: وكذلك سا ، و (۲) لا يخرج: لا يحوجان د ؛ لا يخرجان سا ( إ ) و إن : فإن د ، سا | اما تحدس : ما يحدث ط ( ٥) يم : يسمر ب ، سا ، ط ، م ، (۲) المرضع: الوضع ط (۷) أو حضيض : أو كحضيض م | | معدل : بمعدل ط | الماء : الماء د ، سا ، (۸) فيه : في د (۱۰) بحتمل : يحتمل ط ؛ محتمل م | المهارة : في المهارة سا ، | الماء : حيال سا | وما تحدس: وما يحدث ط ، (۱۱) وستى: حتى ب ، م ، (۱۲) فساد: + أحوال د ، سا ، (۲۱) وما نصحمه : وما يصحمه ط (۱۵) نظم بأ قوى حدس | نظم بأدنى حد من ط (۱۲) فان البحار : فالبحار ب ، ط ، م | | وليس : فليس ط | ] يكون : ساقطة من م ، (۱۷) فيشه : ويشبه ب ويشبه : ويشبه ب ، (۱۸) لا تضبط : ولا تضبط ط | | والباتات : النات ب ، د ، سا ، م ،

منها ، ثم تحدث بالتولد دون التوالد . وذلك لأنه لا برهان البتة على امتناع وجود الأشياء وحدوثها بعد انقراضها على سبيل التولد دون التوالد ، فكنير من الحيوانات يحدث بتولد وتوالد ؛ وكذلك النبات . وقد تتحد حيات من الشعر ، وعقارب من التبن والباذروج ، والفأر يتولد من المدر ، والضفادع تتولد من المطر ؛ و جميع هذه الأشياء فلها أيضا توالد . وليس إذا انقطع هذا التولد ، فلم يشاهد في سنين كثيرة ، يوجب أن لا يكون له وجود في الندرة ، عند تشكل نادر يقع من الفلك لا يتكرر إلى حين ، واستعداد من العناصر لا يتفق إلا في كل طرف زمان طويل ؛ بل نقول : إن كل ما يتولد مر العناصر بمزاج ما يؤدى الى وجود نوع لوقوع ذلك المزاج بسبب اجتماع العناصر على مقادير معلومة . فما داست العناصر موجودة ، وانقسامها إلى تلك المقادير واجتماعها ، كنا ، فالمزاج الحادث منها العناصر موجودة ، وانقسامها إلى تلك المقادير واجتماعها ، كنا ، فالمزاج الحادث منها كمن . فإن كان الامتزاج الأول غير كاف ، بل إنما يتكون بامتزاج ثان وثالث ، فإنه المناصر ، فليس بمستنكر أن يحدث كا أن الحيوان يتولد عن امتراج الأخلاط بعد امتزاج العناصر ، فليس بمستنكر أن يحدث الاجتماع الناني ، والامتزاج الناني بعد حدوث الامتزاج الأول من غير بذر أو مني .

فإن ظن أن ذلك يمنع ، إلا في مكان محدود وقوة محدودة كالرحم والنطفة ، فإن الكلام بعد المسامحة قائم في المزاج الذي يقع للرحم ، حتى يتكون فيه ما يتكون ؛ والذي يقع للنطفة ، حتى يتكون فيه ما يتكون . فإن الكلام في ذلك كالكلام في الأصل. • افإن جميع هذه إنما تتكون عن امتزاج ينتهي إلى العناصر ، فإن ابتداء ذلك من العناصر ثم يستحيل ، والرحم مثلا ليس يفعل شيئا إلا ضبطا و جما وتأدية ، وأما الأصل فهو الامتزاج، والامتزاج عن الاجتماع . وهذا الاجتماع كايمكن أن يقع عن قوى جامعة في الرحم وغيره ، فلا يبعد أن يقع بأسباب أخرى ، و بالاتفاق . فإنه ليس جره من الأرض

<sup>(</sup>۱) بالتولد : التولد م | البت : ساقطة من د ، سا | امتناع : ساقطة من م ، (۲) و صدوتها : و صدود لما ط | التولد دون التولد : را بتوالد دون التولد دون التولد دون التولد دون التولد (۷) بخرج ما : بخراج د ، سا (۸) نوع : به حيات : تخذ خيات ط . (٥) لا يكون : يكون م (۷) بخراج ما : بخراج د ، سا (۸) نوع : به له م . (١٠) الأول : الأولى م | فإنه : ساقطة من سا (١٠) التاني (الأولى) : ساقطة من مد (١٠) والنطفة : والقطة م (١٤) قائم : قائمة سا ، ط | إلرحم : في الرحم ط (١٥) والذي : فالذي م | امنها : منه ب ، د ، ط ، م . (١٦) عن : من د ، سا (١٧) يستحيل : يستحيل سا ، ط (١٨) عن (الأولى) : فير د ، سا .

يستحيل أن يوافى جزءا من الماء ، ويلتق به على وزن معلوم ، وليس يمتنع أن يقع ذلك الوزن ولا معاوق ، فلا يحتاج إلى صُوان . وأما القوى الفعالة فيهما واهب القوى ، إذا حصل الستمد ، فيفعل بعد المزاج الأول ما يجب في تكيل النوع من الأمزجة الثانية والثالثة ، ويفه ما التدبير العالى رفدا كافيا .

نعم إن كانت مثلا رحم ، كان ذلك أسلس وأوفق ؛ و إن لم تكن ، فليس مستحيلا في العقل أن يقع ذلك من حركات وأسباب أخرى . فإن كان الرحم يفيد شيئا فير المزاج الذي تستعد به للصورة ، فيكون الرحم علة مفيدة للصور .

وليس هذا هو مذهب أهل الحق من المشائين ، آبل الصور والقوى الجوهرية إنما تستفاد كالها من المبادئ التي هي موجودة دائما لا تتغير إذا وقع الاستعداد ، والاستعداد هو المزاج . فإذا كان جائزا أن تجتمع الأركان على نسبة من أجزائها توجب أى مزاج كن ، وتتركب تركبا ثانيا على أى نسبة كانت ، وكانت الاستعدادات تحصل من ذلك ، وكان لا يجب أن يعارض ذلك دائما ما هو مفسد مضاد ، وكان الفيض الواهب للصور من عند المبادئ الدائمة ، فبالحرى أن يجوز تكون أى مركب شأت من العناصر لا على سبيل التوالد . ولولا هذا لكان يجوز أن يقع للأنواع انقطاع ، وذلك الأنه ليس بواجب أن يكون عن كل إنسان إنسان أضرورة ، ولا عن كل واحد من الناس ، وكذلك عن كل شجرة ، بل ذلك جائز أكثرى ، ولا يستحيل أن يفرض وقت ما يتفق فيه أن تنصرم كأنات من غير أن يتكون عن كل واحد منها خانف ، إذ لا يوجد ولا واحد منها واجبا بالضرورة أن يتكون منه آخر . لأن الجماع الذي هو مبدأ التوالد

<sup>(</sup>۱) الماء: المياه سا (۲) صوان: حيوان د ، سا ، صون طا | فيهبا : فيهيؤها سا (٤) والثالثة : ساقطة من م (٥) كانت : كان سا || أسلس: + وأقوى ط (۷) المصورة : الصورة ب (٩) إنما : وإنما م || •ن : + هذه د ، سا (١٠) فإذا : فإن د ، سا (١١) تركبا د ، سا ، م || كانت : كان د ، سا (١٢) ما هو مفسد : وهو مفيد م || الفيض : فيض د (١٣) تكون : أن يكون ط (١٥) بواجب : يوجب د (١٥) كل (الثانية) : ساقطة من ب ، ط ، م || من : ساقطة من سا (١٦) ولا يستحيل : ولا يجوز سا (١٧) منها : منهما سا .

إرادى لا ضرورى ، ووقوع البذور فى البيادر طبيعى من جملة الأكثرى لا من جملة الضرورى ، أو إرادى . ولا شىء من هذين يجب ضرورة ، وما لا يجب ضرورة فيجوز أن يقع فى النادر بخلاف ذلك .

فلو لم تكن حركات ونسب عائدة من الأفلاك توجب كون أشخاص من هذه الأنواع مبتدأة حتى لا يكون لشيء من الأنواع انقطاع ، بحيث لا يعود ، لكان يجوز أن يقع ه انقطاع لا عود له ، ولكان هذا الجائز قد وقع فيا لا نهاية له من قدرة الله . وأنت إذا تأملت الصناعات وجدتها مخترعة عن روية النفس، أو من إلهام الله وأنها لا يكون مبدؤها الا روية شخص أو إلهام شخص . فإن الكلى متوهم لا وجود له ، وما مبدؤ، جزئ حادث فهو حادث بعد ما لم يكن أصلا . فكل صناعة حادثة ، ويدل على حدوثها تزيدها كل وقت ، ويدل حدوثها على أن الناس منشأون بعد انقراض . لأن كثيرا منها بحيث لا يصح قوام . المشخص الإنسان الذي لا يختص مخاصية إلهام ، ومعونة إلهية مخالفة الموجود لنا دونها ، فيجب أن يكون الإنسان الذي أنشاها مستغنيا عنها بخاصية تكون لناس ايسوا أمنالنا . وايس يجوز أن يقال : إن تلك الخاصية لم تزل موجودة للناس الأولين ، ثم انقرضت ، بل إنما توجد أن يقال : إن تلك الخاصية لم تزل موجودة للناس أو أول ناس في هذا الانصال المتأدى المناسية إما استغناء لسبب في الجبلة كالبهائم ، ثم يتبعه انبعاث إدادة الإنشاء الصناعة بسبب غير ذلك المستغنى ، أو لشدة الاستظهار المستغنى ، أو إلهام سماوى يوصل عن قريب إلى غير ذلك المستغنى ، أو لشكر السوية عاله كرا وقت طلب الآخر بالروية والفكر .

<sup>(</sup>٧) ولا شيء : ولا أحد سا (٤) كون : أن تلون د ، سا ؛ تكون ط (٥) من : + هذه سا (١١) ومعونة : ومعرفة سا . (١٢) بخاصية : بخاصيته ط (١٥) حدثوا : أحدثوا م (١٦) لسبب: بسبب د، ط ، م | يتبعه : يتبعها ط (١٧) لشدة : بشدة سا | الستغنى : المستغنى ط (١٥) والفكر : + آخر المسادن والآثار العلوية ويتلوه الفن السادس وهو كتاب النفس والحد لله رب العالمين وصل الشعل سيدنا محمد وآله الطاهر بن وسلامه ب ؛ + تم الفن الخاص من جملة الطبيعيات في الآثار العلوية بحمد الله وحسن توفيقه د؛ + هذا آخر كتاب المعادن والآثار العلوية ويتلوه الفن السادس وهو كتاب النفس تم الفن الخاص من الطبيعيات والحد لله أولا وآخرا وظاهرا و باطنا ط ؛ + تم الفن الخاص والحد والحد والمنا والحد والمنا من الحب الفن

#### المصطلحات

مصبطالحا ك

- 11 - 1. - 19 - 18 - 10 - 67 - 60 - 49 - 47 - 40 أرض رخوة ١٨ أرض سهلة ٢٠ أرض صلبة ١٨ أرضنية ١١ – ١٢ – ٢٠ – ٢١ – - v7 - vr - r9 - rx - rr أرهاص ١٦ – ١٧ استحالة ۱۳ – ۲۳ – ۷۶ – ۸۰ – ۸۱ استحجار ۱۷ استحرار ۸۲ استحصاف ۲۵ – ۷۸ استظهار ۸۷ على الاستقامة ٤٨ – ٦٦ استمساك ١١ استنقاع ١٧ أسخان ٧٦ (اسطادیا) ۷۰ اسطوانة ٣٦ اشتعال ۲۷ – ۷۹ – ۸۰ – ۸۱ اشراق ٥٠ - ٢٢ - ٥٥ - ٧٩ --٠٨

(1)آن ۷۷ ابتداء ۷۱ إبصار ٢٧ – ٧٧ بالاتفاق ٨٥ أتون(أتونات) ٦٦ أثر ۲۰ T:ار ۷۹ - ۲۸ آثار علوية ٩ — ١٠ — ٤٦ أثىر ٧٨ آجِرَة ١٧ – ١٧ إحماد ٢٦ احتباس ۲۰ ــ ۲۵ ــ ۷۵ احتقان ( البخارات ) ۱۹ – ۲۰ – ۷۶ أحجار ١١ – ١٧ – ١٥ – ٢٨ – ٢٩ أخاديد ٨٢ أداء ٢٥ - ٥٣ - ٥٥ - ٨٥ أديم ١٩ أديم الأرض ١٩ أديم القرار ١٩ ارتقاء ۲۷ أرجوان ٦٠ أرجواني ٦٢ - ٦٣ أرجوانية ٦١ – ٦٢ – ٦٣ – ٦٤

انصراف (الأدخنة) ٧٧ انضفاط ٤٤ - ٧٦ - ٧٩ انطباع (الصورة) ٤٨ - ٥٠ - ٠٠ انطباق ۸۶ انعقاد ۱۲ - ۲۸ - ۳۰ - ۲۶ انعکاس ۳۹ - ۵۰ - ۵۱ - ۲۲ انفجار ( الأرض ) ۲۱ انفراج (الزاوية) ٦٢ انفعال ٥٧ القراض ۸۷ آنك ٣٠ انکشاف ۱۵ – ۱۹ انبدام ۲۳ - ۲۶ أوج ۸٤ (أوجات) ٣٣ أودية ١٦ – ١٨ – ١٩ – ٧٧ (**一**) بئر را كدة (آبار را كدة) ۲۲ باذروج ۵۵ بحر ( بحار ) ۱۸ - ۷۰ - ۷۱ - ۸٤ - ۸٤ عار (أنخرة ) ١٨ - ١٩ - ٢٠ -17-77-77-33-- V0 - VT - 75 - EV - ET 14 - 14 - V4 - V7 بخار دخانی ۵۷ – ۸۸ – ۷۰ – ۷۹

أشعة ٣٦ اشفاف ٥٩ – ٧٧ أصداف ١٥ أصل ٨٥ – ٨٧ إضاءة ٣٦ - ٥٠ أضواء ٧٦ أعنز (۱) (م. عنز) ۸۱ أفق ٥٨ - ١١ - ٢٢ - ١٢ - ٢٩ - ٢٩ أكوان الكائنات ٩ – ١٠ التفاف ( الزو بعة ) ٦٨ التهاب ۷٦ – ۸۱ إلحاح الشمس ٣٧ امتزاج ۲۰ – ۲۲ – ۸۵ امتراج أول ٨٥ امتزاج ثان ۸۵ أمراض حارة يانسة ٨٢ انبعاث ۸۷ إنبيق ١٩ انتقاع ٢٤ انحفار ١٤ - ١٦ انعلال ۲۳ أنداه (م. ندى) ١٧ – ١٩ اندفاع (الريح) ٢٥ انرضاض ١٦

•

<sup>(</sup>۱) صورة كوكب

بلَّة أرضية ٤٦ – ٤٧ – ٧١ بیادر ۸۷ بيضا (رياح) ٧٣ بيضية (رياح) ٧٣ (ご) تأدى ( الصورة ، الخيالات ) و ج . . . ه ادن ۲۰ - ۳۰ - ۵۰ - ۲۰ - ۷۰ تَبْخير ٣٣ تَـِدُّر (القدر) ٥٠ تبرید ۷۹ تجاويف الأرض ٢٦ – ٢٧ تجربة (تجارب) ۲۷ تجربی ۵۲ تجفيف ٢٦ تعتانی ۷۰ تحجر ١١ - ١٢ - ١٥ - ١٦ - ١٧ تعجير ٣٣ تعلل ١٣ - ١٩ - ٣١ - ٢١ -V9 - VX - 7X - OV تحلیل ۲۹ - ۵۰ تخصيف ٢٦ تخلخل ۲۰ ــ د٤ ــ ۲۷ تخوم ۸۱ تدبير ءال ٨٦ تدریح ۲۲ تراب ١٦ - ١٧ - ٢١ ترابی ۱۵

غار رطب ٦٦ - ٧٧ - ٧٩ بخار ریحی ۲۶ بخار ساذج ۷۶ نخار مائی ۷۵ نخار متصعد ١٩ نخار محتقن ۱۸ یار ناری ۲۶ غاريابس ٦٦ غارات ۱۹ – ۲۱ – ۲۲ – ۷۱ بذر ( بذور ) ۸۵ – ۸۸ راری ۱۹ - ۸۳ رد عع - وع - ۲۶ - ۷۰ - 20 - 79 - 77 - 78 - 19 - 52 - V7 - V7 - V0 - TV - FY -11 - A. برق ( بروق ) ۱۳ - ۵۰ - ۷۶ -VA - VV - V7 - V0 برية ۷۱ بصر ٤٨ - ٤٩ - ٥٠ - ١٥ --- 77 - 09 - 0A - 07 - 07 (علم) البصر ٥٤ بقعة ( بقاع ) ۲۲ - ۲۵ - ۳۰ 75 - 45 - 34 - 74 - 34 مَلَ ۲۳

عثيل ٥٣ تموج ۲۷ – ۷۷ تمویح (الأرض) ۲۳ تنين ٦٩ تولد ٥٥ توالد ٨٥ — ٨٦ (亡) مخن ۸۲ ثلج ( ثلوج ) ۱۹–۱۶۹–۲۹–۷۷ نوابت (كواكب) ٣٢ - ٥٣ ( <del>-</del> ) جامد ٥٥ - ٧١ - ٧٧ جبل ( جبال )١١ - ١٥ - ١٦ - ١٧ -- TT - TT - T· - 19 - 1A - V· - 71 - T· - 09 - ET ٨٤ جلة ٨٧ مالحبلة ٢٨ جرم ۱۹ - ۸۷ - PV جزئی ۸۷ جسد (أجساد) ۲۹ - ۳۱ جسم ( أجسام ) ٣٥ - ٤٩ جسم أرضى ٢٣ - ٧٩ جسم بخاری ۲۳ – ٤٣ جسم بخاری دخانی ۲۳ جسم دخانی ۲۳ جسم ریمی ۲۳

تربة ١٦ ترطب ۲۲ – ۷۱ ترطیب ۲۸ – ۷۲ – ۷۷ تسخين ٧٣ تشبع ٥٠ تشبيهات حسية ٣٠ تشرير ۸۱ تشعير ٨١ تشكل ( الزو بعة ) ٦٩ تصاك ٧٧ تعمد ۲۹ - ۲۶ - ۲۶ - ۲۸ محمد تصميد ٢٣ - ٧٧ - ١٧ تعاریح ۲۷ تعاقب ٢٦ تفتت ۱۱ - ۱۹ - ۱۷ - ۲۲ تفجر ۱۱ - ۲۱ قبض ۳ تقبیب ٥٦ ٤ تقزح ٥٧ تقطير ١٩ تكانف ١١ – ٢٤ – ٤٤ – ٧٥ تكون ١١ – ١٥ – ١٦ تکف ہہ تلولب ( الزو بعة ) ٦٨ تمثل ۲۰ سے ۱۰ م

جسم مائی سیال ۲۳ ~11-11-17-17-17-79 -- YX - TV - T7 جسم مضی ۳۰ حرارات ۱۸ جسم معدنی ( أجسام معدنية) ۲۰ - ۲۸ حرارة ١٢ - ١٩ - ٢١ - ٢٧- ١٧٠ جسم ناری ۲۳ 77 جسم هوائی ۲۳ حرارة سمائية ٧٤ جسم یابس ۷۹ حرارة محتقنه ۱۵ - ۱۸ - ۷۷ جايد ٧٤ حرارة مفرطة ٧٦ ٤٠ - ١٤ ١٠ حرکة ۷۹ - ۷۷ - ۲۶ حود ۱۱ - ۱۲ - ۲۸ - ۲۵ - ۷۱ حس ۱ه - ۲۶ - ۵۶ - ۸۰ 70 - 07 - 3V - VA - 7A حصی ۱۲ - برهر ۱۱ - ۱۲ - ۱۱ - ۱۷ - ۱۹ -حضيض ۲۳ - ۸٤  $- v7 - 79 - 71 - 79 - 7 \cdot$ حَفور ۱۵ ۸٠ حَقَنِ الخار ١٨ جوهر أرضى ٢٨ وحقن الحرو جوهر بخاری ٤٣ حرة ٢١ - ٢٢ جوهر مائي ٢٨ حي ۲۹ جوهر معدنی ۱۸ - ۲۸ حيز ( أحياز ) ١٩ – ٤٤ – ٤٥ – ٤٩ – **MY - 17** (z)حیل ۲۸ حیوان مائی ۱۵ حائل ۱۷ - ۲۳ حب القطر ٤٤ (خ) خاصة ٨٧ حجر (حجارة ) ۱۱ — ۱۲ — ۱۲ — ۱۶ — خالص ۸۱ Y - - 10 خالف ۸۶ حجری ۱۵ خسوف ۱۳ حجریات ۲۸ خط الاستواء ٣٤ ــ ٣٥ ــ ٣٧ ــ ٣٨ حجرية ١٣ – ١٦ خط البصر ٥٦ ــ٥٥ حديد ١٩

( ) ذائمات ۲۸ - ۲۹ ذوات الأذناب ٤٧ - ٧٤ - ٨٠ - ٨٠ ذو الشبح ٤٩ – ٥٤ – ٦٣ ذو الصورة ١٩ () رائحة الكبريت ( روا يح الكباريت ) ٢٩ الرائى ٤٨ - ١١ - ٥٣ - ٤٥ - ٥٩ on - ov رابية ( روابي ) ١٤ رجم ( رجوم ) ۷۷ – ۲۷ ر جفة ٧٤ رحم ۸۰ -- ۲۸ رخو ۱۱ رسو یی ۱۷ رش المطر وع - ٥٩ - ٦٠ - ٦٢ دصاص ۲۹ رصاص قابع،٣٠ رطب ۷۷ - ۷۵ رطو بات ۱۸ - ۷۳ رطومة ٢٦ – ٢٨ – ٣٣ – ٦٠ – ٨١ – A. - VV - VT - 79 رعد ۷۶ - ۷۷ - ۷۲ - ۷۷ - ۷۸ رعون الجال ٢٤ رکن ۸۶ رماد ۷۹ ر یاح باردة ۷۱

خطوط بصر بة ٥٦ - ٥٨ خقق الر محية ٧٧ خلخلة ٥٤ -- ٧٧ - ٢٧ خلیج ۳۹ - ۲۰ خايط (أخلاط) ٢٠ - ٨٥ خود ۷۷ خيال (خيالات) ٤٨ – ٥٠ – ٥١ – - 71 - 7. - 09 - 07 خالات قزحة ٧٥ خالی غه خَيَّل ( اللون ) ٥٣ – ٥٥ – ٥٦ – ٢١ – ۸۲ ( ) دائرة ( دوائر ) ۲۰ - ۱۲ - ۲۲ - ۲۶ دائرة معدل النهار ١٨٤ دائرة نصف النهار ٦٩ الدُبُور ( ریح ۲۹ دخان ۱۳ - ۲۶ - ۱۶ - ۲۶ - ۲۶ - ۲۶ - VO - VT - TA - TV - TT  $\Lambda Y - \Lambda \cdot - V - V T$ دخان ساذج ٤٧ دخان یاس ۲۷ دخانية ٨٠ ــ ٨٢ دهنی ۲۸ دهنية ۲۸ - ۷۶ د عة ع ع

خط المحور ٥٨

ر بح شرقیة شتو یه ۷۱ ریخ شرقیة صیفیة ۷۱ ریح شمالیة ۶۹ – ۷۰ – ۷۳ ريح شمالية شرقية ٧١ ر یح کدرة رطبة ۷۰ ر یح محتقنة ۲۵ ر یح مصوته ۲۵ ر یح نکباه ۷۰ ر محية ٧٧ (i) زائدة ( زوائد ) ۸۱ زئبق ۲۹ — ۳۰ اج ( زاجات ) ۱۹ - ۲۸ - ۲۹ زاوية ( زوايا ) ٥٢ - ٦٢ زلازل اختلاجية (عرضية رعشية) ٢٧ زلازل رَجفية ٢٨ زلازل سُلِّمة ٢٧ زارلة ( زلازل )١٢ – ١٤ – ٢٢ – ٢٤ – VE - TT - TV - T7 - TO زمان ۲۷ - ۷۷ - ۷۷ - ۲۷ i زوایا حادة ۲۲ زوایا متساویة ی زوايا منفرجة ٣٦ زو بعة ٦٨ - ٦٩ - ٧٢ زو معة صاعدة ٦٩ و مة لطفة ٦٩ زو مة نازلة ٦٩

رياح بيضاء ٧٣ ر یاح بیضبهٔ ۷۳ رياح جاعفة ٩٨ رياح جنو بية ٧٠ ــ ٧٧ ر یاح حارة ۷۱ رياح حولية ٧٣ ر یاح خارقة ۷۷ رياح سحابية ٦٨ – ٦٩ –٧٨ رياح صاعقة زو بعية ٩٩ رياح غربية جنوبية ٧١ رياح غربية صيفية ٧١ ریاح غیر متضادہ ۷۲ ریاح متضادة ۷۷ – ۷۶ رياح متقابلة ٤٣ ریاح متمانعة ۲۶ ریاح مشرقیة ۶۹ – ۷۰ – ۷۱ رياح مغربية ٦٩ 🗕 ٧٠ – ٧١ ریح (ریاح) ۱۱- ۱۰- ۲۷ - ۲۲ -- V· - 79 - 71 - 0V - V4-V7-3V -VV-VV ریح الجنوب ۲۹ ريح الدبور ( = المغربية ) ٦٩ ریح الشیال ۲۹ ريح الصبا ( = المشرقية ) ٦٩ ر یح سحابیة ساذجة ۷۸ ریح سحابیة مشتعلة ۷۸ – ۷۹

(ش) شاف ۲۰ – ۲۲ – ۸۰ **نب ۲۸ – ۲۹** شبح ( أشباح ) ٤٨ - ٤٩ - ١٥ - ١٥ -شبح المرئى . ه شط ۱۶ شماع ۲۰ - ۳۰ - ۲۹ - ۸۱ - ۱۹-10-00-ro- · r - AV شعاعات وع شعلة ٨٠ - ٨١ شفاف ۵۲ شفیف ۹۹ - ۹۰ شميسات ۲۶-۸3-۶۲ شهب ۲۱-۷۲ سهب شهب دائرة ٧٥ شهب الرجم ٧٩ (ص) صاعقة ( صواعق ) ١٣ – ٤٧ – ٧٤ – V4-VA-V0 الصُّبَا (ريح) ٦٩ صِبغ ۲۱ – ۲۶ معو ۱۳-۵۷ صَفق ۷۷ مقالة ع٠

مقيع ٧٩

مقیل ۶۸-۱۹-۱۹

( w ) ساذج ٧٤ ساف ۱۷ سحاب ( سعب ) ۱۷ – ۱۸ – ۲۰ – ۲۰ - tv - tz - to - tt - tr- 04 - 0V - 07 - 00 - 01 11 - 71 - 37 - 07 - X7 -سحاب ثخبن ٥٦ سحاب رقیق ۵۰ -- ۲۶ معاب کثیف ۸۸ سعاب کدر ۹ه معاب مائی ۸۵ سحاب مظلم ٥٩ - ٢٠ سحب بعيدة ه سحب دوان ۲۰ – ۲۰ سحب ماطرة ٢٠ ــ ٣٤ سحب مستطيلة ٢٥ سخونة ٣٦ — ٧٧ — ٩٩ مخيف الجوهر ٢٨ سفلانی ۲۲ سقوط ( الضوء ) ٥٥ سمت الرأس ٢٧ - ٢٩ - ٥٦ سهل ١٦

سيول ١٤ – ١٥ – ١٦

طوق الشمس 🔹 صناحة ٨٧ طين ١١-١١-١٤ - ١٥ - ١١ -بالصناعة ٢٠-٧٨ 44-14 صوت ۵۰–۷۷ طينات ١١ صورة ٤٨-٥٠-٨٨ طینة ۱۷-۱۷-۲۰ صورة حقيقية ٥١ (ځ) (ض) ظُلْمَة ١٠-٥٢ عَلَلْهُ ضباب ۶۶ ضّبای ۲۶ (ع) بالضد ٨٢ عاكس (للنور) ع بالضرورة ٨٦ عامر ۳۵ ضوء ٥٣ - ٥٥ - ٢١ - ١٢ - ٥٠ -عرضی ۸۲ A--V4-VA عرق ( عروق ) ۱۶ ضوء خيالي ٦١ عروق الطين ١٦ (d) عصیر ۲۳ طب ۲۷ عقد ع ١٠٠٠ طبقات الهواء ١٩ عکوس ۸۲ طبقة ١٧ العناصر الأربعة ٨٣ طبیعة ( nature ) طبیعة عتز (ج أعنز ) ٨١ طفاوة ٥٧ عنصر (عناصر) ۱۳ - ۲۲ - ۲۲ --طفو ۷۷ 0A-7A طفوء ۷۹ - ۸۰ العلامات الحائلة ٧٤-٤٧-٢٢ طل ٤٤-٢١-٧٤ علم البصر ٥٤ مَلَلُ ٢٠ عين (عيون ) ١٨ - ١٩ - ٢٧ - ٢٧ -طوفان ( طوفانات ) ۸۲-۸۲ 77-77 طوفان الماء ٢٣ عيون راكدة ٢١-٢٢ طوق ۲۲ عيون سيّالة ٢١

(ق) قرار ۲۳–۲۶ قطب ۷۳ ــ ۸٤ القطب الجنوبي ٣٤ القطب الشالي ٣٤ قَطَر ١٩ ــ ٢٣ قُطُر (أقطار) ٥٧ – ٦٦ قَطْر ہ ۽ قطع ٥٥-١١-٢٢ قطقط (نوع من المطر) ه قطقط ( نوع من الزلازل ) ٧٥ قطوع دُفِّية ٣٥ قعر الأرض ٢٦ قلقطار ٢٩ قلقند ۲۸ – ۲۹ – ۳۱ قلل ( الحبال ) ۲۰-۱۶-۲۶ ما قنی ۲۱ – ۲۵ قنينة ٧٦ قوابل ١٩ قوس ۸۵ - ۹۹ - ۲۰ - ۲۲ - ۲۲ -70-78-75 قوس قزَح ٧٤-٥٥-٤٥ ٥٧-٥٤ قوسى اللون ٥٨ – ٢٠ قوة ( قُورَى ) ۸۲-۸۲ قوة فاعلة ٨٠ قوة قابلة ٨٠

(غ) غامر ۳۶-۳۰ غدوات ۲۹ ــ ۲۰ غلیان ۷۷ غمام عع- ۲۹ - ۵۰ - ۲۱ - ۷۰ -**YM--V7** غمامة ( غمامات ) ۲۹–۲۶ غور ( أغوار ) ۲۳-۳۲-۳۲ غور الأرض ٢٦ ـــ ٧٤ غيم ( غيوم ) ١٤-٤١-١٧ غيوم مشرقية ٨٢ غيوم مغربية ۸۲ (ف) فاعل ۷۷-۷۱ غاج ١٦ فرسخ ( فراسخ ) ۲۲–۲۲ فصول ۲۵-۵۷ فصول السنة ٧٢ فضاء ٥٥ فعًال ٨٦ فلك (أفلاك) ٢٨-١٨-٥٨-٧٨ نلك البروج ٨٤ فوقائی ۷۰-۹۲-۵۷ فیضان در

ماء منبثق ٧٤ ماء بجری ۲۹ مائية ١١ - ١٢ - ٢٨ - ٢٩ - ٣٣ -12-14-VY مادة ۱۸ - ۱۲ - ۱۷ - ۸۷ - ۱۷ -مادة دخانية ۸۲ مادة ريحية ٢٥ مالا منطرق ۲۸ ما ينطرق ٢٨ مباحث ١١ مبادئ ۸۶ مبدأ عنصرى ١٨ متحجر ١٦ متخلخل ۲۵-۲۹-۲۰-۵ متخیل ۱۰ متشاكل ٥٥ متشبّع ٦١ متضاد ۷۲-۷۷ سَكَانِف ٢٥-٢٦ -٧٨ متلبّد ٧٥ متولد ٥٥ مجاز الشمس ٣٦ محاذيات وع ٧٦ تح لع محجِّر ۱۳

(4) كائنات ١١-٢٨ كباريت ۲۸-۲۹-۳۰ كبريت أبيض ٣٠ كثافة ١٩-٥٧-٢٧-٢٨ كثيف ٢٧ – ٨١ كُدر ( اللون ) ٦٢ كراثى ( اللون ) ٢٢ – ٣٣ كرة الأرض ٣٤ كرية الأرض ٣٢ كسوفات ٢٦ کل: ۸۷ توكب (كواكب) ٤٠-٤٠-٥٥ -A1-A·-V9-V0-VE - 07 كواكب الرّجم ــ الكواكب الرحمة ٧٤ کیران (م. کور) ۲۰ (J) لبن العذراء ١٢ لزج ١٥ لزوجة ٧٦ لطافة ٨١ لفائف مع (6) ماه غمر ۲۶ ماء قاطر ١٢

مسالك ١٥ مسام الأرض ٢٧ مسامتات ۳۲ مسامتة ٢٩ـ٣٧ المستعد ٨٦ مسقط ٥٥ مسيل ١٢ –١٥ – ٢١ المشاؤون ٦٣ – ٨٦ المشارق (الثلاثة) ٢٩ مشرق الاعتدال ٩٩ مشرق الشتاء ٢٩ المشرق الشتوى ٧٧ مشرق الصيف ٦٩ –٧٧ مُشْف ٤٩-١٥-٢٥-٥٩ مطر (أمطار) ٤٤-٥٥-٢٦-٧٤ --VI--TK--VY--TY--VV 10-14-74-0A معدّل النهار ٨٤ معدن ( معادن ) هـ ١٠ - ٣٢ - ٧٤ معدنیات ۲۸ معصور ۲۳ معمورة ١٥-٨٣-١٧-٨٣-٤٨ المغارب (الثلاثة) ٦٩ مغارة ٢٣ مغرب الشتاء ٧٢ مغمور ۲۹ مفاعلة ٧٧

محض ۲۷ مُعَلِّلُ ٤٦ عود ٥٤-١٧-١٦ عيط الكرة ٣٤ مخالص الرياح ٢٥ مخروط ۳۶–۲۱ مَد ۸۳ مُدَاخَلَةُ الألوان ع مدار البروج ۳۷ مدار الشمس ٤٠ مدر ۱۵ مذهب أصحاب الشعاعات ٨٨ مذهب الطبيعين المحصِّلين ٤٩ مذهب المشَّائين ٥١ – ٨٦ مذب ۲۸ مرآة ( مُرَاى – مرايا ) ٤٨ – ٥٠ – 10-70-30-10-10-74 مرنی ۱۸ - ۱۱ - ۱۹ - ۱۹ - ۱۹ -74-04 مرکبات ۱۳ مَنْ کر ۵۰-۸۰ مركز الأرض ٣٦ مركز الدائرة ٦٢ مزاج (أمزجة ) ۲۱ – ۲۲ – ۲۸ –

17-PY-0A-17

مياه الآبار ٢١ مياه القني ٢١ مياه النز ٢١ ميل (ميول ) ۲۷ – ۳۵ – ۳۷ – ۳۷ – 14-VO-VY (ن) نارية . ١٣ - ٢٥ - ٢٩ - ٨٠ - ١٨ -. ۸٣ ناصع اللون ٦٣ نجد ۲۳-۲۲ نَدَاوات ١٩ ن ۲۱–۲۲ نسبة ( نسب ) 8 ع-٥٣ - ٥٦ - ٨٦ -نشف ۲۱-۲۷ نشوء ١٦ نشيش ۷۷ ر . . . نصبة ع نصف دائرة ۸۵-۲۲-۳۵ نصف النهار (أنصاف النهار) ٢٦ فس ۱۰-۹-۱۸-۸۷ تقض ۲۶ نقطة الأسد ٢٣ نقطة الثور ٣٦ نقطة الجدى ٣٤ - ٣٩ نقطة الجوزاء ٣٦ تقطة السرطان ٣٦-٢٩ قطة السنبلة ٣٦

مَكَّبة ٢٤ ملاحات ١٣ ملح (أسلاح) ١٢-١٢-٢٩-17-51 ملحی ۲۸ ملحية ٢٩ ممازجة ٢٩ مرات (الكواكب) . مِن ١٤ - ٤٦ منابع المياه ٢١ منافخ ۲۵ منثلم الاستدارة ٦١ منحلب ٦٤ منطرقات ۲۸ منطقة ٥٨ – ٢١ منطقة البروج ٣٩ منعکس وہ منفذ (منافذ ) الرياح ٢٨–٨٢ منفعل ٧٧ المنقلبان ۲۷ مهب(مهاب) الرياح۔ ٤٦—٢٩—٧٠ ٧٤ موازاة ۷۷ بالموازاة ه موقع ۲۲ ماه ۱۸-۲۰-۲۱

مفروغ عنه ۸۷

النكباه (ريح ) ٧٠ نوشادر ٢٨ - ٢٩ - ٣٦ - ٢٧ نوع (أنواع ) ٢٨ - ٨٧ نيازك ٤٧ - ٨١ - ٤٢ نير ١٥ - ٥٥ - ٢٥ - ١٦ - ٥٠ نيل (لون ) ٣٢ نيل (لون ) ٣٦ هالة ٧٤ - ٨٤ - ١٥ - ٥٥ - ٢٥ - ٧٥ - ٨٥ هالة (حول القمر ) ٨٥ - ٢١ هالة شمسية ٨٥ هارت جوية ٢٥ هبوب (الرياح ) ٢٦ - ٧٧ - ٧٧

17-PY-YA-34

هواه رطب هه هوائية ٢٩–٨٢ موة (مُواّت) ٢٣–٨٢ (و) وجه الأرض ١٨–٢١–٢٥–٢٦ وهدة ٤٣–٨٢ يابس ٧٤ يابس (جوهر اليابس) ٢٨– ٧١– ٧٧

ر. يبس ۱۱ – ۲۶ – ۲۹ – ۲۹ – ۷۱ –

## ابن سينا،

النيناع

الطبيعيات

تصرير ومراجعة الدكنورا براهـــيـم مدكور

بخفيق

سعبيدزاير

الأب الدكورچورج قسنواتي

بمناسبة الذكرى الألغية للشيخ الزيبين



مَنتُولِ مَكتبَة آية اللهِ العُظعَ الرَّعَ بِي الْبَعِبِي مَ الْعَرْبَ ـ ايران ١٤٠٤ق

# الفهرس

| الصفحة    | الموضوع                                                         |
|-----------|-----------------------------------------------------------------|
| (ز ـ ل)   | تصدير : للدكتـور ابراهيم مدكور ٠                                |
| (م – د)   | نشر كتاب النفس للاب قنــــواتي                                  |
| • (ش)     | المخطوطات المستعملة في التحقيق ٠٠٠٠٠٠٠٠                         |
| ( ت _ ض ) | مخطوطات « كتاب النفس » الموجودة في المــــالم · · ·             |
| 1         | مقدمة ابن سـينا ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠            |
| •         | الفصل الأول : في اثبات النفس وتحديدها من حيث مي نفس ٠ ٠٠٠       |
| 18        | الفصل الثاني: في ذكر ما قاله القدماء في النفس وجوهرها ونقضه ٠٠٠ |
| 77        | الفصل الثالث: في أن النفس داخلة في مقبولة الجوهر ٠٠٠٠           |
| **        | الفصل الرابع: في تبيين أن اختلاف أفاعيل النفس الاختسلاف قواها ٠ |
| 44        | الغصل الخامس: في تعديد قوى النفس على سبيل التصنيف ٠٠٠٠          |
|           | القالة الثانية                                                  |
| ٤ ه       | الفصل الأول: في تحقيق القوى المنسوبة الى النفس النبــــاتية · · |
| ••        | الفصل الثاني: في تحقيق أصناف الادراكات التي لنا ٠٠٠٠            |
| ۰۸        | الفصل الثالث: في الحاسة اللمسية ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                     |
| ٦٤        | الغصل الرابع: في النوق والشم ٠٠٠٠٠٠٠                            |
| ٧٠        | الفصل الخامس : في حاسبة السمع ٠٠٠٠٠٠٠                           |
|           | रक्षा अस                                                        |
| ٧1        | الفصل الأول : في الضوء والشفيف واللون ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠               |
|           | الفصل الثاني : في مذاهب وشكوك في أمر النور والشسماع وفي أن      |
| ۸۳        | النور ليس بجسم بل هو كيفية تحدث فيه ٠٠٠٠                        |

|     | الفصل الثالث : في تمام مناقضة المذاهب المبطلة لأن يكون النور شيئا غير                                        |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸۸  | اللون الظاهر وكلام في الشــــفاف واللامع ٠ ٠ ٠                                                               |
| 90  | الفصل الرابع : في تامل مذاهب قيلت في الألوان وحدوثها ٠ ٠٠٠                                                   |
|     | الفصل الخامس : في اختـــــلاف المذاهب في الرؤية وابطـــــال المذاهب                                          |
| ۲۰۲ | الفاسدة بحسب الأمور نفسها ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                                                                          |
| 118 | الفصل السادس : في ابطال مذاهبهم من الأشياء المقدولة في مذاهبهم •                                             |
|     | الفصل السابع: في حل الشــــبه التي أوردوها في اتمــام القول في المصرات التي لهـــا أوضاع مختلفـــة من مشتقات |
| 371 | ومن صـــقیلات ۲۰۰۰ و ۲۰۰۰                                                                                    |
| 177 | الغصل الشامن: في سبب رؤية الشيء الواحد كشيئين ٠ ٠ ٠ ٠                                                        |
|     | المقالة الرابعة                                                                                              |
| 110 | الفصل الأول: نيه قول كلى على الحواس الباطنة التي للحيـــوان • •                                              |
| ۱۰۱ | الفصل الثاني: في أنمال القوى المصورة والمفكرة من هذه الحواس الباطنة •                                        |
|     | الفصل الثالث : في أفعال القوى المتذكرة والوحبية وفي أن أفعال هذه                                             |
| 171 | القوى كلها بآلات جســمانية ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                                                                         |
|     | اللهصل الوابع: في أحوال القسوى المحركة وضرب من النبسوة المتعلقة                                              |
| 177 |                                                                                                              |
|     | القالة الحامسة                                                                                               |
|     | الفضل الأول: في خواص الأفعال والانفعالات التي للانشان وبيسان قوى                                             |
| 141 | النظر والعمسل للنفس الانسانية ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                                                                      |
| ۱۸۷ | الفصل الثاني: في اثبات أن قوام النفس النّاطقــة غير منطبع من مادة جســمانية · · · · · · · · · ·              |
|     | الفصل الثالث: يشــــتمل على مسالتين: احداهما كيفية انتفاع النفس                                              |
| 117 | الانسانية بالحواس، والثانية اثبات حدوثها ٠٠٠٠                                                                |
| Y.Y | الفصل الدائم : في إن الأنفي الإنهائية لا تفير ملا تعالي شرور .                                               |

| ۲٠۸ | الفصل الخامس: في العقل الفعال في أنفسنا والعقل المنفعل عن أنفسنا · |
|-----|--------------------------------------------------------------------|
|     | الغصل السادس : في مراتب أفعـــال العقل وفي أعل مراتبها وحو العقل   |
| 717 | القــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                            |
|     | الفصل السابع: في عد المذاهب الموروثة عن القــــدماء في أمر النفس   |
| 771 | وافعالهـا ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠ ٠                                        |
| 777 | الفصل الثامن: في بيسان الآلات التي للنفس ٠٠٠٠٠                     |

# تصدير

عنى ابن سينا بالدراسات السيكلوجية عناية قل أن تجد لها نظيرا في التاريخ القديم والمتوسط ، فألف فيها ولها يبلغ العشرين ، واستمر يتعهدها طوال حياته . كتب فيها ملخصا ، وخلف عدة رسائل لها وزنها وقيمتها . وكتب فيها محللا ومفصلا ، شارحا وموضحا ، ومن أوسع ما وضع في هذا الباب وكتاب النفس ، الذي نقدم له اليوم . وألحقها باللراسات التجريبية ، وعد وكتاب النفس جزما من طبيعيات و الشفاء و وتلك ناحية لها شأنها في نهضة علم النفس حديثا . وربطها بالطب ، فعهد بها لكتابه الطبى الكبير المشهور ، و القانون : ، وقدم له وربطها بالطب ، فعهد بها لكتابه الطبى الكبير المشهور ، وهذا ماحظ له مغزاه ، عقدمة عرض فيها و لقوى النفس على طريقة الأطباء ، وهذا ماحظ له مغزاه ، وإن لم تسعفه الأجهزة والآلات التعمق فيه ، وقد أضحى الطب موردا هاما من موارد علم النفس المعاصر .

لم يكن غريبا أن يعنى ابن سينا بدراسة النفس ، فقد سبقه إلى ذلك مدارس ومفكرون إسلاميون مختلفون ، شغل بها المتكلمون والمتصوفة منذ عهد مبكر ، وانضم إليهم الأطباء والفلاسفة . وحاولوا أن يقفوا على كل ما دار حولها في الفكر القديم ، شرقيا كان أم غربيا ، وأخلوا عن الهند والفرس ، كما أخلوا عن اليونان . ويوم أن توفرت لليهم هذه المصادر بدأوا يبحثون بأنفسهم ، ويكتبون على طريقتهم . وظهرت في الترنين الثالث والرابع الهجرى بأنفسهم ، ويكتبون على طريقتهم . وظهرت في الترنين الثالث والرابع الهجرى دراسات سيكلوجية على أيدى الكندى (٥٠٥م) والفاراني (٥٠٠) بين الفلاسفة ، وعلى أيدى قسطا بن لوقا (٢١٠م) وأبي بكر الرازى (٩٥٠م) بين الأطباء . وقد مهد ذلك كله لما اضطلع به ابن سينا (١٠٣٧م) في القرن الخامس . وفي مقدمة الأصول التي أفاد منها هؤلاء الباحثون ما ترجم إلى العربية من علم النفس الأرسطى .

#### كتاب النفس لأرسطو:

للراسات أرسطو السيكلوجية ، مقرولة إلى هصرها ، وزن كبير ، وهي دون نزاع دهامة علم النفس النقليدى ، ولها فى تاريخ الفكر الإنسانى شأن قد لا يقل عن شأن المنطق الأرسطى . وضع فيها أرسطو علمة بحوث ، أهمها وكتاب النفس ، اللي امتاز بغزارة مادته ، ودقة ملاحظته ، وعمى بحثه ، واستقامة عرضه . وقد عرف له العرب ذلك ، فعنوا بترجمته ، ترجموه غير مرة زيادة فى الضبط والاتقان ، واضطلع بذلك شيخان من شيوخ المترجمين ، هما حنين ( ٨٧٧ م ) وابته اسحق ( ٩١٠ م ) ، ولم يكتف بترجمته وحده ، بل أضيف إليه بعض الملخصات والشروح كماخص الإسكندر الأقروديسي ( ٢١١ م ) وشرح ناسطيوس ( ٢٩١٩ م ) (١) .

وكان له أثر بين فى الدراسة السيكلوجية العربية ، وبخاصة سيكلوجيا ابن سينا. واحتفظ لنا الزمن بهذه الترجمة القديمة وبجزء من تعليق ثامسطيوس ذلك أخيرا (٢) .

#### كتاب النفس لابن سينا:

هو الجزء السادس من وطبيعيات الشفاء ، ويشتمل على خمس مقالات – وتحت كل مقالة عدة فصول ، وفيه دون نزاع مادة أغزر بما جاء في وكتاب النفس ، لأرسطو : وإن نحا نحوه في العرض والترتيب ، وأخذ هنه كثيرا . وتعالج المقالة الأولى حقيقة النفس ، وتقف طويلا عند آراء القدماء ، على نحو ما صنع أرسطو ، وتناقشها واحدا واحدا ، وتنقضها نقضا تاما ، تمهيدا للتعريف الذي يرتضيه الشيخ الرئيس (٣) .

#### النفس جوهر روحي :

بدأ ابن سينا فيقول مع أرسطو إن النفس صورة الجسم ، أو بعبارة أخرى ، هي كمال أول لجسم طبيعي T لي : ويحاول أن يطبق ذلك على مختلف

 <sup>(</sup>١) ابن النديم : الفهرست ، القاهرة ، ١٩٣٠ ، ص ١٥٣-٣٥٢ ؛ الففطى : تاريخ الحكماء،
 طبمة بغداد ، ص ١٤ ؛ ابن أبي أصبيعة : عيون الأثباء ، القاهرة ١٨٨٧ ، ح ، ص ١٨٠ .

 <sup>(</sup>٣) حاول شيئا من هذا النشر المرحوم أحمد فؤاد الأهواني في عام ١٩٥٠ ، واضطاع به ثانية الدكتور عبدالرحين بدوى عام ١٩٥٤ .

۲۲ – ۱٤ س ، ص ۱۲ – ۲۲ .

النفوس: من نباتية وحيوانية وإنسانية. ومع هذا لم برضه هذا التعريف: لأنه لا يفسر النفس من حيث هي ، بل يوضح الصلة بينها وبين الجسم (١). وينتهى إلى القول بأن النفس جوهر قائم بنانه ، فهي في آن واحد جوهر وصورة (٢). وقد يبدو في هذا شيء من التناقض ، وإن خففه اختلاف الجهة ، ذلك لأن النفس جوهر في ذاتها ، وصورة من حيث صلتها بالجسم ، على أن ابن سينا لا يرى بأسا في أن تعد الصورة جوهرا . والمهم أنه استطاع بهذا أن يوفق بين أفلاطون وأرسطو ، فقال مع الأول بجرهرية النفس ، ومع الناني بصوريتها (٢) .

ولم يقنع بهذا ، بل حرص على أن يضيف إلى جوهرية النفس مميزا آخر هو روحيتها ، وبرهن على ذلك برهنة طويلة (أ) . فالنفس عنده فى الحقيقة جوهر روحى ، وهنا تبلر نزعته الأفلاطونية واضحة كل الوضوح ، ويلتنى بهذا مع المنصوفة وكثير من الفلاسفة الإسلاميين والمسيحيين .

#### قوى النفس الظاهرة:

يختم ابن سينا المقالة الأولى من كتابه بالإشارة إلى أن النفس أعمالا منوعة تستلزم أن تكون لها قوى مختلفة (٥). ويحاول أن يحصر هذه التوى ويصنفها (١). ولسنا هنا بصدد مناقشة هذه النظرية العتيقة ، التي كانت دعامة من دعائم علم النفس القديم ، ويعنينا أن نبين موقف ابن سينا منها ، وكان مؤمنا بها كل الإيمان . ويقسم هذه القرى بوجه عام قسمين : ظاهرة ، وأخرى باطنة ، ويوزع ما بقى من كتابه بين هذين القسمين توزيعا يكاد يكون متعادلا ، وإن كان حديثه عن القوى الظاهرة أطول بعض الشيء . ويبدأ هذه القوى بحاسة اللمس ، لأنها أعم وأشمل ، على عكس ما صنع أرسطو الذي بدأ بحاسة

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ، ص ۲ – ۱۰ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ص ٢٣ – ٢٦ .

<sup>(</sup>٣) ابراهيم مدكور : في الفلسفة الاسلامية ، منهج وتطبيقه ، القاهرة، ١٩٦٧، ص ١٥٩ .

<sup>(</sup>٤) ابن سينًا : كتاب النفس ، ص ١٨٧ - ١٩٦ .

<sup>(</sup>ه) المصدر السابق ، ص ۲۷ - ۳۱ .

<sup>(</sup>٦) المعدر البابق، ص، ٣٢ - ٤١ .

البصر (١) . ثم ينتقل إلى حاستى : الشم واللوق ، ويوبط إحداها بالأخرى (٢) ، وبعدها تجيء حاسة السمع ، واستلزم شرحها توضيع الصوت والصدى (٣) . ويختم بحاسة البصر التي وقف عليها أطول مقالات هذا الكتاب . ويعرض فيها القضايا طبيعة متصلة بالألوان ، والضوء ، والرؤية ، والشعاع ، والشغاف والمتم (٤) . وهي قضايا أثارها في وضوح معاصره ابن الميثم (١٠٣٩م) ، عام البصريات الأول في الإسلام . ويلاحظ بوجه عام أن ابن سينا توسع في دراسة الحواس الخدس توسعاً ملحوظا ، استوعب فيه ما سبق إليه من آراء وأفكار ، عاولا تهذيبها وتنتيحها ، وترجيح بعضها على بعض ، وأضاف إليها ما أضاف . وهي دراسة أقرب إلى الطبيعة والنه يولوجيا منها إلى علم النفس ، ما أضاف . وهي دراسة أقرب إلى الطبيعة والنه يولوجيا منها إلى علم النفس ، على أنه برغم فصله بين قوى النفس الظاهرة والباطنة يحرص على أن يشير إلى الم عمل أن يشير إلى الم عمل لما بدون الصور الحدية ، والفس الناصقة إنما تغلى عن طريق الحواس (٥) .

#### القوى الباطنة:

يفصل ابن سينا القول فى قوى النفس الباطنة ، فيشرح على ما نحو ما صنع أرسطو الحس المشترك ، ويلاحظ أنه ايس حاسة سادسة ، وإنما هو ضرب من الوعى أو الشعور الذى يدرك المحسوسات المشتركة ، ويميز بين معطيات الحواس المختلفة(۱) . ويعرض لما مهاه المصورة والمفكرة ، والمتذكرة والوهمية(۷) ، وهى ليست وظائف للنفس ، وإن عدها قوى أو حواس باطنة . ويعنى بالمخيلة التى اعتمد عليها فى تفسير الوحى والإلهام نفسيرا علميا(۱) ، ويقف المقالة الخامة ، وهى ثانية مقالات الكتاب طولا ، على النفس الناطقة(۱) . فيثبت

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، ص ٥٨ – ٦٣ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ص ٦٤ - ٦٩ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، ص ٧٩ - ١٤٣ .

٢٠ – ١٩٧ س ، ص ١٥ ص ، ص ١٩٧ – ٢٠ .

<sup>(</sup> ٦ ) المصدر السابق ، ص ١٤٥ - ١٥٠ .

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق ، ص ١٥١ - ١٧٠ .

 <sup>(</sup> A ) المصدر السابق ، ص ۱۷۲ – ۱۷۹ .

<sup>(</sup>٩) المصدر السابق ، ص ١٨١ - ٢٣٧ .

وجودها وخلودها ، ويين صلتها بالجسم ، ويذكر التناسخ ، ويفصل القول في و مشكلة العقل ، ويين صلتها بالجسم ، ويذكر الفلسفى الإسلامى . وكل تلك مسائل صرضنا لها في تفصيل من قديم ، وليس ثمة ما يدعو إلى أن نمود إليها هنا(۱) . ويلاحظ أن علم النفس السنوى على غرار السيكلوجيا القديمة كلها ، أهمل الجانب الوجداني والجانب الإرادي من أحوال النفس ، وهلا ما حاول منصوفو الإسلام تدارك قسط منه غير قليل ، ولكنه في الحقيقة من صنع التاريخ الحديث والمعاصر .

ويعنينا أن نشير أخيرا إلى أن علم النفس السينوى ، على ما فيه ، كان ذا شأن في تاريخ الفكر الإسلامي والمسيحي . فكان مرجع مفكري الإسلام من فلاسفة ومتصوفة وأخلاقيين ، منذ القرن الخامس الهجرى إلى أواثل القرن الرابع عشر ، عولوا عليه ، وأخذوا عنه ، واحتجوا به ، ولم ينصرفوا عنه إلا يوم أنَّ وقفوا على البحث السيكلوجي المعاصر . ولم يكن حظه عند الم يحيين بأقل من هذا ، فقد ترجم و كتاب النفس ، لابن سينا إلى اللاتينية فى الربع الثالث من القرن الثانى عشر الميلادى ، ولم يكن قد مضى على وفاة صاحبه إلا نحو قرن أو يزيد قليلا . وما إن ترجم حتى تلقفته الأيدى فى العواصم الأوربية . وحاول اللاتين تلخيصه أو شرحه والتعليق عليه ، وأثار حركة فكرية بلغت أوجها فى القرن الثالث عشر . وسبق لنا أن لاحظنا أن ليس ثمة مؤلف من مؤلفات ابن سينا صادف في الفلسفة المدرسية ما صادفه و كتاب النفس ، من دراسة وانتشار ، لأنه عالج أمورا كانت هذه الفلسفة فى أمس الحاجة إليها ، كحقيقة النفس وخاودها ، وتوضيح جانبي المعرفة الحسى والإشراق(٢) . ولم يقف الأمر عند هذا ، بل امتد إلى القرن السابع عشر، فقد كشف أستاذنا فاندنبرج عن نص في خواطر بسكال (Les Pensées de Pascal) يستمد من ابن سينا(٢) . ومهما يكن من شيء فان علم النفس السينوى ربما هان أمره إذا نظر إليه فى ضوء علم النفس المعاصر ، أما باسم التاريخ والماضى فهو ذو شأن عظم ، وجدير بالنشر والإحياء .

<sup>:</sup> البراهيم مدكور : أن الفلسفة الإسلامية ، ص ١٣٠ – ١٧٥ و رانظر أيضا : La place d'Al-Ferabi dans l'école philosophique musulmane. Paris, 1934, pp. 123-180.

<sup>(</sup>٢) إبراهيم مدكور : الشفاء ، ج ١ المدخل ، القامرة ، ١٩٥٢ ، المقدمة ، ص (٣٤) .

<sup>(</sup>٣) الكتاب الدمين المهرجان الألني لابن سينا ، القاهرة ، ص ٣٤٤ .

وحين فكرنا في إخراج و كتاب الشفاء و حرصنا على أن يسهم معنا من شاء من الباحين المعنيين بالفكر الإسلامي ، دون تقيد بجنس أو وطن ، فانضم إلينا باكستاني وحراق . وو دنا أن تشترك معنا الآنسة دلفرني ، لكي تضطلع بعب، ترجات و الشفاء و اللاتينية ، ولكن أعباءها الكثيرة حالت دون ما نريد . ومن حسن الحظ أنها لم تحل دونها والكشف عن كثير من جوانب ابن سينا اللاتينية . والباكستاني الذي نعمنا بزمالته هو الأستاذ فضل الرجان الذي رغب في تحقيق وكتاب النفس و ورجبنا بذلك كل الترحيب ، ووضعنا نحت يده كل ما توافر لدينا من مخطوطات عربية ، وشاء أن يضم إليها ترجمات لاتينية . وما إن أتم تحقيقه حتى آثر أن يخرجه بين مطبوعات جامعة أكسفورد سنة ١٩٥٩ . وصادف في هذه الأثناء أن عني باحث آخر بإخراج الكتاب نفسه ، وهو باكوش المستشرق التشيكي ، وقد ظهر فعلا سنة ١٩٥٦ بين مطبوعات الجمع العلمي التشيكي .

وبرغم هذا لم نر بدا من استكمال ساسلتنا ، فوكانا إخراج وكتاب النفس الله باحثين كريمين عاشا مع ابن سينا نحو ربع قرن أو يزيد ، ها : الأب جورج قنواتى ، والاستاذ سعيد زايد ، وسبق لهما أن اشتركا فى إخراج بعض أجراء والشفاء ، فضلا على أنهما قد أنفقا بضع سنوات فى تحقيق وكتاب النفس ، على نحو ما استقر عليه مهجنا من قبل فى النشر والتحقيق . ولم يترددا فى أن يفيدا من عجهود المرحوم باكوش والاستاذ فضل الرحان ، وأضافا إلى نصهما مخطوطين ، لم يقفا عليهما ، وقد أشار إلى ذلك فى تفصيل الأب قنواتى فيا يلى . وإنا لنقلر لمحققينا صبرها وجلدها على استكمال نشر أجزاء و الشفاء ، ، ونشكرها على جهودهما المشرة .

ولم يبق من هذه الأجزاء إلا جزء واحد لم ير النور بعد ، والأمل وطيد ف أن ينضم إلى الأجزاء التي بين أيدينا .

إبراهيم مدكور

#### نشر « کتاب النفس »

إن لنص و كتاب النفس ، الذى نقلمه اليوم ، تاريخاً يحسن الوقوف طله لكى نتبين المراحل التى مر بها نشره ، وندرك قيمة نصنا هذا مقرونا إلى ما نشر من قبل . وقد تم هذا النشر في المراحل التالية :

#### ١ \_ طبعة طهران ( ١٣٠٣ - ١٨٨٥ م ) :

طبع «كتاب النفس » لأول مرة مع باتى أجزاء الشفاء ( ما عدا المنطق ) في طهران سنة ١٣٠٣ هـ ( طبعة حجر ) ولم يشر الناشر إلى المخطوط أوالمخطوطات التي عول عليها ، وهي في الأرجع مأخوذة من المخطوطات العديدة الموجودة في مكتبات طهران ( انظر فيما يلي قائمة هذه المخطوطات ) .

ويقع نص كتاب النفس فيا بين ص ٢٧٧ و ٣٦٨ ، وفى كل صفحة ٣٠ سطرا و والخط نسخى واضح كل الوضوح ، لكنه مرصوص . والسطر •كون من ١٧ لى ٢٠ كلمة ، ومسطرته لل ١٧٤ على ٢٤٤ سم . وهو خال من انضبط ، فيا عدا الشدات ، ولا اختصار فيه ، وفيه كلمات وجمل حذفت بعد كتابتها .

#### ٢ \_ طبعة باكوش (١٩٥٦ م):

بالرغم مما لكتاب النفس من أهمية في تاريخ فلسفة القرون الوسطى ، فإنه لم يطبع طبعة محققة إلا سنة ١٩٥٦ . وقد اضطلع بها المأسوف عليه المستشرق التشيكي : جان باكوش الذي ترجمه أيضاً إلى الفرنسية ، وأضاف إلى ترجمته تعليقات عديدة . وهذا عمل ضخم يستحق الثناء والتقدير لحذا العالم الحليل وللأكاديمية التشيكية التي قامت بأعباء الطبع .

وفى المقلمة المقتضبة المرجمة الفرنسية (ص ٧ – ٩) لم يشر باكوش إلى الببليوجرافيات المتخصصة لمؤلفات ابن سينا ( ببليوجرافية مهدوى ، وببليوجرافيتى، وببليوجرافية عثمان إرجن ) مع أنها ظهرت قبل نشر كتابه . ولعله لم يقف عليها ، واكنفى بالإحالة على كتاب بروكلمان .

ولم يصف المخطوطات الني اعتمد عليها واكتنى بذكر تاريخها إن نص عليه ،

وكتبرا ما يحيل على فهارس المخطوطات لاستكمال بعض المعلومات . وهذه المخطوطات هي :

۱ ــ المتحف البريطانى الملحق ۷۱۱ ريو (شرقى ۲۸۷۳) ، ۱۰۷۲ هـ/ ۱۹۶۲ م .

- ۲ المكتب الهندى ٤٧٥ ، لوت (١٧٩٦ م ) .
- ٣ بودليانا ٤٣٦ ( بوكوك ١٢٥ ) ، ٧٧٧ ه / ١٣٦٨ م .
- ٤ بودليانا ٤٦٧ ( بوكوك ١١٤ ) ، ٦٠٣ ه / ١٢٠٦ م.
- و بودلیانا ٤٧١ ( بوکوك ١١٦ ) ، ٦٠٣ م / ١٢٠٦ م .

ومن بينها بوكوك ١٢٥ ، الذي يحوى وحده النص الكامل لكتاب النفس . أما بوكوك ١١٦ فلا يحوى إلا جزءاً .

ورقة ١٨٥ إلى ٢٥٦ ( ٨ إلى ٦٨ من طبعة باكوش) .

وبوكوك ١١٤ يحوى أيضاً جزءاً ، ورقة ٤ إلى ٢٩ ( ص ٢٤٦ إلى ٢٦٨ من طبعة باكوش ) .

٦ - طبعة طهران التي أشرنا إليها من قبل.

والنص مطبوع بطريقة متصلة دون تقسيم أو تبويب ، أو علامات فصل أو وصل ، اللهم إلا ذكر أول النصول وآخرها ، ولم ترقم الأسطر في المامش الجانبي بالإشارة إلى أرقام تدل على بدء صفحات المخطوطات . وللدلالة على النوارق يستعمل الناشر أرقاماً موضوعة فوق الكلمات في نفس النص .

وقد بالغ فيها عده أمانة للنص بذكره لفوارق لاقيمة لها ، كنقص النقط فى بعض الكلمات ، وهو أمر عادى فى كثير من المخطوطات .

وللأسف أعوزته أحياناً سلامة الأسلوب فى الترجمة الفرنسية . وأضاف إليها تعليقات كثيرة تربو على السبمائة وتشير إلى مصادر ابن سينا اليونانية ، وبخاصة أرسطو ، واسكندر الأفروديسي ، وجالينوس . وكثيرا ما يذكر النص اليوناني نفسه .

#### ٣ \_ طبعة فضل الرحمن ( ١٩٥٨ م ) :

هى الطبعة الثانية المحققة لكتاب النفس. وهى غمرة تضافر جهود الناشر مع لجنة نشر كتاب الشفاء لابن سينا بالقاهرة التى يرأسها الدكتور إبراهم مدكور. وكما لوحظ فى النصدير رغبت هذه اللجنة منذ البداية فى الاستفادة بجهود السادة المحققين ، وهم قليل ، والمهمة كبيرة وشاقة . وقد رحبت بالدكتور نضل الرحمن ، وهو عالم باكستانى شاب متمكن من العربية ، وملم باللاتينية . وسبق له أن أعد رسالته للدكتوراه فى أكسفورد مع الأستاذ فالتسر ( walzer ) وعول فيها على الجزء الخاص بالنفس من وكتاب النجاق الذى يلنقى كل الالتقاء مع كتاب النفس من و الشفاء » بيث يردد أغلب عباراته . ترجمه إلى الإنجليزية وعلق عليه واستعان بالترجمة اللاتينية و لكتاب النفس» و هى كما نعلم حرفية فى الغالب . وفى هلا ما هيأه المهمة التي أحب أن يضطلع بها .

وقد دعته الإدارة الثنافية لجامعة الدول العربية إلى القاهرة بناء على رغبة لمخنة نشر كتاب الشفاء لابن سينا فى صيف عام ١٩٥٢ ، ووضع تحت تصرفه كل ما توفر لدى هذه اللجنة من مخطوطات وحظى برعاية كبيرة أثناء مقامه بمصر .

بيد أنه يوم أن أنجز عمله فضل ، لأسباب نجهلها ، أن يطبع الكتابق أكسفورد وفى مجموعة و جيب ميموريال ، واعتمد فيه على المخطوطات الآتية :

- A = بودليانا بوكوك ١٢٥ (القرن الثانى عشر م)
- B = بودلیانا بوکوك ۱۱۲ (۲۰۳ ه / ۱۲۰۳ م)
- C = المكتب الهندى لوت ٤٧١ ( ١١٥٠ ه / ١٧٣٧ م )
- عير مؤرخ ، ويصعد فى الأرجح إلى القرن الرابع عشر
   الميلادى وهو صعب القراءة .
  - E فيدن ١٤٧٧ م /١٤٧٧ م)
- آلازهر ۱۳۳۱ (نسخة الشيخ بخبت) وهي أجود هذه المخطوطات ،
   وفيها هوامش مستمدة في الغالب من مخطوط آخر .
- G دار الكتب حكمة ٢٦٧ ( ١٣٧٢ ) وهو مخطوط متأخر ويشتمل على أخطاء وسقطات كثيرة ، ولكنه يساعد على تحديد أسر المخطوطات ، وهما يلحظ أن الأستاذ فضل الرحمن لم يعول على فوارقه إلا في حالات قليلة .

H = طبعة طهران :

I = غطوط لترجمة لاتينية من مدينة بال (D111 7) ، أشارت إلته
 الآنسة دالفرني .

J = طبعة البندقية (١٥٠٨ م) للترجمة اللاتينية .

وليس من اليسير أن تعقد صلات بين هذه المخطوطات اللهم إلا عن طريق شيء من النقد الداخلي وقد حاول الأستاذ فضل الرحمن ذلك ، وإن كان يرى أن ليس ثم ما يدعو إلى تفضيل مخطوط على آخر . ومن الممكن في رأيه أن تقسم هذه الخياوطات إلى أسرتين :

- (١) أسرة A ، ويدخل فيها أجزاء من B ، و C .
  - (Y) أسرة FC ، وبلخل فيها أجزاء من T

ومن العسير أن تلحق H، E بإحلى هاتين الأسرتين، وربما اتصل E بأسرة C، F ؟ و H بأسرة AB . و نص طبعة طهران أكثر تعقيداً ، ولعله يقترب من أسرة AGK .

وفى المخطوطات ABCDF هوامش جانبية وبخاصة ACF ويظهر أن الأستاذ فضل الرحمن استخدمها كمخطوط عربي ، وأشار إلى ما فيها من أخطاء أوقراءات خاصة ، وهي فى الجملة حرفية . وترجع أخطاؤها فى الغالب إلى سوء فهم المترجم للنص العربي .

ويمكننا فى ضوء هذا كله أن نلاحظ أن باكوش وفضل الرحمن عولا على بعض المخطوطات المشتركة ، ولكن منهجهما نحتلف ، ذلك لأن باكوش اعتمد على النص ما وسعه ، فى حين حكم فضل الرحمن فهمه ورأيه الشخصى فى النص الذى ارتضاه . وعلى هذا نحن إزاء طبعين مستقلتين . وقد عالجناهما على هذا الأساس ووضعناهما معاً موضع المقارنة والموازنة .

#### ءُ .. الترجمة اللاتينية ( ١٩٦٨ .. ١٩٧٢ ) :

اضطلعت بنشرها الآنسة فان ريت ( Van. Riet ) . الأستاذة بجامعة لوفان ( بلجيكا ) ، وهي تجيد اللاتينية واليونانية ، إلى جانب لغات حديثة مختلفة ، وتلم بالعربية . وقد تمرست طويلا في جامعتها الهتيدة على نشر النصوص نشراً علميا دقيقاً . وأولعت بمؤلفات ابن سينا ، التي ترجمت إلى اللغة اللاتينية ،

وتعاونت فى ذلك معزميلة كريمة هى الآنسة دالفرنى التى حاولت لجنة نشركتاب الشفاء لابن سينا فى القاهرة الاستعانة بها على إحياء ابن سينا اللاتينى، فدعتها إليها منذ ربع قرن تقريباً ، وأقامت فى القاهرة زمنا واشتركت معنا فى مقارنة نص إلهيات ابن سينا اللاتينى بالنص العربى . وإذا كانت لم تستطع الإسهام مباشرة مع اللجنة فى إخراج وكتاب الشفاء ، فإنها وقفت نفسها على تتبع مخطوطات ابن سينا اللاتينية فى مكتبات أوروبا الكبرى طوال عشرين عاماً ، فكشفت عنها ، وعرفت اللجنين بها ، ووصفتها وصفاً دقيقاً ، وأصبحت حجة فى ابن سينا اللاتيني .

وإذا كانت لم تستطع أن تحقق هدنها فى نشر نصوصه فانها مهدت السبيل لناشرين آخرين ، وفى مقدمتهم الآنسة فان ريت التى بدأت بشر وكتاب النفس ، وتعد منذ زمن لنشركتاب الإلهيات ، وها مرجعان هامان فى تاريخ السيوية اللاتينية . وتصرح فى مستهل تحقيقها أن الذى شجعها عليه أمران : أولهما الاستقصاء الشامل الذى قامت به الآنسة دالفرنى لمحاوطات ترجمة النفس اللاتينية ، وجملتها خمسون استطاعت أن تعرف بأربعين منها وأن تصفها وصفاً كاشفاً قبل أن تبدأ الآنسة فان ريت تحقيقها . ثانيهما ظهور طبعتين محققين للاصل العربى ، وهما طبعة باكوش وطبعة فضل الرحمن اللتان أشرنا إليهما من قبل .

وقد سلكت في نشرها منهجاً يعد آية في التحقيق العلمي السلم . فذهبت إلى أنه يلحظ في ثنايا الترجمة اللاتينية الواحدة قراءتان مختلفتان ويمكن في ضوئهما تقسيم المخطوطات اللاتينية إلى مجموعتين أ و ب . وأدت الدراسة المقارنة الدقيقة لحميع المخطوطات إلى القول بأن هناك مترجماً قام لأول مرة بترجمة النص العربي ثم أعيد النظر في النص المترجم ، وأدخلت عليه تعديلات وتنقيحات مع الاحتفاظ بمعظم النص الأساسي للترجمة الأولى ، وهذا النص مشترك في المخطوطات جميعها . أما التعديلات والتنقيحات فتنغير من مخطوط إلى آخر . وهذه التعديلات والتغييرات هي ماسمته الأستاذة المحققة والقرامات المزوجة (Lectures doubles) ه .

ولأسباب ذكرتها بإسهاب ودقة ، اختارت سبع مخطوطات اعتمدت عليها فى تحقيقها ، واتخذت نسخة روما الأصل الأم مع مراعاة روايات المجموعة (ب) واكتفت بتسجيل المجموعة الأخرى فى الهامش ، مع الإشارة إلى مامحفظ منها

وما لايحفظ . ولم يكن قصدها تكوين نص أقرب إلى النص العربي، بل أقرب إلى الأصل اللاتيني الأول المترجم، على فرض أنه لم توجد إلا ترجمة لاتينية واحدة . أما صلة هذا النص بالأصل العربي فهذه مسألة أخرى حاولت أيضا أن تجيب عنها . فقد سجلت في الهوامش الروايات العربية حسب طبيعة فصل الرمز .

#### و بالجملة يشتمل تحقيقها على ما يلى :

- (١) النص اللانيني مرقما في الهامش الجانبي في الداخل والخارج : وتشير أرقام الداخل إلى صفحات المخطوطات التي عولت عليها : وأرقام الخارج إلى صفحات طبعة المبندقية وإلى صفحات طبعة فضل الرحمن .
  - (٢) هوامش سفلي تشير إلى روايات المخطوطات اللاتينية .
- (٣) هوامش أخرى سفلية خاصة بمقارنة النص اللاتيني بالنص العربي ومثيرة أيضاً إلى الروايات العربية المذكورة لدى فضل الرحمن .
- (٤) تعليقات لغوية دون دخول فى شرح أو تفسير موضوعى أو محاولة تعليل بعض السقطات أو تفسير التباعد بين الأصل العربي والترجمة اللاتينية ، أوالإشارة إلى بعض المعانى المذهبية العامة التي يصعب فهمها من النص اللاتيني .

وأخيرا أعدت الآنسة فان ريت فهرسا لانينياً عربيا ، وآخر عربيا لانينيا على غرار ما صنع فضل الرحمن ولكن بصورة أوسع . فقد فهر من فضل الرحمن نحو ١٥٠ كلمة ذات مدلول فلسفى ، في حين أن فهرسها يشتمل على كلمات الكتاب جميعها ، بحيث يمكن بواسطته العثور على كلمة لانينية أو عربية في موضعها في النص العربي أو النص اللاتيني .

#### ه \_ طبعة القاهرة:

هى طبعتنا ، وتجىء خاتمة مطاف ، وثمرة جهو دمتصلة صابقة : ولم يكن بدمنها لاستكمال سلسلة أجزاء و الشفاء ، التى اضطلعت بإخراجها اللجنة بالقاهرة و نعترف بأنا لم نسلك الآنسة فان ريت فى حصر جميع مخطوطات و كتاب النفس ، العربية ، والحصول على نسخة منها ، وتبلغ الثمانين بقدرما نعلم حتى الآن ، وإذا ماتوافرت لدينا قمنا بدرسها ، والكشف عما بينها من صلات ، وتقسيمها الى أسر معينة ، نختار منها ما نعول عليه . وتلك مسألة أثير ت عنا، يده إخراج و كتاب الشفاء ، ، فتساءلنا : هل فى

الإمكان جمع مخطوطاته كلها ، أم يكتنى بقدر منها يعامأن إليه لإخراج نص محقق مقبول ؟ وثبت لدينا أن محاولة الحصر الشامل للمخطوطات العربية بوجه عام ، و ولكتاب الشفاء ، بوجه خاص ، لم يمن وقتها بعد ، ولاتزال تتطلب جهودا متضافرة من الأفراد والهيئات : ور بما كانت متعارة مادامت المسكتبات الحاصة مغاقة ، ولاسبيل إلى الحكم على ماتشتمل عليه . وهناك مكتبات عامة في العالم العربي والإسلامي لم تستكمل فهرستها . على أن المنبج العامي للتحقيق لايستلزم الشول والإسلامي لم تمتكمل فهرستها . على أن المنبج العامي للحقيق لايستلزم الشول وفضل الرحمن ، وجرى عايه عرف عامة المحققين . وقد يضطر أحيانا إلى النشر على أماس مخطوط و احد ، على أمل أن يكشف الزمن عما يمكن أن يضاف إليه .

قد يقال : ما الداعى : إلى نشر ثالث بعد التحتيقين العربيين السابقين ، لاسيا وفى الإمكان ، استئذان أحد الناشرين للاستعانة بنشره فى تكملة مداسلة الشفاء القاهرية ؟ ومع تقديرا لجمهود المحققين التى نوهنا بها من قبل ، نعتقد أن نشرنا هذا يضيف جديدا . فهو يلتز م أولا بمنهج و النص المختار ، الذى أخذت به اللجنة فى تحقيق كتاب الشفاء جميعه ، وأساسه أنه لا يعول على نسخة وحدها ، وإنما يأخذ عند اختلاف القرامات بما يبدو أقرب إلى تعبر المؤلف وطريقته ، وفى هذا ما يتطلب معاناة طويلة وإلفا الأسلوب ابن سينا وعباراته ، ونحن ثعيش معه منذ خمسة وعشرين سنة أو يزيد .

وعنى منهجنا أيضا بترقيم الأسطر ، بحيث تنم الإحالة على المخطوطات بدقة كما عنى بملامات الفصل والوصل ، وبالتقسيم والتبويب ، وفى ذلك ما يوضح النص وييسر الأمر على القارىء .

وفى ثبت المخطوطات التى عولنا عليها ما يشهد بأنا أضفنا مخطوطين جديدين لم يستعملا فى التحقيقات السابقة ، وها : المتحف البريطانى ٧٥٠٠ شرقى ، ودارالكتب ٨٩٤ فلسفة ، واستعنا بهما فى ترجيح قراءة على أخرى . هذا فضلا عن نصى ياكوش وفضل الرحمن اللذين اعتبرناها و مخطوطين جيدين ، ووضعنا قوائم لمقابلة صفحات نصنا بصفحات نص فضل الرحمن الذى يعلو على زميله دون نزاع.

وكانت لجنة ابن سينا تتوق من قديم إلى الاستعانة يالترجمة اللاتينية فيما تقومبه من تحقيق ، وقد أتاحت لنا الآنسة فان ريت فرصة ذهبية أفدنا منها فائدة كبرى ف تحقيقنا هذا ، فربطنا المصطلح العربي بالمصطلح اللاتيني ، ووضعنا قوائم لمقابلة صفحات نصنا بصفحات نصها ، و نأمل أن يكون في هذا ما يعين على استكمال نشر الترجمة اللاتينية لما ترجم من أجزاء الشفاء .

أما التعليقات والتفسيرات فقد رأت اللجنة منذ البداية أن تدعها للراسات مستفيضة ، كى لا تقل النص أو تضيف إليه ما ليس منه . والكلام عن المصادر اليونانية طويل ، ومحل أخذ ورد ، وفي وسع من شاء أن يرجع إلى طبعة باكوش ليقف على اجتهاده وآرائه .

وبعد : فقد لوحظ من قديم أن ابن سينا مفكر عالمي ، ولا شك في أن محقيق كتاب النفس آية جديدة من آيات هذه العالمية ، فقد اشترك فيه تشيكي ، وباكستاني ، وبلجيكية ، ومصريان ، وأملنا وطيد في أن يطرد هذا التعاون والتنافس كشفا عن الحقيقة ، وتقديرا لفيلسوف كان له شأنه في تاريخ الفكر الإنساني .

الأب قنواتي

### الخطوطات المستعملة في التحقيق

| 1 - | طبعة أكيفور د<br>(فضلالرحسن) | 1 • 61 7 1 |                                            |
|-----|------------------------------|------------|--------------------------------------------|
| +   |                              | +          | بودلیانا بوکو ك ۱۱۶ ( ۹۰۳ ه / ۱۲۰۹ م )     |
| +   | +                            | +          | بودایانا بوکوك ۱۱۲ ( ۷۰۳ ه / ۲۰۲۱م )       |
| +   | +                            | +          | بودلیانا بوکوك ۱۲۵ ( ۷۷۱ هـ / ۱۳۲۹ م)      |
| +   |                              | +          | المتحفالبريطاني شرقى ٢٨٧٣ (٧٧ ١ ٩١٠ ٢٦ ١م) |
| +   |                              |            | المتحف البريطاني شرقى ٧٥٠٠                 |
| +   |                              | +          | المكتب الهندى لوت ٤٧٦                      |
| +   | +                            |            | المكتب الهندى لوت ٤٧٧                      |
| +   | +                            |            | الأزهر ( بخيت)                             |
| +   | +                            |            | دار الکتب ۲۲۲ ( ۱۳۳۷ هـ/ ۱۹۱۹ )            |
| +   |                              |            | دار الكتب                                  |
| +   | +                            |            | داماد ۲۲۸                                  |
| +   | +                            |            | ليدن ١٤٤٤                                  |
| +   | +                            |            | ليدن ١٤٤٥                                  |
| +   | +                            |            | طبعة النجاة ( القاهرة )                    |
| +   | +                            | +          | طبعة طهران الحجرية                         |
| +   | +                            |            | مخطوط لاتینی (بازل D 11I7)                 |
| +   | +                            |            | طبعة البندقية اللاتينية                    |
| +   | +                            |            | كتاب الشفاء ( غير كتاب النفس )             |

#### مخطوطات « كتاب النفس ، الموجودة في العالم

| نورعثمانية ۲۷۰۸ ( العاشر ه ) | اسطنبول                       |
|------------------------------|-------------------------------|
| ( A A 1 E ) YV · 4           | أحمد الثالث ٣٢٦١ ( ٧٧٧ ه )    |
| ( * 177 ) ( 771 * 4)         | و ٣٢٦٢ ﴿ القرن التاسع هـ )    |
| (* 11) ****                  | « ۳۲۶۳ (القرن التاسع هـ)      |
| راغب باشا ۸۹۰                | ه ۳٤٤٥ ( القرن الحادي         |
| 1831                         | عشر ه)                        |
| رضوة ۱/ ۸۷۲ و ۸۷۳            | عاطف ۱۰۹۷                     |
| ۸۷۵ و ۸۷۵                    | أيا صوفيا : ٢٣٨٩ (٦)          |
| شعبان ( أوقاف ) ۷۲ه          |                               |
| شهید ۱۷٤۸ ( ۸۷۹ ه )          | ۲۶۶۱ (السابع ه)               |
| عومی ۲۹۲۹                    | ( A 7V1 ) YEEY                |
| يونيفرسيتيه ٧٦٦ ( ١٠٩٠ ه )   | أيوب ٨٨٣                      |
| ینی جامع ۷۷۰ ( ۸۸۸ ه )       | داماد : ۲۲۸ (۲۰۷ م)           |
| ( » M° ) VV\ )               | ( * 797 ) / / / /             |
| القاهرة :                    | ( A A Y A ) A Y A             |
| الأزهر ٣٣١ ( بخيت ٤٤٩٨٨ )    | فيض الله : ١٢٠٧               |
| دار الكتب                    | ( * 1.44 ) 11.4               |
| ۲۳۲ (۱۹۱۹ م)                 | خالد : ٤٠٥ (١٠٠١٨)            |
| ( * 11VV ) TV*               | حميدية : ٧٩٥ ( ١٠٦٦ ه )       |
| ( a 1.48 ) YOT               | حکیم ملة ۸۵۷                  |
| 448                          | ،<br>جار الله : ۱۳۳۲ ( ۸۸۲ م) |
| طلمت ٣٤٧                     | 1888                          |
| ٤٠٢                          | ( A 79E ) 1EYE                |
| تيمور ۵۹                     | کیرلی ۸۹۶                     |
| 14.                          | ٧٥٠. لا ل                     |

| بانكيبور ٢٢٢٣                   | ن :            | طهرا     |
|---------------------------------|----------------|----------|
| 7777                            | ( * AVI ) 1T0  | عجلس     |
| بوحار ۲۸۷                       | 144            | _        |
| بشوار ۱۹۷۲                      | 1.51           | ملك      |
| ليىن ١٤٤٤                       | 1110           |          |
| ( * AA ) \ 1880                 | ( * * * ) 1727 |          |
| برنستون :                       | 1770           |          |
|                                 | YAAY           |          |
| ( * 9YY ) ATI                   | ۰۸۰            | ملی      |
| اكسقورد :                       | 781            | مشكاة    |
| بودلیانا بوکوك ۱۱۶              | 727            |          |
| 117                             | 1847           | سيسلار   |
| 170                             | 1844           |          |
| (A 0V1 ) ETO                    | ٨٣٣١           |          |
| لنىن :                          | ٥٢٨            | طباطبائى |
| المتحف البريطاني ١٦٥٥ ( ٥٧٦ ﻫ ) | *              | الهند    |
| (* 1.41) YAYY                   | 78/11.         | عليكرة   |
| Y • • •                         | ۳۰/۱۱۰         | عليكرة   |
| المكتب الهندى ٤٧٧ ــ ٤٧٤        | ξY             |          |

## بِسُلِمَ الرَّحَمُ الرَّحَمُ الرَّحَاتِمِ

### الفن السادس من الطبيعيات وهو كتاب النفس

قد استوفينا في الفن الأول الكلام على الأمور العامة في الطبيعيات ، ثم تلوناه بالفن الثاني في معرفة الساء والعالم والأجرام والصور والحركات ، الأولى في عالم الطبيعة ، وحققنا أحوال الأجسام التي لاتفسد والتي تفسد ، ثم تلوناه بالكلام على الكون والفساد وأسطقساتها ، ثم تلوناه بالكلام على أفعال الكيفيات الأولى وانفعالاتها والأمزجة المتولدة منها .

وبقى لنا أن نتكلم على الأمور الكائنة ، فكانت الجمادات وما لا حس له ولا حركة إرادية أقدمها وأقربها تكونا من العناصر ، فتكلمنا فيها فى الفن ١٠ الحامس وبقى لنا من العلم الطبيعى النظر فى أمور النباتات والحيوانات .

ولما كانت النباتات والحيوانات متجوهرة الذوات عن صورة هي النفس ومادة هي الجسم والأعضاء ، وكان أولى ما يكون علماً بالشيء هو ما يكون من جهة صورته ، رأينا أن نتكلم أولا في النفس، ولم نر أن نبتر علم النفس فتتكلم أولا في النفس الحيوانية والحيوان ، من في النفس الحيوانية والحيوان ، ١٠ ثم في النفس الإنسائية والإنسان . وإنما لم نفعل ذلك لسبيين : أحدهما أن هذا النبتير مما يوعر ضبط علم النفس المناسب بعضه لبعض . والثاني أن النبات

<sup>(</sup>١) بسم اقه الرحمن الرحيم : ساقطة من د ، م .

<sup>(</sup> ٢ ـــ ١٧ ) الفن السادس . . . . النبات : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٣) وهوكتاب النفس : ساقطه من د ، ك .

<sup>(</sup>٤–١٢ ) قه استوفينا . . . صورة هي : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٧) وأسطنساتها : وأسطنسانه ف .

<sup>(</sup>١١) الطبيعي : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>١٧) النهنير : النهتر ن .

يشارك الحيوان فى النفس التى لها فعل النمو والتغذية والتوليد . ويجب لا محالة أن ينفصل عنه بقوى نفسانية تخص جنسه ثم تخص أنواعه . والذى يمكننا أن نتكلم عليه من أمر نفس النيات هو ما يشارك فيه الحيوان . ولسنا نشعر كثير شعور بالفصول المنوعة لهلا المعنى الجنسى فى النبات ؟ وإذا كان الأمر كذلك لم تكن نسبة هذا القسم من النظر إلى أنه كلام فى الحيوان ؟ إذ كانت نسبة الحيوان إلى هذه النفس نسبة النيات إلها .

وكذلك أيضا حال النفس الحيوانية بالقياس إلى الإنسان والحيوانات الأخر، وإذ كنا إنما زيد أن نتكلم في النفس النباتية والحيوانية من حيث هي مشركة، وكان لا علم بالمخصص إلا بعد العلم بالمشترك ، وكنا قليلي الاشتغال بالفصول الذاتية لنفس نفس ونبات قبات ولحيوان حيوان ، لتعلم ذلك علينا . فكان الأولى أن نتكلم في النبات واحد ، ثم إن أمكننا أن نتكلم في النبات والحيوان كلاما مخصصا فعلنا . وأكثر ما يمكننا من ذلك يكون متعلقا بأبدائها ويخواص من أفعالها البدنية ، فلأن نقدم تعرف أمر البدن ونؤخر تعرف أمر البدن أمدى سبيلا في التعليم من أن نقدم تعرف أمر البدن ونؤخر تعرف أمر النفس ونؤ معونة معرفة الإحوال البدنية أكثر من معونة معرفة البدن في معرفة الإحوال البدنية أكثر من معونة معرفة البدن في معرفة الإحوال البدنية أكثر من معونة معرفة البدن أحد الطرفين بضرورى التقديم ، إلا أنا آثرنا أن نقدم الكلام في النفس أحد الطرفين بضرورى التقديم ، إلا أنا آثرنا أن نقدم الكلام في النفس أحد الطرفين بضرورى التقديم ، إلا أنا آثرنا أن نقدم الكلام في النفس أحد الطرفين بضرورى التقديم ، إلا أنا آثرنا أن نقدم الكلام في النفس أحد الطرفين بضرورى التقديم ، إلا أنا آثرنا أن نقدم الكلام في النفس أما أعليناه من العذر ، فمن شاء أن يغير هذا الترتيب فعل بلا مناقشة لنا معه .

فهذا هو الفن السادس ، ثم نتلوه في الفن السابع بالنظر في أحوال النبات ،
 وفي الفر الثامن بالنظر في أحوال الحيوان . وهناك نختم العلم الطبيعي ، ونتلوه بالعلوم الرياضية في فنون أربعة ، ثم نتلو ذلك كله بالعلم الإلهي ، وثردفه شيئا من علم الأخلاق ، ونختم كتابنا هذا به .

<sup>(</sup>۱ – ۲۲ ) يشارك . . . . به : ساتطة من د ، م .

<sup>(</sup>٦) الحيوان : الحيوانات ك .

<sup>(</sup>٧) الأخر : الأخرى ك .

<sup>(</sup>١٥) معرفة (الثانية) : + أمر ف .

<sup>(</sup>١٦) سين : يسين ك.

<sup>(</sup>١٨) أعليناه : أبليناه ف .

<sup>(</sup>۲۰) الحيوان : الحيوانات ك .

## للف الترا لأفلى من الفن السادس من الطبيعيات ضهة فصولت

<sup>(</sup>٣) بحسة فصول : ماقطة من ن ؛ ( تذكر نسخاً د ، ك منارين النصول ا لمسة ) .

### الفص لللاول

## نى إثبات النفس ونحريرها من حيث هم نفس

نقول: إن أول ما يجب أن نتكلم فيه إثبات وجود الشيء الذي يسمى نفسا ، ثم نتكلم فيا يتبع ذلك فنقول: إنا قد نشاهد أجساما تحس وتتحرك بالإرادة ، بل نشاهد أجساما تغني و تنمو وتولد المثل وليس ذلك لها لجسميتها . فقى أن تكون في ذواتها مبادىء لذلك غير جسميتها ، والشيء الذي تصدر عنه هذه الأفعال . وبالحملة كل ما يكون مبدأ لصدور أفاعيل ليست على وتيرة واحدة عادمة للإرادة ، فإنا نسميه نفسا . وهذه اللفظة اسم لهذا الشيء ، لا من حيث جوهره ، ولكن من جهة إضافة ما له ، أي من جهة ما هو مبدأ لهذه الأفاعيل ، ونحن نطلب جوهره والمقولة التي يقم فيها من بعد .

ولكنا الآن إنما أثبتنا وجود شيء هو مبدأ لما ذكرنا ، وأثبتنا وجود شيء من جهة ماله عرض ما ويحتاج أن يتوصل من هذا الهارض اللى له إلى أن تحقق ذاته لنعرف ماهيته ، كأنا قد عرفنا أن لشيء يتحرك محركا ما . ولسنا نعلم من ذلك أن ذات هذا المحرك ما هو ، فنقول : إذا كانت الأشياء ، التي نرى أن النفس موجودة لها، أجساما ، وإنما يتم وجودها من حيث هي نبات وحيوان ١٠ بوجود هلما الشيء لها، فهذا الشيء جزء من قوامها . وأجزاء القوام كما عامت في مواضع

<sup>(</sup>١) الفصل الأول : فصل ١ ف .

<sup>(</sup>٣) إن : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١) ته : ماتطة من م .

<sup>(</sup>٠) وتثبو : وتنس م | بلسبيها : بجسبيها ك ،م .

<sup>(</sup>٨) حيث : + هو ده ك ه م .

<sup>(</sup>١٤) كئيء : التيءم .

<sup>(</sup>١٥) فنقول : ساقطة من م | إذا : إذ م .

<sup>(</sup>۱۷) بوجود: لوجود د، ك، م.

هي قديان: جزء يكون به الشيء هو ما هو بالفعل ، وجزء يكون به الشيء هو ما هو بالقوة، إذ هو بمتزلة الموضوع . فإن كانت النفس من القسم الناني ، ولاشك أن البدن من ذلك القسم ، فالحيوان والنبات لا يتم حيوانا ولانباتا بالبدن ولا بالنفس فيحتاج إلى كال آخر هو المبدأ بالفعل لما قلنا ، فلك هو النفس وهوالذي كلامنا فيه ، بل ينبغي أن تكون النفس هو ما به يكون النبات والحيوان بالفعل نباتا وحيوانا . فإن كان جسما أيضا ، فالحسم صورته ما قلنا ؛ وإن كان جسما بصورة منا ، فلا يكون هو من أيضا ، فالحسم صورته ما قلنا ؛ وإن كان جسما بصورة منا ، فلا يكون هو من ويكون صدور تلك المبدأ ، بل يكون كونه مبدأ من جهة تلك الصورة ، ويكون صدور تلك الأحوال عن تلك الصورة بلاتها . وإن كان بتوسط هذا الجسم ، فيكون المبدأ الأول تلك الصورة ، ويكون أول فعله بوساطة هذا الجسم ، ويكون هذا الجسم جزأ من جسم الحيوان ، لكنه أول جزء يتعلق به المبدأ ، وليس هو بما هو جسم إلا من جملة الموضوع .

فبين أن ذات النفس ليس بجسم ، بل هي جزء للحيوان والنبات ، هي صورة أو كالصورة أو كالكمال .

فنقول الآن : إن النفس يصح أن يقال لها بالقياس إلى ما يصدر عنها من الأفعال قوة ، وكذلك يجوز أن يقال لها بالقياس إلى ما تقبله من الصور المحسوسة والمعقولة على معنى آخر قوة ، ويصح أن يقال أيضا لها بالقياس إلى المادة التي تحلها فيجتمع منهما جوهر نباتى أو حيوانى صورة ، ويصح أن يقال لها أيضا بالقياس إلى استكمال الجنس بها نوعا محصلا فى الأنواع العالية أو السافلة كمال ، لأن طبيعة الجنس تكون ناقصة غير محدودة ما لم تحصلها طبيعة الفصل البسيط أو غير البسيط منضافا إليها ، فإذا انضاف كمل النوع . فالفصل كمال النوع بما هو نوع وليس لكل نوع فصل بسيط ، قد علمت هذا ، بل إنما هو للأنواع

<sup>(</sup>٢) إذ هو ن .

<sup>(</sup>٣) من ذلك النسم فالحيران والنبات : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٢) فين : فتبين د ، ك ، م 🏿 هي (الأولى والثانية ) : هو د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٥) ما تفبله : ما يقبلها د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۱۷) جرهر: + مادی ف .

<sup>(</sup>١٩) غير (الثانية ): النير ن.

<sup>(</sup>٢٠) انضاف : + إليها ف الكل: كال م .

المركبة اللوات من مادة وصورة ، والصورة منها هو الفصل السيط لما هو كماله ، ثم كل صورة كمال ، وليس كل كمال صورة ، فإن الملك كدال المدينة ، والربان كمال السفينة ، وليسا بصورتين للمدينة والسفينة ، فما كان من الكمال مفارق الذات لم يكن بالحقيقة صورة للمادة وفي المادة. فإن الصورة التي هي في المادة هي الصورة المنطبعة فيها القائمة بها ، اللهم إلا أن يصطلح فيقال . لكمال. النوع صورة النوع . وبالحقيقة فإنه قد استقر الاصطلاح على أن يكون الشيء بالقياس إلى المادة صورة ، وبالقياس إلى الجملة غاية وكمالا ، وبالقياس إلى التحريك مبدأ فاعليا وقوة محركة . وإذا كان الأمر كذلك فالصورة تقتضي نسبة إلى شيء بعيد من ذات الجوهر الحاصل منها ، وإلى شيء يكون به الجوهر الحاصل هو ما هو بالقوة ، وإلى شيء لا تنسب الأفاعيل إليه ، وذلك . . الشيء هو المادة لأنها صورة باعتبار وجودها للمادة . والكمال يقتضي نسبة إلى الشيء التام الذي تصدر عنه الأفاعيل لأنه كمال بحسب اعتباره للنوع يه فبين من هذا أنا إذا قلنا في تعريف النفس إنها كمال كان أدل على معناها ، وكان أيضًا يتضمن جميع أنواع النفس من جميع وجوهها ، و لا تشذ النفس المفارقة للمادة عنه . وأيضا إذا قلنا : إن النفس كمال فهو أولى من أن نقول : • قوة ، وذلك لأن الأمور الصادرة عن النفس منها ما هي من باب الحركة ومنها ما هي من باب الإحساس و الإدراك ، و الإدراك بالحرى أن يكون لها لا بما لها قوة هم. ميداً فعل ، بل مبدأ قبول . والتحريك بالحرى أن يكون لها لا بما لها قوة هي مبدأ قبول، بل مبدأ فعل، وليس أن ينسب إليها أحد الأمرين بأنها قوة عليه أولى من الآخر . فإن قيل لها : قوة ، وعنى به الأمران جميعا كان ذلك باشتراك الاسم . . . وإن قبل : قوة ، واقتصر على أحد الوجهين ، عرض من ذلك ما قلنا .

وشيء آخر وهو أنه لا يتضمن الدلالة على ذات النفس من حيث هي نفس مطلقا ، بل من جهة دون جهة . وقد بينا في الكتب المنطقية أن ذلك غير

<sup>(</sup>۱۰) به : سانطة من م .

<sup>(</sup>١٢) لأنه : لأنها د ، ك ، م | احتباره : احتبارها د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٧) والإدراك، والإدراك : والإدراك د ، ك .

<sup>(</sup>١٩) قبول بل مبدأ : ماقطة من د.

<sup>(</sup>۲۱) ران : فإن ك .

<sup>(</sup>۲۲) أنه: أنهاك،م.

جيد ولا صواب . ثم إذا قلنا : كمال ، اشتمل على المعنيين : فإن النفس من جهة القوة التي يستكمل بها إدراك الحيوان كمال ، ومن جهة القوة التي تصدر عنها أفاعيل الحيوان أيضا كمال ، والنفس المفارقة كمال ، والنفس التي لا تفارق كمال . لكنا إذا قلنا : كمال ، لم يعلم من ذلك بعد أنها جوهر ، أو ليست بجو هر ، فإن معنى الكمال هو الشيء الذي بوجو ده يصير الحيوان بالفعل حيوانا والنبات بالفعل نباتا ، وهذا لايفهم عنه بعد أنه جوهر أو ليس بجوهر . ولكنا نقول : إنه لا شك لنا في أن هذا الشيء ليس جو هرا بالمعنى الذي يكون به الموضوع جوهرا، ولاأيضا بالمعنى الذي يكونبه المركب جو هراً . فأما جوهر بمعنى الصورة فلننظرفيه . فإن قال قائل : إنى أقول للنفس جو هرا وأعنى به الصورة ، ولست أعنى به معنى أعم من الصورة، بل معنى أنه جوهر معنى أنه صورة، وهذا مما قاله خلق منهم، فلا يكون معه موضع بحث واختلاف البتة . فيكون معنى قوله : إن النفس جوهر ، أنها صورة ؛ بل يكون قوله : الصورة جوهر ، كقوله الصورة صورة أو هيئة والإنسان إنسان أو بشر ، ويكون هذيانا من الكلام . فإن عنى بالصورة ما ليس فى موضوع البتة ، أى لا يوجد بوجه من الوجوه قائمًا في الشيء الذي سميناه لك موضوعا البنة ، فلا يكون كل كمال جوهرا . فإن كثيراً من الكمالات هي في موضوع لامحالة ، وإن كان ذلك الكثير بالقياس إلى المركب ، ومن حيث كونه فيه ليس في موضوع ، فإن كونه جزأ منه لا عنعه أن يكون في موضوع ، وكونه فيه لا كالشيء في الموضوع لا يجعله جوهرا ، كما ظن بعضهم . لأنه لم يكن الجوهر ما لا يكون بالقياس إلى شيء على أنه في موضوع حتى بكون الشيء من جهة ما ليس في هذا الشيء على أنه في موضوع جوهرا ، بل إنما يكون جوهرا إذا لم يكن ولا في شيء من الأشياء على أنه في موضوع . وهذا المعنى لا يدفع كونه في شيء مًا موجودا لا في موضوع ، فإن ذلك ليس له بالقياس إلى كل شيء ، حقى

<sup>(</sup>٣) والنفس المفارقة كمال : ساقطة من د .

<sup>( • )</sup> أر ليست : أر أن ليست ك | فإن : لأن ك .

<sup>(</sup>٦) أنه : أن ذلك ك ، م | الكنا ف .

<sup>(</sup>٧) إنه : ساقطة من ف ∥ جوهرا: بجوهرك.

<sup>(</sup>١٠) أنه (الأولى والثانية) : أنهاك.

<sup>(</sup>١٢) جوهر : جوهرا د | والإنسان : وللإنسان د ؛ أو الإنسان ف .

<sup>(</sup>١٥) فإن : فإنه د .

<sup>(</sup> ۲۰ ) مرضوع : + نیه د | جوهرا (الأولى) جوهر ف .

<sup>(</sup>۲۲) لان : ند .

إذا قيس إلى شيء يكون فيه لا كما يوجد الشيء في موضوع صار جوهرا ؛ وإن كان بالقياس إلى شيء آخر بحيث يكون عرضا ، بل هو اعتبار له في ذاته . فإن الشيء إذا تأملت ذاته ونظرت إليها فلم يوجد لها موضوع البتة كانت في نفسها جوهرا ، وإن وجدت في ألف شيء لا في موضوع بعد أن توجد في شيء واحد على نحو وجود الشيء في الموضوع فهي في نفسها عرض . وليس ه إذا لم تكن عرضا في شيء فهي جوهر فيه ، فيجوز أن يكون الشيء لا عرضا في الشيء ولا جوهرا في الشيء ، كما أن الشيء يجوز أن لا يكون واحدا في شيء ولا كثيرا ، لكنه في نفسه واحد أو كثير . وليس الجوهري والجوهر واحدا ، ولا العرض بمعنى العرضي الذي في أيساغوجي هو العرض الذي في قاطيفوزياس . وقد بينا هذه الأشياء لك في صناعة المنطق .

فبين أن النفس لا يزيل عرضيتها كونها فى المركب كجزء ، بل يجب أن تكون فى نفسها لا فى موضوع البتة ، وقد علمت ما الموضوع .

فإن كان كل نفس موجودة لا فى موضوع ، فكل نفس جوهر ، وإن كانت نفس ما قائمة بذاتها والبواق كل واحد منها فى هيولى وليست فى موضوع فكل نفس جوهر ، وإن كانت نفس ما قائمة فى وضوع وهى مع ١٥ ذلك جزء من المركب فهى عرض ، وجميع هذا كمال . فلم يتبين لنا بعد أن النفس جوهر أو ليست بجوهر من وضعنا أنها كمال . وغلط من ظن أن هذا يكفيه فى أن يجعلها جوهرا كالصورة .

فنقول: إنا إذا عرفنا أن النفس كمال بأى بيان وتفصيل فصلنا الكمال، لم يكن بعد عرفنا النفس وماهيتها، بل عرفناها من حيث هى نفس ؛ و اسم النفس ليس يقع عليها منحيث جوهرها، بل من حيث هى مدبرة للأبدان ومقيسة إليها. فلذلك يؤخذ البدن في حدها، كما يؤخذ مثلا البناء في حد الباني، وإن كان لا يؤخذ في حده من حيث هو إنسان: ولذلك صار النظر في النفس من العلم الطبيعي، لأن النظر في النفس من حيث هي نفس نظر فيها من حيث لها علاقة بالمادة والحركة، بل يجب أن

١.

<sup>(</sup>٥) الموضوع : موضوع م .

<sup>(</sup>٦) نهي : نَهو ٺ .

<sup>(</sup>۱۳) فكل : وكل د .

<sup>(</sup> ١٥ - ١٥ ) بذاتها . . . . . ما قائمة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٧) أو ليست : أوليس د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٢٣) الياني : الثاني م إ لا يؤخذ : لا يوجد د .

نفر د لتعرفنا ذات النفس بمثا آخر . ولو كنا عرفنا بهذا ذات النفس، لما أشكل طينا وقوعها في أى مقولة تقع فيها . فإن من عرف وفهم ذات الشيء فعرض على نفسه طبيعة أمر ذاتى له لم يشكل عليه وجوده له ،كما أوضحناه في المنطق : لكن الكمال على وجهين : كمال أول ، وكمال ثان . فالكمال الأول هو الذي يصبر به النوع نوعا بالفعل كالشكل للسيف. والكمال الثاني هو أمر من الأمور التي تتبع نوع الشيء من أفعاله وانفعالاته ، كالقطع للسيف ، وكالتمييز والروية والإحساس والحركة الإنسان . فإن هذه كمالات لا محالة للنوع ، لكن ابست أولى ، فإنه ليس يحتاج النوع في أن يصير هو ما هو بالفعل إلى حصول هذه الأشياء له بالفعل ، بل إذا حصل له مبدأ هذه الأشياء بالفعل حتى صار له هذه الأشياء بالقوة بعد مالم تكن بالقوة إلا بقوة بعيدة تحتاج إلى أن يحصل قبلها شيء حتى يصير بالحقيقة بالقوة صار حينئذ الحيوان حيوانا بالفعل . فالنفس كمال أول ، ولأن الكمال كمال للشيء ، فالنفس كمال الشيء ، وهذا الشيء هو الحسم ، ويجب أن يؤخذ الجسم بالممنى الجنسي لا بالمعنى المادى ، كما عامت في صناعة البرهان . وليس هذا الجسم الذي النفس كماله كل جسم ، فإبها ليست كمال الجسم الصناعي كالسرير والكرسي وغيرهما ، بل كمال الجسم الطبيعي . ولا كلجسم طبيعي ، فليست النفس كمال نار ولا أرضَ ولا هواء ، بل هي في عالمنا كمال جسم طبيعي تصدر عنه كمالاته الثانية بآلات يستعين بها في أفعال الحياة التي أولها التغذى والنمو . فالنفس التي نحدها هي كمال ًا أول لجسم طبيعي آني له أن يفعل أفعال الحياة .

\_ لكنــه قد يتشكك في هذا الموضوع بأشـــياء ، من ذلك أن لقائل أن يقول : إن هذا الحد لا يتناول النفس الفلكية فإنها تفعل بلا آلات . وإن تركم

<sup>(</sup>٢) أي : + شيء م .

<sup>(</sup>٤) ئان : ئانى م .

<sup>(</sup>A) أولى : أولية د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۱۰) مبار : مبارت م .

<sup>(</sup>١٢) الشيء : الشيء م | الشيء : لشيء م .

<sup>(</sup>١٣) يؤخله : يوجه د || لابالمش المادى : لا المادى د ، ن || كما : ماقطة من م .

<sup>(</sup>١٧) فليست : فليس د ، ك | ولا هواه : ماقطة من ف .

<sup>(</sup>١٩) أولها : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٢١) الموضوع : الموضع ف .

ذكر الآلات واقتصرتم على ذكر الحياة لم يغنكم ذلك شيئا ، فإن الحياة التي لها ليس هو التغذى والنمو ، ولا أيضا الحس . وأنتم تعنون بالحياة التي في الحد هذا ، وإن عنيتم بالحياة ما للنفس الفلكية من الإدراك مثلا والتصور المعلى أو التحريك لغاية إرادية ، أخرجتم النبات من جملة ما يكون له نفس . وأيضا إن كان التغذى حياة فلم لا تسمون النبات حيوانا .

وأيضًا لقائل أن يقول: ما الذى أحوجكم إلى أن تثبتوا نفسا، ولم لم يكفكم أن تقولوا: إن الحياة نفسها هي هذا الكال فتكون الحياة هي المدى الذي يصدر عنه ماتنسبون صدوره إلى النفس.

فلنشرع في جواب واحد واحد من ذلك وحله ، فنقول : أما الأجسام السهاوية فإن فها مذهبين : مذهب من يرى أن كل كوكب يجتمع منه ومن اعدة كرات قد دبرت بحركته جملة جسم لحيوان واحد ، فيكون حينئله كل واحدة من الكرات يتم فعلها بعدة أجزاء ذوات حركة ، فتكون هي كالآلات ، وهذا القول لا يستمر في كل الكرات . ومذهب من يرى أن كل كرة فاها في نفسها حياة مفردة ، وخصوصا ويرى جسما تاسما ، ذلك الجسم واحد بالفعل لا كثرة فيه . فهؤلاء يجب أن يروا أن اسم النفس إذا وقع على النفس الفاكية وعلى النفس النباتية فإنما يقع بالاشتراك ، وأن هذا الحد إنما هو للنفس الموجودة للمركبات ، وإنه إذا احتيل حتى تشترك الحيوانات والفلك في معنى اسم النفس ، خرج معنى النبات من تلك الجملة . على أن هذه الحيلة في معنى اسم النفس ، خرج معنى النبات من تلك الجملة . على أن هذه الحيلة في معنى اسم النطق على وجود نفس لها المقلان الهيولانيان ، وليس هذا مما يصح . وهناك على ما يرى . فإن العقل هناك عقل بالفعل ، والعقل بالفعل غير مقوم للنفس الكائنة جزء حد للناطق . وكذلك الحس ههنا يقع على القوة الى تدرك بها الكائنة جزء حد للناطق . وكذلك الحس ههنا يقع على القوة الى تدرك بها الكائنة جزء حد للناطق . وكذلك الحس ههنا يقع على القوة الى تدرك بها الكائنة جزء حد للناطق . وكذلك الحس ههنا يقع على القوة الى تدرك بها الكائنة جزء حد للناطق . وكذلك الحس ههنا يقع على القوة الى تدرك بها الكائنة جزء حد للناطق . وكذلك الحس ههنا يقع على القوة الى تدرك بها

<sup>(</sup>٤) أو التحريك : والتحريك ف ، م .

<sup>(</sup>٦) ولم لم: ولم ه .

<sup>(</sup>٨) النفس: + من ذلك م.

<sup>(</sup>١٠) ملعب : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١١) ملة كرات : عندم ال لحيوان: كعيوان ف .

<sup>(</sup>١٢) ضلها : ضله دهك .

<sup>(</sup>١٦) فإنما : فإنها د ؛ فإنه م || رأن : فإه ك .

<sup>(</sup>۲۲) الكائنة : بالكلية م .

المحسوسات على سبيل قبول أمثانهاوالانفعال منها ، وليس هذا أيضًا مما يصح هناك على ما يرى . ثم إن اجتهد فجعل النفس كمالا أول لما هو متحرك بالإرادة ومدرك من الأجسام حتى تدخل فيه الحيوانات والنفس الفلكية ، خرج النبات من تلك الجملة . وهذا هو القول المحصل . وأما أمر الحياة والنفس فحل الشك في ذلك على ما نقول : إنه قد صع أن الأجسام يجب أن يكون فيها مبدأ للاُحوال المعلومة المنسوبة إلى الحياة بالفعل . فإن سمى مسم هذا المبدأ حياة لم تكن معه مناقشة ، وأما المفهوم عند الجمهور من لفظة الحياة المقولة على الحيوان فهو أمران : أحدهما كون النوع موجوداً فيه مبدأ تصدر تلك الأحوال عنه ، أو كون الجسم بحيث يصح صدور تلك الأفعال عنه . فأما الأول فمعلوم أنه ليس معنى النفس بوجه من الوجوه . وأما الثانى فيدل على معنى أيضا غير معنى النفس . وذلك لأن كون الشيء بحيث يصح أن يصدر عنه شيء أو يوصف بصفة يكون على وجهين : أحدها أن يكون الوجود شيئا غير ذلك الكون نفسه يصدر عنه ما يصدر مثل كون السفينة ، بحيث تصدر عنه المنافع السفينية . و ذلك مما يحتاج إلى الربان حتى يكون هذا الكون ، والربان وهذا الكون ليس شيئا واحدا بالموضوع . والثاني أن لا يكون شيء غير هذا الكون في الموضوع مثل كون الجسم بحيث يصدر عنه الإحراق عند من يجمل نفس هذا الكون الحرارة ، حتى يكونُ وجود الحرارة في الجسم هو وجود هذا الكون ، وكذلك وجود النفس وجودهذا الكون على ظاهر الأمر .

إلا أن ذلك في النفس لا يستقيم ، فليس المفهوم من هذا الكون ومن النفس شيئا واحدا ، وكيف لا يكون كذاك والمفهوم من الكون الموصوف لا يمنع أن يسبقه بالذات كمال ومبدأ ، ثم للجسم هذا الكون والمفهوم من الكمال الأول الذي رسمناه يمنع أن يسبقه بالذات كمال آخر ، لأن الكمال الأول ليس له مبدأ وكمال

<sup>(</sup>٣) ومدرك: ويدرك م .

<sup>(</sup>٥) نمل : ممل د ؛ محل م .

<sup>(</sup>v) وأما المفهوم : والمفهوم د .

<sup>(</sup>١١-١١) يصدر . . . . أن : ماقطة من م .

<sup>(</sup>١٢) يكون الوجود شيئا : يكون في الوجو د شيء ف | الوجود : الموجود م .

<sup>(</sup>١٣) السفينية : السفينة ك .

<sup>(12)</sup> وهذا الكون ليس ؛ ليس وهذا الكوهم .

<sup>(</sup>۲۲) رسمناه : سمیناه م .

أول فليس إذن المفهوم من الحياة والنفس واحدا إذا عنينا بالحياة ما يفهمه الحمهور وإن عنينا بالحياة أن تكون لفظة مرادفة للنفس فى الدلالة على الكمال الأول لم نناقش ، وتكون الحياة اسما لما كنا وراء إثباته من هذا الكمال الأول

فقد عرفنا الآن معنى الاسم الذى يقع على الشيء الذي سمى نفسا بإضافة له. فبالحرى أن نشتغل بإدراك ماهية هذا الشيء الذي صار بالاعتبار المقول . نفساً : وبجب أن نشير في هذا الموضع إلى إثبات وجود النفس التي لنا إثباتا على سبيل التنبيه والتذكير إشارة شديدة الموقع عند من له قوة على ملاحظة الحتى نفسه من غير احتياج إلى تثقيفه وقرع عصاه وصرفه عن المغلطات . فنقول : يجب أن يتوهم الواحد منا كأنه خلق دفعة وخلق كاملا ، لكنه حجب بصره عن مشاهدة الحارجات ، وخلق يهوى فى هواء أو خلاء هويا لايصدمه ١٠ فيه قوام الهواء صدما مّا يحوج إلى أن يحس ، وفرّق بين أعضائه فلم تتلاق ولم تتماس ، ثم يتأمل أنه هل يثبت وجود ذاته ولايشك فى إثباته لمانه موجودا ولأيثبت مع ذلك طرفا من أعضائه ولاباطنا من أحشائه ولا قلبا ولا دماغا ولا شيئا من الأشياء من خارج ، بل كان يثبت ذاته ولا يثبت لها طولا ولا عرضا ولا عمقا ، ولو أنه أمكنه في تلك الحالة أن يتخيل يدا أو عضوا ١٥ آخر لم يتخيله جزءا من ذاته ولا شرطاً فى ذاته ، وأنت تعلم أن المثبت غير الذى لم يثبت والمُهَمَّرُ به غير الذي لم يُمَرَّبُه ، فإذن للذات التي أثبت وجودها خاصية على أنها هو بعينه غير جسمه وأعضائه التي لم تثبت ، فإذن المثبت له سبيل إلى أن يتنبه على وجود النفس شيئا غير الجسم بل غير جسم ، وأنه عارف به مستشعر له ، وإن كان ذاهلا عنه محتاج إلى أن يقرع عصاه 🥫 ۲.

<sup>(</sup>۱) ما ينهمه : ما ينهم ك .

<sup>(</sup>١١) صدما : صدميًّا د ، ث ، م || وفرق : وفرقت م .

<sup>(</sup>۱۲) رلایشك : قلایشك ف .

<sup>(</sup>١٦) ولا شرطا أي ذاته : ماقطة من م .

<sup>(</sup>١٧) والمقر به : والمقربة ف || المات : الدات ف || خاصية : + له ف ؛ + لها م .

<sup>(</sup>١٨) جسمه: جسمية م || المثبت : المتنبه ف ، م || أن : ماقطة من م || يتنبه : يثبته ك ؟ تنبه م .

<sup>(</sup>١٩) بل فير جم : ماقطة من م || وأنه : فإنه م .

<sup>(</sup>٢٠) إلى : مائلة من ف .

## الفصل لث بي

### نى ذكرما فالعالقيماء فىالنفس *بصره ب*ها دنعض

فنقول : قد اختلف الأوائل فى ذلك لأنهم اختلفوا فى المسالك إليه ، فمنهم من سلك إلى علم النفس من جهة الحركة ، ومنهم من سلك إليه من جهة الإدراك ، ومنهم من حمع بين المسلكين ، ومنهم من سلك طريق الحياة غير مفصلة ،

فمن سلك منهم جهة الحركة ، فقد كان تخيل عنده أن التحريك لايصدر الاعن متحرك ، وأن المحرك الأول يكون لا محالة متحركا بذاته ، وكانت النفس محركة أولية ، إليها يتراقى التحريك من الأعضاء والعضل و الأعصاب ، فجعل النفس متحركة لذاتها ، وجعلها لذلك جوهرا غير مائت ، معتقدا أن ما يتحرك لذاته لا يجوز أن يموت . قال : ولذلك ما كانت الأجسام السهاوية ليست تفسد والسبب فيه دوام حركتها .

فمنهم من منع أن تكون النفس جسماً فجعلها جوهرا غير جسم متحركا لذاته . ومنهم من جعلها جسما وطلب الجسم المتحرك بذاته ، فمنهم من جعلها ماكان من الأجرام التي لانتجزأ كريا ليسهل دوام حركته ، وزعم أن الحيوان بستنشق ذلك بالتنفس ، وأن التنفس غذاء للنفس ، وأن النفس تستبقى النفس بإدخال بدل ما يخرج من ذلك الجنس من الهباء التي هي الأجرام التي لا نتجزأ التي هي المبادى و

<sup>(</sup>١) النصل الثانى: نصل ٢ ت.

<sup>(</sup>٣) المساك : المسك ف .

<sup>(</sup>ه) بين : سائطة من ف .

<sup>(</sup>٩) محركة : متحركة م || والعضل : بالعضل د .

<sup>(</sup>۱۲) فنتم : ومتم د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٤) جعلها : جعله د ۱ جعل م .

<sup>(</sup>١٦) بالتنفس : بالنفس ك ] التنفس : النفس ك ، م | النفس ( الثانية ) : ماقطة من م .

وأنها متحركة بذاتها ، كما يرى من حركة الهباء دائما في الحو ، فلذلك صلحت لأن تحرك غيرها . ومنهم من قال : إنها ليست هي النفس ، بل إن محركها هو النفس وهي فيها ، وتدخل البدن بدخولها . ومنهم من جعل النفس نار ا ورأى أن النار دائمة الحركة ،

وأما من سلك طريق الإدراك ، فمنهم من رأى أن الشيء إنما يدرك ما مواه لأنه متقدم عليه ومبدأ له ، نوجب أن تكون النفس مبدأ ، فجعلها من الحنس الذى كان يراه المبدأ : إما نارا ، أوهواء ، أو أرضا ، أو ماء . ومال بعضهم إلى القول بالماء لشدة رطوبة النطفة التي هي مبدأ التكون ؛ وبعضهم جعلها جسما بخاريا ، إذ كان يرى أن البخار مبدأ الأشياء على حسب المذاهب التي عرفتها ، وكل هؤلاء كان يقول : إن النفس إنما تعرف الأشياء كلها لأنها من جوهر المبدأ لحميعها . وكذلك من رأى أن المبادىء هي الأعداد ، فإنه جعل النفس عددا ، ومنهم من رأى أن الشيء إنما يدرك ماهو شبهه وأن المدرك بالفعل شبيه الممدك بانفعل فجعل النفس مركبا من الأشياء التي يراها عناصر ، وهذا والحبة ، وقال : إنما تدرك النفس حركبا من الأشياء التي يراها عناصر ، وهذا والحبة ، وقال : إنما تدرك النفس كل شيء بشبيهه فيها . وأما اللين جمعوا الأمرين فكالذين قالوا : إن النفس عدد عرك لذاته ، فهي عدد لأنها مدركة وهي عركة لذاتها ، لأنها عركة أولية . وأما الذين اعتروا أمر الحياة غير ملخص ، فمنهم من قال : إن النفس حرارة غريزية لأن الحياة بها ، ومنهم من قال بل برودة وأن النفس من قال : إن النفس من النفس هو الشيء المبرد .

وله لما ما يتبرد بالاستنشاق ليحفظ جوهر النفس ، ومنهم من قال بل النفس ٢٠ هو الدم ؟ لأنه إذا سفح الدم بطلت الحياة ، ومنهم من قال بل النفس مزاج لأن المزاج ما دام ثابتا لم تتغير صحة الحياة ، ومنهم من قال بل النفس تأليف ونسبة بين المناصر وذلك لأنا تعلم أن تأليفا ما يحتاج إليه حتى يكون من العناصر حيوان ، ولأن النفس تأليف فلمانك تميل إلى المؤلفات من النغم والأرائح والطعوم وتلتله

<sup>(</sup>١) مثلك : ولذك ف ؛ فكذك م . (٢) لأن : أن ف ، م | إن : ساتطة من م .

<sup>(</sup>١٤) ته : ساتطة من ث .

<sup>(</sup>١٠) بشيه : شيه ك ؛ يشبه م .

<sup>(</sup>١٧-١٦) محرك ... أولية : متحرك للماتها لأنها عركة أوله م .

<sup>(</sup>۱۷) وهي محركة : ومحركة ف .

<sup>(</sup>۲۲) سنة : سنت ن ، م .

<sup>(</sup>٢٤) والأن : فلأن م || فلللك : ولالك د || والأراثع : والأرابيع ف ؛ والأرابيع م .

بها . ومن الناس من ظن أن النفس هو الإله – تعالى عما يقوله الملحدون – وأنه بكون فى كل شيء نفسا وفى شيء عقلا بكون فى كل شيء نفسا وفى شيء عقلا سبحانه وتعالى عما يشركون .

فهذه هي المذاهب المنسوبة إلى القدماء الأقدمين في أمر النفس ، وكلها باطل. فأما الذين تعلقوا بالحركة فأول مايلزمهم من المحال أنهم نسوا السكون ، فإن كانت النفس تحرك بأن نتحرك وكان لامحالة تحركها علة للتحريك ، فلم يخل تسكينها إما أن يصدر عنها وهي متحركة محالها فتكون نسبة تحركها بلماتها إلى التسكين والتحريك واحدة . فلم يمكن أن يقال : إنها تحرك بأن تتحرك ، وقد فرضوا ذلك ،أو بصدر عنها وُفَا. سكنت ، فلا تكون متحركة بذاتها . وأيضا فقد عرفت مما سلف أنه لامتحرك إلا من محرك وأنه ليس شيء متحركا من ذاته فلا تكون النفس شيئا متحركا من ذاته ، وأيضا فإن هذه الحركة لا يخلو إما أن تكون مكانة أو كمية أو كيفية أو غير ذلك . فإن كانت مكانية فلا يخلو إما أن تكون طبيعية أو قسرية أو نفسانية ، فإن كانت طبيعية فتكون إلى جهة واحدة لامحالة ، فبكون تحريك النفس إلى جهة واحدة فقط . وإن كانت قسرية فلا تكون متحركة الماتها ، ولا يكون أيضًا تحريكها بذاتها ، بل الأولى أن يكون القاسر هو المبدأ الأول وأن يكون هو النفس . وإن كانت نفسانية فالنفس قبل النفس وتكون لا محالة بإرادة فتكون إما واحدة لا تختلف، فيكون تحريكها على تلك الجهة الواحدة، أو تكون مختلفة فتكون بينها كما علمت سكونات لامحالة ، فلا تكون متحركة لذانها . وأما الحركة من جهة الكم فأبعد شئ من النفس ، ثم لا يكون شئ متحركا من جهة الكم بذاته ، بل لدخول داخل علمه أو استحالة في ذاته . وأما الحركة على سبيل الاستجالة فإما أن تكون حركة في كونها نفسا فتكون النفس إذا حركت لا تكون نفسا ، وإما حركة في عرض من الأعراض لافي كونها نفسا . فأول حين ، ذلك أن لا يكون تحركها ، من نحو تحريكها بل تكون ساكنة في المكان حين تحرك في المكان . والثاني أن الاستحالة في الأعراض غايتها حصول ذلك العرض ، وإذا حصل فقد

<sup>(</sup>٢) بحبه: بجبه م.

<sup>(</sup>٦) وكان : فكان د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٩) نتد : تد ث .

<sup>(</sup>۱۰–۱۰) فلا تكون ... ذاته : **ساقطة من د**.

<sup>(</sup>١٣) نفسائية : نفسية د | واحدة : ماقعلة من ف .

<sup>(</sup>١٦) قبل : مثل م .

<sup>(</sup>٢٢) الأمرانس لا أن : أمرانس ف | لا أن : ساقطة من م | حين : ساقطة من ف .

وقفت الاستحالة . وأيضا فقد تبين لك أن النفس لا ينبغى أن تكون جسها والهرك الله الله يحرك فى المكان بأن يتحرك نحو ما يحرك فهو جسم لامحالة فلو كان المنفس الحركة والانتقال اكان يجوز أن تفارق بدنا ثم تعود إليه . وهؤلاء يجعلون مثل النفس مثل الزئبق بجعل فى بعض الأجسام ، فإذا ترجرج تحرك ذلك الحسم ويدفعون أن تكون الحركة حركة اختيارية .

وأيضا فقد علمت أن القول بالهباء هذر باطل ، وعلمت أيضا أن القول بوحة المبدأ الأسطقسى جزاف ، ثم من المُلتَح ماقالوه من أن الشيء يجب أن يكون مبدأ حتى يعلم ماوراءه ، فإنا نعلم وندرك بأنفسنا أشياء لسنا بمبادىء لها . وأما إثبات ذلك من طريق من ظن أن المبدأ أحد الأسطقسات ، فهو أنا نعلم أشياء ليست الأسطقسات بوجه من الوجوه مبدأ لها ، ولا هي مبدأ للأسطقسات و هو . أن كل شيء إما أن يكون حاصلا في الوجود وإما أن لا يكون ، وأن الأشياء المساوية لشيء و احد متساوية . فهذه الأشياء لا يجوز أن يقال : إن النار والماء وغير ذلك مبادىء لها فنعلمها مها ، ولا بالعكس .

وأيضا إما أن تكون معرفة النفس بما هي مبدأ له إنما تتناول عين ذلك المبدأ، أو تتناول الأشياء التي تحدث عن المبدأ وليست هي المبدأ ، أو تكون بكليهما . فإن كانت إنما تتناول المبدأ أو تتناول كليهما ، وكان العالم بالشيء يجب أن يكون مبدأ له فتكون النفس أيضا مبدأ للمبدأ ومبدأ لذاتها ، لأنها تعلم ذاتها ، وإن كانت لبس تعلم المبدأ ، ولكن تعلم الأحوال والتغيرات التي تلحقه . فمن الذي يحكم بأن الماء والنار أو أحد هذه مبدأ . وأما الذين جعلوا الإدراك بالعددية فقالوا لأن

<sup>(</sup>٢) ما يحرك : ما يتحرك د ، ك | فلو كان : ولو كان ف .

<sup>(</sup>٣) ثم : ساقطة من د .

<sup>(</sup>ه) اختيارية : اختيار ف ، م .

<sup>(</sup> ٦) بالمباء : بالميثات د ؛ بالمبا آ ت ف .

<sup>· (</sup>٧) الملح : الحال د ، ف .

<sup>(</sup> ٨ ) رأما : أمام .

<sup>(</sup>٩) إثبات ؛ بيان ف .

<sup>(</sup>۱۰) وهو : وهي ت .

<sup>(</sup>١١) وأن : وأما م .

<sup>(</sup>١٤) مين : غير م .

<sup>(</sup>١٥) أو تتناول : وتتناول م .

<sup>(</sup>١٧) فتكون : رتكون د || المبدأ : + رأن تكون النفس أيضا ك ؛ + وأيضا ف ، م || كانت : كان د ، ك ..

<sup>(</sup>١٩) والنار : أو النار ف || أو أحد مله : أو مله م .

المِدا لكل شيء عدد ، بل قالوا ماهية كل شيء هدد ، وحد معدد ، وهؤلاء وإن كنا قد دلانا على بطلان آرائهم في المبدأ في مواضع أخر ، و سندل في صناعة الفلسفة الأولى أيضًا على استحالة رأمهم هذا وما أشهه ، فإنَّ ملماههم ههنا قد تفسد من حيث النظر الخاص بالنفس ، وذلك بأن ننظر ونتأمل هل النفس إنما تكون نفسا بأنها عددمعين كاربعةً أوخمسة ، أو بأنها مثلازوج أو فر د أو شيء أعم من عدد معين ، فإن كانت النغس إنما هي ماهي بأنها عدد معين ، فما يقولون في الحيوان المحرز الذي إذا قطم تحرك كل جزء منه وأحس ، وإذا أحس فلا محالة هناك تخيل منّا ، وكللك كل جزء منه يأخذ في الهرب إني جهة وتلك الحركة من تخيل ما لا محالة . ومعلوم أن الحزمين يتحركان عن قوتين فيهمسا ، وأن كل واحد منهما أقل من العدد الذي كان في الحملة ، وإنما كان النفس عندهم العدد الذي في الجملة لاغير ، فيكون هذان الحزمان يتحركان لاعن نفس وهذا محال ، بل في كل واحد منهما نفس من نوع نفس الآخر ، فنفس مثل هذا الحيوان واحدة بالفعل ، متكثرة بالقوة تكثرا إلى النفوس وإنما تفسد في الحيوان المحزز نفساه ولا تفسد في النبات ، لأن النبات قد شاعت فيه الآلة الأولية لاستبقاء فعل النفس ولاكللك في الحيوان المحزز ، يل بعض بدن الحيوان المحزز لامبدأ فيه لاستبقاء المزاج الملائم للنفس ، وفي بعضه الآخر ذلك المبدأ ، ولكنه يحتاج في استبقائه ذلك إلى صحبة من القسم الآخر ، فيكون بدنه متعلق الأجزاء بعضها يبعض فى التعاون على حفظ المزاج فإن لم نكن النفس عددا بعينه ، بل كانت عددا له كيفية مَّا وصورة فيشبه أن تكون في بدن واحد نفوس كثيرة . فإنك تعام أن في كثير من الأزواج أزواجا وفي كثير . من الأفراد أفرادا ، وفي كثير من المربعات مربعات ، وكذلك سائر الاعتبارات.

<sup>(</sup>١) لكل : الكل م || وحده عدد : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٢) آرائهم : رأيهم ف ، م || مواضع : موضع ف ، م || أخر : آخرف ، م .

<sup>(</sup>٣) مذاهبم: مذهبم ف ، م .

<sup>(</sup>٦) الحزز : الجزر ف ؛ الجرد ك .

<sup>(</sup> ٨ ) من ؛ من ف ، م .

<sup>(</sup>١٣) النفوس : نفوس م || الحوز : الحبرد ك .

<sup>(</sup>١٤) الحزز : المجزر ف ؛ المجردك .

<sup>(</sup>١٥) الهزز : المجزر ف ؟ المحرد ك .

<sup>(</sup>١٧) بدنه : بدله ك | فإن : رإن ت

<sup>(</sup>۱۸) کانت : کان ك .

<sup>(</sup>١٩) نقوس : نقس م .

وأيضا فإن الوحدات المجتمعة في العدد إما أن يكون لها وضع أولا يكون لها ، فإن كان لها وضع فهي نقط ، وإن كانت نقطا فإما أن تكون نفسا لأنها عدة تلك النقط أولا تكون كذلك ، بل لأنها قوة أوكيفية أو غير ذلك . لكنهم جعلوا الطبيعة النفسية مجرد عددية ، فيكون العدد الموجود للنقط طبيعة النفس . فيكون كل جسم إذا فرض فيه ذلك العدد من النقط ذا نفس ، وكل جسم لك أن تفرض فيه كم نقطة شئت ، فيكون كل جسم من شأنه أن يصير ذا نفس بفرض النقط فيه ، وإن كانت عددا لاوضع له ، وإنما هي آحاد متفرقة ، فياذا تفرقت وليس لها مواد مختلفة ولاقرن بها صفات وفصول أخرى وإنما تتكثر الأشياء المتشابهة في المواد المختلفة . فإن كان له مواد مختلفة فهي ذوات وضع ولها أبدان شتى ثم في الحالين جميعا كيف ارتبطت هذه الوحدات أو النقط معا ، لأنه إن كان ارتباطها بعضي والتئامها للطبيعة الوحدية والنقطية ، فيجب أن تكون الوحدات والنقطات المخالين جميعا حيف من أى موضع كانت ، وإن كان لحامع فيها جمع واحدة منها الى الأخرى وضام ضم بعضها إلى بعض حتى ارتبطت وهو محفظها مرتبطة ، فذلك الشيء أولى أن يكون نفسا .

وأما الذين قالوا إن النفس مركبة من المبادىء حتى يصح أن تعرف المبادىء وغير المبادىء بما فيها منها ، وأنه إنما يعرف كل شيء بشبهه فيه ، فقد يلزمهم أن تكون النفس لا تعرف الأشياء التي تحدث عن المبادىء مخالفة لطبيعتها . فإن الاجتماع قد يحدث هيئات في المبادئ وصور الا توجد فيها مثل العظمية واللحمية والإنسانية والفرسية وغير ذلك ، فيجب أن تكون هذه الأشياء بجهولة للنفس ، إذ ليس فيها هذه الأشياء ، بل إنما فيها أجزاء المبادىء فقط ، فإن جعل في تأليف النفس إنسانا . بورسا وفيلا، كما فيه نار وأرضى وغلبة وعبة ، وإن قال إن فيها هذه الأشياء ،

۲) کان : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٣) كلك ؛ لذك ن .

<sup>(</sup>٦) نقطة : نقط د، ك، م إا يفرض : ف ، لفرض م.

<sup>(</sup>٧) كانت عددا : كان عدد د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٨) صفات : + أخر ف .

<sup>(</sup>۱۰) لأنه إن كان ؛ أكان د .

<sup>(</sup>١٢) واحدة : واحدا د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٣) الأِخرى : الآخر دك، م || ضم : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٦) وأنه : وأنها ف || فيه : فيها ف .

<sup>(</sup>١٩) ليس : ليست د .

<sup>(</sup>٢١) وإن ... الأشياء : ساقطة من د ، ف .

فقد ارتكب العظيم . ثم إن كان فى النفس إنسان ، فنى النفسى نفسى ، ففيه مرة أخرى النسان وفيل ، وبذهب ذلك إلى غير النهاية . وقد يشنع عليه من جهة أخرى هى أنه بجب على هذا الوضع أن يكون الله تعالى إما غير عالم بالأشياء وإما مركبا من الأشياء ، وكلاهما كفر ، ومع ذلك بحب أن يكون غير عالم بالغلبة ، لأنه لا غلبة فيه . فإن الغلبة توجب التفريق والفساد فيا تكون فيه ، فيكون الله تعالى غير تام العلم بالمبادىء ، وهذا شنيع وكفر .

ثم يلزم من هذا أن تكون الأرض أيضا عالمة بالأرض ؛ والماء بالماء، وأن تكون الأرض لا تعلم الماء ، والماء لا يعلم الأرض ، ويكون الحار عالما بالحار غير عالم بالبارد ، ويجب أن تكون الأعضاء التي فيها أرضية كثيرة شديدة الإحساس بالأرض بالبارد ، ويجب أن تكون الأعضاء التي فيها أرضية كثيرة شديدة الإحساس بالأرض ولا ينبرها ، وذلك كالظفر والعنظ . ولأن ينفعل الشيء ويتأثر عن ضده ، أولى من أن يتأثر عن شكله . وأنت تعلم أن الإحساس تأثر ما وانفعال ما ويجب أن لا تكون ههنا قوة واحدة تدرك الأضداد فيكون السواد والبياض ليس يدركان بحاسة و احدة ، بل يدرك البياض يجزء من البصر هو أبيض ، والسواد بجزء منه هو أسود ، ولأن الألوان لها بجزء من البصر هو أبيض ، والسواد بجزء منه هو أسود ، ولأن الألوان لما وإن كان لا حقيقة للوسائط ، وما هو إلا مزج الضدين بزيادة ونقصان من غير السواد يدرك السواد صرفا ، ودلا يمكن أن يدرك غيره ، فيجب أن لكون مدرك البياض يدرك البياض صرفا ، ومدرك علينا بسائط الممتزج ولا تتخيل إلينا الوسائط التي لا يظهر فيها بياض وسواد بالفعل . وكذلك يجب أن يدرك المثلث بالمئث ، والمربع بالمربع ، والمدور بالمدور، والأشكال

<sup>(</sup>١) فنيه : فنيها ف ؛ قرة م || مرة : ماتطة من م .

<sup>(</sup>٢) أخرى هي : ماقطة من ف ، م .

<sup>(</sup>٣) الوضع : الموضع م .

 <sup>(</sup>٤) وكلاما : وكلها م || يجب : فيجب ف .

<sup>(</sup>٦) فنيم : فنع م .

<sup>(</sup> ٨ ) بالحار : ماقطة من م .

<sup>(</sup>۱۰) هي : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>۱۲) لا تكون : تكون د .

<sup>(</sup>١٥) البصر : البصرم .

<sup>(</sup>۱٦) وما هو : وما هي ف.

<sup>(</sup>۲۰) والمربع بالمربع : ماقطة من د ، ف ، م .

الأخرى التي لا نهاية لها ، والأعداد أيضا بأمثالها ، فتكون في الحاسة أشكال بلا نهاية ، وهذا كله محال . وأنت تعلم أن الشيء الواحد يكني في أن يكون عبارا للأضداد تعرف به ، كالمسطرة المستقيمة بعرف بها المستقيم والمنحني جميعا ، وأنه لا يجب أن يعلم كل شيء بشيء خاص .

وأما الذين جعلوا النفس جسما يتحرك بحركته المستديرة التي يتحركها على الأشياء لتدرك بها الأشياء ، فسنوضح بعد فساد قولهم حين نتيين أن الإدراك العقلى لا يجوز أن يكون بجسم . وأما الذين جعلوا النفس مزاجا فقد علم مما سلف بطلان هذا القول وعلى أنه ليس كل ما يفسد بفساده الحياة يكون نفسا ، فإن كثيرا من الأشياء والأعضاء والأخلاط وغير ذلك بهذه الصفة . وليس بمنكر أن يكون شيء لابد منه حتى تكون للنفس علاقة بالبدن ، ولا يوجب ذلك أن يكون ذلك . الشيء نفسا . وبهذا يعلم خطأ من ظن أن النفس دم ، فكيف يكون الدم محركا الشيء نفسا . والذي قال : إن النفس تأليف فقد جعل النفس نسبة معقولة بين الأشياء ، وكيف تكون النسبة بين الأضداد محركا ومدركا والتأليف محتاج إلى مؤلف لامحالة ، فذلك المؤلف أولى أن يكون هو النفس . وهو الذي إذا فارق وجب انتقاض التأليف . ثم سيتضح في خلال ما نعرفه من أمر النفس بطلان جميع ، انتقاض التأليف . ثم سيتضح في خلال ما نعرفه من أمر النفس بطلان جميع ، انتقاض التأليف . ثم سيتضح في خلال ما نعرفه من أمر النفس بطلان جميع ، انتقاض التأليف قده الآراء أقاويل ليست بالواجبة ولااللازمة وإنما تركناها لللك

<sup>(</sup>١) أشكال : أمثال ف .

النفس: النفس م ؟ + مدركة بحركها المستديرة جمها وأما الذين جعلوا النفس ك | إجمها: ساقطة
 من د | يتحرك بحركته: مدركة لمركة، ا د ؟ يتحرك بحركها ك ، م .

<sup>(</sup>٦) بها : به د | حين نتبين : حتى يتبين ك ؛ حين نبين ف ، م .

<sup>(</sup>٧) وأما : فأماك || عما : فيها د ، ف ، م .

<sup>(</sup>٩) فيء: شيء شي م .

<sup>(</sup>۱۱) فكيف : وكيف د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٤) المؤلف: هو د ؛ ساقطة من ك | أولى : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٦) نكون : ساقطة من ك | نحن : ساقطة من م .

# الفصال لثالث

#### فيأن النفس داخلة فى مقولة الجرهر

فنقول نحن إنك تعرف مما تقدم لك أن النفس ليست بجسم ، فإن ثبت لك أن نفساً مّا يصح لها الانفراد بقوام ذاتها ، لم يقع لك شك في أنها جوهرة وهذا إنما يثبت لك في بعض مايقال له نفس . وأما غيره مثل النفس النباتية والنفس الحيوانية ، فإن ذلك لايثبت لك فيه . لكن المادة القريبة لوجود هذه الأنفس فها إنما هي ماهي بمزاج خاص وهيئة خاصة ، وإنما تبقي بذلك المزاج الخاص بالفعل موجودا ما دام فيها النفس . والنفس هي التي تجعلها بذلك المزاج ، فإن النفس هي لا محالة علة لتكون النبات والحيوان على المزاج الذي له إذ كانت النفس هي مبدأ التوليد والتربية كما قلنا ؛ فيكون الموضوع القريب للنفس مستحيلا أن يكون هو ما هو بالفعل إلا بالنفس، وتكون النفس علة لكونهكذلك ، ولايجوز أن يقال : إن الموضوع القريب حصل موجودا على طباعه بسبب غير النفس ، ثم لحقته النفس لحوقا ما لا قسط له بعد ذلك في حفظه وتقويمه وتربيته ، كالحال فى أعراض يتبع وجودها وجود الموضوع ١٥ لها اتباعا ضروريا ، ولا تكون مقومة لموضوعها بالفعل. وأما النفس فإنها مقومة لموضوعها القريب موجدة إياه بالفعل ، كما تعلم الحال في هذا إذا تكلمنا في الحيوان . وأما الموضوع البعيد فبينه وبين النفس صور أخرى تقومه . وإذا فارقت النفس وجب ضرورة أن يكون فراقها محدث لغالب

<sup>(</sup>١) الفصل الثالث: فصل ٣ ف.

<sup>(</sup>٧) ما هي : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٩) له: الماد، ك، م.

<sup>(</sup>۱۰) إذ : إذا د .

<sup>(</sup>١٢) موجودا على طيامه : على طباعه موجودا ك ، م ؟ + ركان ذلك ف .

<sup>(</sup>١٣) سبب: لسببك المحرقا: لحرق ف.

<sup>(</sup>۱۷) فيه : فينها م .

<sup>(</sup>١٨) تقومه : تقومها د ، ك ؛ تقويها م .

صير الموضوع لحالة أخرى . وأحدث فيها صورة جهادية ، كالمقابلة للصورة المزاجية الموافقة للنفس ولتلك الصورة . فالمادة التي للنفس لا تبقى بعد النفس على نوعها البتة ، بل إما أن يبطل نوعها وجوهرها الذي به كان موضوعا للنفس ، أو تخلف النفس فيها صورة تستبقى المادة بالفعل على طبيعها ، فلا يكون ذلك الجسم الطبيعي كما كان ، بل تكون له صورة وأعراض ، أخرى . ويكون أيضا قد تبدل بعض أجزائها وفارق مع تغير الكل في الجوهر ، فلا تكون هناك مادة محفوظة الذات بعد مفارقة النفس هي كانت موضوعة فلا تكون هناك موضوعة لغيرها . فإذن ليس وجود النفس في الجسم كوجود العرض في الموضوع . فالنفس إذن جوهر لأنها صورة لافي موضوع .

لكن لقائل أن يقول: لنسلم أن النفس النباتية هذه صورتها ، فإنها علة لقوام مادتها القريبة ؛ وأما النفس الحيوانية فيشبه أن تكون النباتية تقوم مادتها ثم يلزمها اتباع هذه النفس الحيوانية إياها ، فتكون الحيوانية متحصلة في مادة تقومت بذاتها ، وهي علة لقوام هذه التي حلتها أعنى الحيوانية ، فلا تكون الحيوانية إلا قائمة في موضوع . فنقول في جواب ذلك: إن النفس النباتية بما هي نفس نباتية لا يجب عنها إلاجسم وتغل والمالقا ، ولا النفس النباتية مطلقة لها وجود إلا وجود معنى جنسى ، وذلك في الوهم فقط ؛ وأما الموجود في الأعبان فهو أنواعها . والذي يجبأن يقال: إن النفس النباتية سبب له شيء أيضا عام كلي غير محصل ، وهو الجسم المتغذى النامي المطلق الجنسي غير المنوع . وأما الجسم غير عصل ، وهو الجسم المتغذى النامي المطلق الجنسي غير المنوع . وأما الجسم

<sup>(</sup>١) لحالة : جالة ف،ك،م | فيها : فيه ف.

<sup>(</sup>٢) فالمادة : وأما المادة ك ؛ والمادة م || التي للطس : ساتطة من ف .

<sup>(</sup>ه) له: ساقطة من د، م.

<sup>(</sup>٦) ويكون : وقد يكون د ، ك | أيضا : ساقطة من م .

<sup>(</sup> ٨ ) لئير ما : لئيره م .

<sup>(</sup>١٢) النبائية : النبات م .

<sup>(</sup>١٣) يلزمها : يلزم د || متحصلة : + الوجودك .

<sup>(</sup>١٤) حلته : حلته م .

<sup>(</sup>۱۷) منى : لمنى ك .

<sup>(</sup>۱۸) له: واحد وله ك.

<sup>(</sup>١٩) الجنس : الجنس د || غير : النير د، ف ،ك || وأما الجسم : وأما جسم د ؛ ولها جسم م .

ذو آلات الحس والتمييز والحركة الإرادية ، فليس مصدره عن النفس النباتية بما هي نفس نباتية ، بل بما ينضم إليها فصل آخر تصير به طبيعة أخرى ، ولا يكون ذلك إلا أن تصير نفسا حيوانية ، بل يحب أن نبتدى. فنزيد هذا شرحا .

فنقول : إن النفس النباتية إما أن يعني بها النفس النوعية التي تخص النبات • دون الحيوان ، أويعني بها المعنى العام الذي يعم النفس النباتية والحيوانية من جهة ما تغذى وتولد وتنمى ، فإن هذا قد يسمى نفسا نبائية ، وهذا مجاز من القول ، فإن النفس النباتية لا تكون إلا في النبات ، ولكن المعنى الذي يعم نفس النبات والحيوان يكون في الحيوانات كما يكون في النبات ووجوده ، كمًا يوجد المعنى العام في الأشياء . وإما أن يعني بها القوة من قوى النفس الحبوانية التي تصدر عنها أفعال التغذية والتربية والتوايد ، فإن عنى مها النفس النباتية التي هي بالقياس إلى النفس الفاعلة للغذاء نوعية ، فذلك يكون في النبات لاغبر، ليس في الحيوان . وإن عني بها المعنى العام فيجب أن ينسب إليها معنى عام لامعنى خاص، فإنالصانع العام هوالذي ينسب إليه المصنوع العام، والصانع النوعي كالنجار هو الذي ينسب إليه المصنوع النوعي، والصانع المعين هو الذي ينسب إليه المصنوع المعين. وهذا شيء قد مرلك تحقيقه . فالذى ينسب إلى النفس النباتية العامة من أمر الجسم أنه نام عام ، وأما أنه نام بحيث أنه يصلح لقبول الحس أو لا يصلح فليس ينسب ذلك إلى النفس النباتية من حيث هي عامة ، ولا هذا المعني يتبعه . وأما القسم الثالث فيستحيل أن يكون على ما يظن من أن القوة النباتية تأتى وحدها فتفعل بدنا حيوانيا ولوكان المنفرد بالتدبير تلك القوة لكانت ٢٠ تتم جمها نباتيا ، وليس كذلك ، بل إنما تتم جمها حبوانيا بآلات الحس والحركة ، فتكون هي قوة لنفس لتلك النفس قوة أخرى . وهذه القوة من

<sup>(</sup>١) والتميير : والتميز ك || مصدره : مصدر ك.

<sup>(</sup>٣) فنريد ؛ رنزيدك .

<sup>(</sup>٦) ما تغلى : ما تغتنى م ﴿ وتنمى : وينمو د ، ك .

<sup>(</sup>١١) فلك : فللك د .

<sup>(</sup>١٣) الصانع : ساقطة من م || المصنوع : الموضوع م || هو : وهو م .

<sup>(</sup>۱۲) نام (الاولى والثانية) : تام د .

<sup>(</sup>۱۷) يتيه : يتيمها ت .

<sup>(</sup>۲۰) نهاتها : حيوانها د | إنما : +كانت م .

<sup>(</sup>۲۱) قوة أخرى : قوى أخرد 1 قوى أخرى ف .

قواها تتصرف على المثال الذي يؤدى إلى استعداد الآلة للكمالات الثانية التي لتلك النفس التي هذه قوتها وتلك النفس هي الحيوانية .

ويتضع من بعد أن النفس واحدة ، وأن هذه قوى تنبعث عنها في الأعضاء . ويتأخر فعل بعضها ويتقدم بحسب استعداد الآلة . فالنفس التي اكل حيوان هي جامعة أسطقسات بدنه ، ومؤلفتها ومركبتها على نحو يصلح معه أن يكون ، يدنا لها ، وهي حافظة لهذا البدن على النظام الذي ينبغي ، فلا تستوى عليه المغيرات الخارجة مادامت النفس موجودة فيه ولولا ذلك لما بقيت على صحتها ، ولاستيلاء النفس عليه ما يعرض من قوة القوة النامية وضعفها عند استشعار النفس قضايا تكرهها أو تحبها كراهة ومحبة ليست ببدنية البتة ، وذلك عند ما يكون الوارد على النفس تصديقا ما ، وليس ذلك مما بؤثر في البدن بما هو ١٠ يعرض البدن عما هو بدن فيؤثر ذلك في المدركات النفسانية ، وليس مما يعرض للبدن بما هو بدن فيؤثر ذلك في المقوة النامية الغاذية حتى يحدث فيها من العارض الذي يعرض للنفس أولا وليكن الفرح النطقي الذي لا ألم بدني فيه حضعف وعجز حتى يفسد فعلها ، ومن العارض المضاد لذلك وركا الغم النطقي الذي لا ألم بدني فيه حضعف وعجز حتى يفسد فعلها ،

وكل ذلك بما يقتعك في أن النفس جامعة لقوتى الإدراك واستمال الغذاء ، وهي واحدة لهما ، ليست هذه منفردة عن تلك . فبين أن النفس

<sup>(</sup>٣) تنبعث : تنشعب ف ، م .

<sup>(</sup>ه) ومؤلفتًا : ومؤلفها د ، ك || ومركبتها : ومركبها د ، ك .

<sup>(</sup>٦) عليه: عليها د،ك،م.

<sup>(</sup>٧) فيه: فيها د ، ك ، م | بنيت عل صحبها : بنى عل صحته ن .

<sup>(</sup>٨) طيه: طيما د، ك، م.

<sup>(</sup>١) كرامة : كرامية ن | ببدنية : بدنية ك.

١٢) ما : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>١٣) العارض : العناصر م .

<sup>(</sup>۱٤) ونفاذ ؛ رنفاذا د ، م .

<sup>(</sup>١٠) يه أن : يه نيام | ا ضمت ومجز : ضمنا ومجزام .

<sup>(</sup>١٧) ذاك : مذاف إ لقوآن : لقوى ه ، ك ، م .

<sup>(</sup>۱۸) لما: لما د، ف .

هى مكملة البدن الذي هي فيه ، وحافظة على نظامه الذي الأولى به أن يتميز ويتفرق ، إذ كل جزء من أجزاء البدن يستحق مكاذا آخر ويستوجب مفارقة لقرينه ، وإنما يحفظه على ما هو عليه شيء خارج عن طبيعته ، وذلك الشيء هو النفس في الحيوان . فالنفس إذن كمال لموضوع ، ذلك الموضوع متقوم به ، وهو أيضا مكمل النوع وصائعه ، فإن الأشياء الختلفة الأنفس تصير بها عتلفة الأنواع ، ويكون تغايرها بالنوع لا بالشخص . فالنفس إذن ليست من الأعراض التي لا تختلف بها الأنواع ، ولا يكون لها مدخل في تقويم الموضوع . فالنفس إذن كمال كالحوهر لا كالعرض ، وليس يلزم هذا أن يكون مفارقا أوغير مفارق . فإنه ليس كل جوهر بمفارق ، فلا الهيولى بمفارقة ولا الصورة ، وقد علمت أنت أن الأمر كفلك ، فلندل الآن دلالة ما عتصرة على قوى النفس وأفعالها ثم نتبعها بالاستقصاء .

<sup>(</sup>١) وحافظة : وحافظته ف | نظامه : النظام ك.

<sup>( ﴾ )</sup> لموضوع : الموضوع م || ذاك : وذاك ك .

<sup>(</sup> ٥ ) متقوم : يتقوم ك .

<sup>(</sup> ٨ ) لا كما لمرض : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>٩) منارق : منارقام .

## الفصل الرابع

#### فى تبيين أن اختلاف أ فاعيل لنفس لاختلاف قراها

نقول: إن النفس أفعالا تختلف على وجوه ، فيختلف بعضها بالشدة والضعف ، وبعضها بالسرعة والبطء . فإن الظن اعتقاد مآ بخالف اليقين بالتأكيد والشدة ، والحدس يخالف اليقين بسرعة الفهم . وقد تختلف أيضا بالعدم والملكة ، مثل أن الشك يخالف الرأى ، فإن الشك عدم اعتقاد من طرفى النقيض ، والرأى اعتقاد أحد طرفى النقيض ، والرأى اعتقاد أحد طرفى النقيض ، والرأى المنسبة اعتقاد أحد طرفى النقيض ، ومثل التحريك والتسكين . وقد تختلف بالنسبة المي أمور متضادة مثل الإحساس بالأبيض والإحساس بالأسود وإدراك الحلو وإدراك المر . وقد تختلف بالجنس مثل إدراك اللون وإدراك الطم ، بل مثل الإدراك والتحريك . وغرضنا الآن أن نعرف القوى التي تصدر عنها ١٠ هذه الأفاعيل ، وأنه هل يجب أن يكون لكل نوع من الفعل قوة تخصه أو لا يجب ذلك .

فنقول : أما الأفعال المختلفة بالشدة والضعف فإن مبدأها قوة واحدة ، لكنها تارة تكون أتم فعلا ، وتارة تكون أنقص فعلا . ولو كان النقصان يقتضى أن يكون هناك المأنقص قوة غير القوة التي الأتم ، اوجب أن ، يكون عدد القوى بحسب عدد مراتب النقصان والزيادة التي لاتكاد تتناهى ، يكون عدد الوحدة يعرض لها تارة أن تفعل الفعل أشد وأضعف بحسب بلاختيار ، وتارة مجسب مؤاتاة الآلة ، وتارة مجسب عوائق من خارج أن تكون أو لا تكون وأن تقل أو تكثر . وأما الفعل وعدمه فقد سلف لك في

<sup>(</sup>١) الفصل الرابع: فصل ؛ ف.

<sup>(1)</sup> يخالف اليقين : مخالف اليقين م | اليقين : التلقن د ، ف .

<sup>(</sup>١٥) للأنتس: لأنتسك.

<sup>(</sup>۱۹) لاتكاد تتناهى ؛ لا تكادرتتناهى د؛ تكادلا تتناهى ك ، م .

<sup>(</sup>١٨) الآلة : الآلات ك || وتارة بحسب : وبحسب ف ، م .

<sup>(</sup>١٩) وأما : فأماك ، م .

الأقاويل الكلية أن مبدأ ذلك قوة واحدة . وأما اختلاف أفعالها التي من باب الملكة بالجنس كالإداراك والتحريك أو كإدراك وإدراك ، فلماك مما بالحرى أن يفحص عنه فاحص ، فينظر مثلا هل القوى المدركة كلها قوة واحدة ، إلا أن لها إدراكات ما بذاتها هي العقليات وإدراكات ما بآلات مختلفة بسبب اختلاف الآلات . فإن كانت العقليات والحسيات مثلاً لقو تين ، فهل الحسيات كلها التي تتخيل من باطن والتي تدرك في الظاهر بقوة واحدة ، وإن كانت التي في الباطن لقوة أو لقوى ، فهل التي في الظاهر لقوة واحدة تفعل في آلات مختلفة أفعالا مختلفة . فإنه ليس بممتنع أن تكون قوة واحدة تدرك أشياء مختلفة الأجناس والأنواع ، كما هو مشهور من حال العقل عند العلماء ومشهور من حال الخيال عندهم ، بل كما أن المحسوسات المشتركة التي زعموا أنها العظم والعدد والحركة والسكون والشكل قد تحس بكل واحدة من الحواس أو بعدة منها وإن كانت بوساطة محسوس آخر . ثم هل قوة التحريك هي قوة الإدراك، ولم لا مكن ذلك . وهل قوة الشهوة بعينها هي قوة الغضب ، فإذا صادفت اللَّذَة انفعلت على نحو ، وإن صادفت الأذي انفعلت على نحو آخر ، بل هل الغاذية والنامية والمولدة شيء من هذه القوى ، فإن لم تكن فهل هي قوة واحدة ، حتى إذا كان الشيء لم يتم تصوره حركت الغذاء إلى أقطاره على هيئة وشكل ، فإذا استكمل حركت ذلك التحريك بعينه . إلا أن الشكل قد تم ولا يحدث شكل آخر ، والعظم قد بلغ مبلغاً لا تنى القوة بأن تورد من الغذاء فيه أكثر مما يتحلل منه فيقف . وهناك يفضل من الغذاء فضل يصلح للتوليد فتنفذه إلى أعضاء التوليد ، كما تنفذ الغذاء إليها لتغذوها به ، لكنه

<sup>(</sup>٢) أو كإدراك : وكإدراك ف .

<sup>( ؛ )</sup> مَّا ( الأولى ) : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>٦) بقرة : لقرة م || وإن : فإن م .

<sup>(</sup>۷) لقرى : قرى ن، م.

<sup>(</sup> ٨ ) منتع : متنع ك ، م .

<sup>(</sup>١٠) بل : ساقطة من د | زمبوا : يزمبون ف ، ك ، م .

<sup>(</sup>١١) واحدة : واحدك.

<sup>(</sup>١٢) بوساطة : بواسطة ك ، م .

<sup>(</sup>١٥) شيء : شي ف .

<sup>(</sup>١٦) حركت: حرك د، ك، م.

<sup>(</sup>١٧) حركت : حرك د ، ك ؛ ماقطة من م . (١٨) ولا يحدث : قلا يحدث ف .

<sup>(</sup>١٩) يصلح : يصخ ف . (٢٠) فتنفله ؛ لتنفله ك .

يفضل عما تحتاج إليه أعضاء التوليد من الفذاء فغمل يصلح لباب آخر ، فتصرفه تلك القوة بعينها إليه ، كما تفعل بفضول كثير من الأعضاء ، ثم تعجز هذه القوة في آخر الحياة عن إبراد بدل ما يتحلل مساوياً لما يتحلل ، فيكون ذبول . فلم تفرض قوة نامية ولا تفرض قوة ملبلة ، واختلاف الأفعال ليس يدل على اختلاف القوى . فإن القوة الواحدة بعينها تفعل الأضداد ، بل القوة الواحدة تحرك بإرادات مختلفة حركات مختلفة ، بل القوة الواحدة قد تفعل في مواد مختلفة .

فهذه شكوك يجب أن يكون حلها مهيئا عندنا ، حتى يمكننا أن نتقل ونثبت قوى النفس ؛ وأن نثبت أن عددها كذا ، وأن بعضها مخالف للبعض ، فإن الحق عندنا هذا .

فنقول: أما أولا، فإن القوة من حيث هي قوة باللمات وأولا، هي قوة على أمر ما ويستحيل أن تكون مبدأ لشيء آخر غيره، فإنها من حيث هي قوة عليه مبدأ له، فإن كانث مبدأ لشيء آخر فليست هي من حيث هي مبدأ في ذاتها للملك الأول. فالقوى من حيث هي قوى إنما تكون مبادىء لأفعال معينة بالقصد الأول. لكنه قد يجوز أن تكون القوة الواحدة مبدأ لأفعال كثيرة بالقصد الثاني، بأن بكون تلك كالفروع، فلا تكون مبدأ لها أولا، مثل أن الإبصار إنما هو قوة أولا على إدراك الكيفية التي بها يكون الحسم بحيث إذا توسط بين جسم قابل للضوء وبين المضيء لم يفعل المضيء فيه الإضاءة، وهذا هو اللون، واللون يكون بياضاً وسواداً. وأيضا القوة المتخيلة هي التي تستثبت صور الأمور المادية من حيث هي مادية بجردة عن المادة نوعا من التجريد غير بالغ، كما نذكره بعد ثم يعرض أن يكون ذلك لونا أو طعا أو حظا أو صوتا أو غير ذلك . والقوة العاقلة هي التي تستثبت صور الأمور من حيث هي بريئة

<sup>(</sup> ٢ ) كير : كثيرة د ، ك ، م .

<sup>(</sup> ٤ ) فلم تفوض : فلم تعرض ك ؛ فلم لا تعرض م || ولا تفوض : ولا تعرض ك .

<sup>(</sup>١٢) فإنها : فإنه د ، ك . (١٣) كانت : كان د ، ك .

<sup>(</sup>١٤-١٣) قليست ... الأول: فليس هو منحيث هو مبدأ لذلك الأول في ذانه د ، ك ؛ فليس هو من حيث هي مبدألذلك الأول في ذانه م .

<sup>(</sup>١٤) مبادىء : مبدأ ك .

<sup>(</sup>١٥) الواحدة : ساقطة من د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٩) واللون : ثم اللون د ، ف || تستثبت : تشبث ك .

<sup>(</sup>۲۲) تستثبت : تشبث ك .

عن المادة وعلائقها ، ثم يتفق أن يكون ذلك شكلا ، ويتفق أن يكون عددا . وقد يجوز أن تكون القوة معدة نحو فعل بعينه ، لكنها تحتاج إلى أمر آخر ينضم إليها حيد: ن حتى يصير لها ما بالقوة حاصلا بالفعل ، فإن لم يكن ذلك الأمر لم تفعل . فيكون مثل هذه القوة تارة مبدأ للفعل بالفعل وتارة غير مبدأ له بالفعل ، بل بالقوة . مثل القوة الحركة فإنهاإذا صح الإجماع من القوة الشوقية بسبب داع من التخيل أو المعقول إلى التحريك حركت لا محالة ، فإن لم يصحم تحرك وليس يصدر عن قوة محركة واحدة بآلة واحدة إلا حركة واحدة ، إذ الحركات الكثيرة لكثرة آلات الحركة التي هي العضل فينا وفي كل عضلة قوة محركة جزئية لاتحرك إلا حركة بعينها . وقد تكون القوة الواحدة أيضا عركة حرئية تأثيرها بحسب القوابل المختلفة أو الآلات المختلفة ، وهذا ظاهر .

فنقول الآن : إن أول أقسام أفعال النفس ثلاثة أفعال يشترك فيها الحيوانات الحيوان والنبات كالتغذية والتربية والتوليد ، وأفعال تشترك فيها الحيوانات أكثرها أو جلها ولاحظ فيها للنبات مثل الإحساس والتخيل والحركة الإرادية ، وأفعال تختص بالناس مثل تصور المعقولات واستنباط الصنائع والروية فى الكائنات والتفرقة بين الجميل والقبيح . فلو كانت القوى النفسانية واحدة وكانت الأفعال النباتية تصدر عن القوة التى تصدر عنها الحيوانية صدورا أوليا لكان عدم الأجسام النباتية وأعضاء الحيوان التى تغتذى ولا تحس مما هو صلب أوايين للإحساس إما أن يكون بسبب عدم القوة ، أو بسبب أن المادة ليست تنفعل عنها . وعال أن يقال : إن المادة ليست تنفعل عن الحر والبرد ولا تتأثر عنهما وعن الطعوم القوية والروائح القوية ، فإنها تنفعل عنها ، فبقى أن يكون ذلك بسبب عدم القوة الفائة المفلى ، وقد وجدت القوة الغاذية ، فإذن القوتان مختلفتان . وأيضا فإن تحريك النفس لايخلو إما أن يكون على سبيل قبض وبسط . وفي أجسامنا أعضاء هى أقبل وإما أن يكون لنقل على سبيل قبض وبسط . وفي أجسامنا أعضاء هى أقبل إنذك من العضل وفيها حياة التغذى ، وليس يمكن تحريكها . فالسبب في ذلك إنداك من العضل وفيها حياة التغذى ، وليس يمكن تحريكها . فالسبب في ذلك إنداك من العضل وفيها حياة التغذى ، وليس يمكن تحريكها . فالسبب في ذلك إنداك من العضل وفيها حياة التغذى ، وليس يمكن تحريكها . فالسبب في ذلك

 <sup>(</sup>٤) القرة : ساقطة من د .
 (٢) فإن : وإن ف .

 <sup>( ^ )</sup> لكثرة : سائطة من م .
 ( ^ ) أو الآلات : والآلات ن .

<sup>(</sup>١٣) أكثرها : ساقطة من ف ، م .

<sup>(</sup>١٤) تصور : تعقلك ، م .

<sup>(</sup>١٥) والتفرقة ؟: + التي ك.

<sup>(</sup>١٩-١٨) المادة . . . . . أن : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۲۳) لنقل : النقل ف .

<sup>(</sup>۲٤) التغذى : التغذى د ، ف | فالسبب : ما السبب م .

ليس من جهها ، بل من جهة فقدانها القوة المحركة . وكذلك بعض الأعصاب نفذ فيها قوة الحركة انفذ فيها قوة الحركة ولا تتفاضل بشيء يعتد به ، بل قد يوجد ما يشاكل ماينفذ فيه الحس ويزيد عليه في الكيف وينقص ، قد تنفذ فيه قوة الحركة ، وقد يوجد ماهوكذلك وليس تنفذ فيه قوة الحس . وكذلك يمكنك أن تعلم أن العين ليست دون . اللسان في أن تنفعل عن الطعوم الحجاورة ، ولا تحس العين بالطعم من حيث هو مذوق ؛ لست أقول من حيث هو كيفية ولا بالصوت .

وأما القوة الإنسانية فسنبين من أمرها أنها متبرئة اللمات عن الانطباع في المادة ، ونبين أن جميع الأفعال المنسوبة إلى الحيوان يحتاج فيها إلى آلة . فإذن الحواس والتخيلات لقوة أخرى مادية غير القوة المحركة وإن كانت . تفيض عنها . وقوى الحركة أيضا متعلقة من وجه ، كما سنبين ، بقوى الحس والتخيل . فإذا فهمت هذا وما أعطيناك من الأصول سهئل عليك أن تمرف فترقان ما بين القوى التى نحن فى ترتيبها وتعديدها ، وتعلم أن كل قوة لما فعل أولى مخالف المعلها الأولى .

<sup>(</sup>١) المحركة : ماقطة من د ، م .

<sup>(</sup>٢) فيها (الأرلى والثانية) : فيه ف || وبعضما : وبعض الأحساب ك.

<sup>(؛)</sup> قد : وقد ك .

<sup>( • )</sup> وكذاك : ولذاك م .

<sup>(</sup>۷) هر: هی د <mark>ا مانطة من ف</mark> .

<sup>(</sup>١٣) فرقان : فرقاك.

<sup>(</sup>١٤) فلا تشارك : ولا تشارك ك .

# الفصال نخامس

#### فى تعديد قوى النفس على سبيل النصنيف

لنعد الآن قوى النفس عد الهل على سبيل الوضع ، ثم لنشتغل ببيان حال كل قوة فنقول : القوى النفسانية تنقسم بالقسمة الأولى أقساما ثلاثة : أحدها النفس النباتية ، وهي الكمال الأول لجسم طبيعي آلى من جهة مايتولد وبنمي ويغتلى، والخذاء جسم من شأنه أن يتشبه بطبيعة الجسم الذي قيل إنه غذاؤه فيزيد فيه مقدار ما يتحلل أو أكثر أو أقل . والثانى النفس الحيوانية ، وهي الكمال الأول لجسم طبيعي آلى من جهة ما يدرك الجزئيات ويتحرك بالإرادة . والثالث النفس الإنسانية ، وهي كمال أول لجسم طبيعي آلى من جهة ماينسب اليه أنه يفعل الأفاعيل الكائنة بالاختيار الفكرى والاستنباط بالرأى ، ومن جهة ما يدرك الأمور الكلية . ولولا العادة لكان الأحسن أن يجعل كل أول شرطا مذكوراً في رسم الثاني إن أردنا أن نرسم النفس لا الذوة النفسانية التي للنفس بحسب ذلك الفعل . فإن الكمال مأخوذ في حد النفس لا في حد قوة النفس .

وأنت ستعلم الفرق بين النفس الحيوانية وبين قوة الإدراك والتحريك ، وبين النفس الناطقة وبين القوة على الأمور المذكورة من التمييز وغيره . فإن أردت الاستقصاء فالصواب أن تجعل النباتية جنسا للحيوانية ، والحيوانية جنساً للإنسانية ، وتأخذ الأعم في حد الأخص . ولكنك إذا العفت إلى

<sup>(</sup>١) الفصل الخاس : فصل ٥ ف .

<sup>(</sup>٢) تعديد : تمدم .

<sup>(</sup>٣) لنشتغل : نشتغل م .

<sup>(</sup>٦) غذاؤه : غذاه د ؛ غذاه له ك ؛ غذاه ف إ فيزيد : ويزيد د إ فيه : ماقطة من م .

<sup>(</sup>٩) لجسم : بجسم م | كان أول : الكال الأول ف .

<sup>(</sup>١٣-١٣) لا أي حد قوة النفس : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٦) التمييز: التميز د، ك.

النفس من حيث القوى الخاصة لها في حيوانيتها وإنسانيتها ، فربما قنعت يما ذكرناه . وللنفس النباتية قوى ثلاث : الغاذية وهي قوة تحيل جسما غير الحسم الذي هي فيه إلى مشاكلة الجسم الذي هي فيه فتلصقه به بدل ما يتحلل عنه . والقوة المنمية وهي قوة تزيد في الجسم الذي هي فيه بالجسم المتشبه به زيادة متناسبه في أقطاره طولا وعرضا وعمقا لتبلغ به كمال . النشوء . والقوة المولدة وهي قوة تأخذ من الجسم الذي هي فيه جزءاً هو شبيهه بالقوة فتفعل فيه باستمداد أجسام أخرى تتشبه به من التخليق والتمزيج ما يصبره شبيها به بالفعل.

وللنفس الحيوانية بالقسمة الأولى قوتان : محركة ، ومدركة . والمحركة على قسمين : إما محركة بأنها باعثة على الحركة ، وإما محركة بأنها فاعلة . . . والمحركة على أنها باعثة هي القوة النزوعية الشوقية ، وهي القوة التي إذا ارتسمت في التخيل الذي سنذكره بعد صورة مطلوبة أو مهروب عنها بعثت القوة المحركة الأخرى التي نذكرها على التحريك ، ولها شعبتان : شعبة تسمى قوة شهوانية وهي قوة تبعث على تحريك تقرب به من الأشياء المتخلة ضرورية أو نافعة طليا للذة . وشعية تسمى غضبية وهي قوة تبعث ـ على تحريك تدفع به الشيء المتخيل ضاراً أو مفسداً طلباً للغلبة . وأما القوة المحركة على أنها فاعلة فهي قوة تنبعث في الأعصاب والعضلات من شأنها أن اتشنج العضلات فتجذب الأوتار والرباطات المتصلة بالأعضاء إلى نحو جهة المبدأ وترخيها أو تمدها طولاً ، فتصير الأوتار والرباطات إلى خلاف جهة المدأ.

وأما القوة المدركة فتنقسم قسمين : منها قوة تدرك من خارج ، ومنها قوة تدرك من داخل .

۲.

<sup>(</sup>١) النفس: الأنفس ف.

<sup>(</sup>٥) لتبلغ : ليبلغ ف .

<sup>(</sup>٧) من: ساقطة من م.

<sup>(</sup>٨) مايسيره: مايسيرد.

<sup>(</sup>٩) رمدركة : رمدررة م .

<sup>(</sup>۱٤) تقرب: يقرب ف.

<sup>(</sup>١٥) تسى : + ترة ن .

<sup>(</sup>١٦) تدنم : يدنم ف .

<sup>(</sup>١٩) وترخيها : أو ترخيها د ، ف .

<sup>(</sup>٢١) وأما : فأما م .

فالمدركة من خارج هى الحواس الخمس أو الثمانى . فمنها البصر وهى قوة مرتبة فى العصبة المجوفة تدرك صورة ما ينطبع فى الرطوبة الجليدية من أشباح الأجسام لحوات اللون التأدية فى الأجسام الشفافة بالقمل إلى سطوح الأجسام الصقيلة . ومنها السمع وهى قوة مرتبة فى العصب المتفرق فى سطح الصماخ تدرك صورة ما يتأدى إليها من تموج الحواء المنضغط بين قارع ومقروع مقاوم له انضغاطا بعنف عدث منه صوت فيتأدى تموجه إلى الهواء المحصور الراكد فى تجويف الصهاخ ، وتماس أمواج تلك الحركة العصبة فيسمع .

ومنها الشم وهى قوة مرتبة فى زائدتى مقدم الدماغ الشبيهةين بحلمتى الثدى تدرك ما يؤدى إليها الهواء المستنشق من الرائحة الموجودة فى البخار المخالط له أو الرائحة المنطبعة فيه بالاستحالة من جرم ذى رائحة.

ومنها الذوق وهي قوة مرتبة في العصب المفروش على جرم اللسان تدرك الطعوم المتحللة من الأجسام المماسة له المخالطة للرطوبة العذبة التي فيها مخالطة محيلة .

ومنها اللمس وهي قوة مرتبة في أعصاب جلد البدن كله ولحمه تدرك ما يماسه ويؤثر فيه بالمضادة المحيلة للمزاج أو المحيلة لهيئة التركيب . ويشبه أن تكون هذه القوة عند قوم لا نوعا أخيراً ، بل جنساً لقوى أربع أو فوقها منبئة معاً في الحلد كله ، وإحداها حاكمة في النضاد الذي بين الحار والبارد ، والنائية حاكمة في النضاد الذي بين الرطب واليابس ، والنائئة حاكمة في التضاد الذي بين الرطب واليابس ، والنائة حاكمة في التضاد الذي بين الحشن والأملس . إلا أن اجتماعها في آلة واحدة يوهم تأحدها في الذات .

<sup>(</sup>١) فالمدركة : والمدركة د ، ف ، م .

<sup>( )</sup> العصب المتفرق: العصبة المتفرقة ك . ( ٦ ) منه : عنه ف .

<sup>(</sup> ٧ ) العصبة : العصبية د ، ك || فيسمع : ماقطة من د ، م .

<sup>(</sup>٩) إليا: إليه د، ك.

<sup>(</sup>١٠) المخالط: المخالطة م | الرامحة : الرامحة م .

<sup>(</sup>١٢) الأجسام : الأجرام ف .

<sup>(</sup>۱۳) نیما : نیه ن .

<sup>(</sup>١٥) ما يماسه : عا يماسه م .

<sup>(</sup>۱۷) که :کل د .

<sup>(</sup>١٨) والثانية ؛ والثالثة م ال والثالثة ، والثانية م .

وأما القوى المدركة من باطن فبعضها قوى تدرك صور المحسوسات، وبعضها تدرك معانى المحسوسات . ومن المدركات ما يدرك ويفعل معاً ، ومنها ما يدرك ولا يفعل ، ومنها ما يدرك إدراكا أوليا ، ومنها ما يدرك إدراكا ثانيا . والفرق بين إدراك الصورة وإدراك المعنى أن الصورة هو الشيء الذي يدركه الحس الباطن والحس الظاهر معا . لكن الحس الظاهر . يدركه أولا وبؤديه إلى الحس الباطن مثل إدراك الشاة لصورة الذئب أعنى لشكله وهيئته ولونه ، فإن الحس الباطن من الشاة يدركها ، لكن إنما يدركها أولا حسها الظاهر : وأما المعنى فهو الشيء الذي تدركه النفس من المحسوس من غير أن يدركه الحس الظاهر أولا ، مثل إدراك الشاة للمعنى المضاد في الذئب أو للمعنى الموجب لخوفها إياه ، وهربها عنه من غير أن يدرك الحس . ذلك البنة. فالذى يدرك من الذئب أولا الحس الظاهر ثم الحس الباطن فإنه يخص في هذا الموضع باسم الصورة. والذي تدركه القوة الباطنة دون الحس فيخص فى هذا الموضع باسم المعنى . والفرق بين الإدراك مع الفعل والإدراك لا مع الفعل ، أن من أفعال بعض القوى الباطنة أن يركب بعض الصور والمعانى المديركة مع بعض ويفصله عن بعض ، فيكون قد أدرك وفعل ، أيضًا فيها أدرك . وأما الإدراك لامع الفعل فهو أن تكون الصورة أو المعبى يرتسم في الشيء فقط من غير أن يكون له أن يفعل فيه تصرفاً البتة . والفرق بين الإدراك الأول والإدراك الثانى أن الإدراك الأول هو أن يكون حصول الصورة على نحومًا من الحصول قد وقع للشيء من نفسه ؛ والإدراك الثانى هو أن يكون حصولها للشيء من جهة شيء آخر أدى إلمها . فمن بر القوى المدركة الباطنة الحيوانية قوة بنطاسيا وهي الحس المشترك وهي قوة مرتبة

<sup>(</sup>٢) المحسومات ومن : من د .

<sup>(</sup>٢-٥) ويفعل معا . . . . يدركه : ماقطة من م .

<sup>(</sup>٣-١) أوليا . . . إدراكا : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٧) لشكلة إ: تشكله ك | لكن إنما يدركها : ماقطة من م .

<sup>(</sup>١٦) أو المعنى : والمعنى ك .

<sup>(</sup>١٩) قد : رقد ك ، م .

<sup>(</sup>٢٠) الشيء: ماقطة من م || أدى : أداما ف . || إليها : إليه ف .

<sup>(</sup>۲۱) وهي الجس ۽ والجس د ، اِه ، م .

فى التجويف الأول من الدماغ تقبل بذاتها جميع الصور المنطبعة فى الحواس الخمس المتأدية إليه ، ثم الحيال والمصورة وهى قوة مرتبة أيضاً فى آخر التجويف المقدم من الدماغ تحفظ ما قبله الحس المشترك من الحواس الجزئية الحمس ، ويبقى فيه بعد غيبة تلك المحسوسات .

و اعلم أن القبول لقوة غبر القوة التي مها الحفظ فاعتبر ذلك من الماء ، فإن له قوة قبول النقش والرقم ، وبالجملة الشكل ، وليس له قوة حفظه ؛ على أنا نزيدك لهذا تحقيقاً من بعد . وإذا أردت أن تعرف الفرق بين فعل الحس الظاهر وفعل الحس المشترك وفعل المصورة فتأمل حال القطرة التي تنزل من المطر فنرى خطأً مسنقيها ، وحال الشيء المستقيم الذي يدور فيرى طرفه دائرة ، ولا يمكن أن يدرك الشيء خطا أو دائرة إلا ويرى فيه مراراً . والحس الظاهر لا يمكن أن يراه مرتبن ، بل يراه حيث هو ، لكنه إذا ارتسم في الحس المشترك وزال قبل أن تمحى الصورة من الحس المشترك أدركه الحس الظاهر حيث هو ، وأدركه الحس المشترك كأنه كائن حيث كان فيه وكائن حيث صار إليه ، فرأى امتداداً مستديراً أو مستقما . وذلك لا يمكن أن يسب إلى الحس الظاهر البنة. وأما القوة المصورة فندرك الأمرين وتتصورهما ، وإن بطل الشيء وغاب . ثم القوة التي تسمى متخيلة بالقيام إلى النفس الحيوانية ، ومفكرة بالقياس إلى النفس الإنسانية ، وهي قوة مرتبة في النجويف الأوسط من الدماغ عند الدودة ، من شأنها أن تركب بعض ما في الخيال مع بعض وتفصل بعضه عن بعض ، بحسب الإرادة . ثم القوة الوهمية وهي قوة مرتبة في نهاية التجويف الأوسط من الدماغ تدرك المعانى غير المحسوسة الموجودة في المحسوسات الجزئية كالقوة الموجودة في الشاة الحاكمة بأن هذا الذئب مهروب عنه وأن هذا الولد

<sup>(</sup>٣) من الدماغ : ساقطة من م . (٤) فيه : فيهام .

<sup>(</sup> ٥ ) لقرة : بقرة م | الحفظ : يحفظ م .

<sup>(</sup>٦) النقش : النفس د ، م .

<sup>(</sup> ٨ ) الظاهر : المام الظاهر ف ؛ المام م || القطرة : القطر ف .

<sup>(</sup>٩) وحال الثيء المستقيم : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٢) تمحي : تنمحي ف .

<sup>(</sup>١٥) القرة : ساقطة من د، ف ، ك.

<sup>(</sup>١٨) قوة مرتبة : الفوة المرتبة ت أا من (الثانية) : ومن ك .

<sup>(</sup>۲۱) فير : الغير د ، ف ، ك .

هو المعطوف عليه . ويشبه أن تكون هي أيضا المتصرفة في المتخيلات تركيباً وتفصيلا . ثم القوة الحافظة الذاكرة وهي قوة مرتبة في التجويف المؤخر من الدماغ تحفظ ماتدركه القوة الوهمية من المعانى غير المحسوسة في المحسوسات الجزئية . ونسبة القوة الحافظة إلى القوة الوهمية كنسبة القوة التي تسمى خيالا إلى الحس : ونسبة تلك القوة إلى المعانى كنسبة هذه القوة إلى الصود . المحسوسة . فهده هي قوى النفس الحيوانية .

وأما النفس الناطقة الإنسانية فتنقسم قواها إلى قوة عاملة وقوة عالمة . وكل واحدة من القوتين تسمى عقلا باشتراك الاسم أو تشابهه . فالعاملة قوة هي مبدأ محرك لبدن الإنسان إلى الأفاعيل الجزئية الخاصة بالروية على مقنضى آراء نخصها اصطلاحية ، ولها اعتبار بالقياس إلى القوة الحيوانية النزوعية واعتبار بالقياس إلى القوة الحيوانية المتخيلة والمتوهمة ، واعتبار بالقياس إلى تفسها .

فاعتبارها بحسب القياس إلى القوة الحيوانية النزوعية هو القبيل الذى تحدث منه فيها هيئات تخص الإنسان يتهيأ بها لسرعة فعل وانفعال مثل الحجل والحياء والضحك والبكاء وما أشبه ذلك . واعتبارها الذى بحسب القياس إلى اتموة الحيوانية المتخيلة والمتوهمة هو القبيل الذى تنحاز إليه إذا اشتغلت باستنباط التدابير فى الأمور الكائنة الفاسدة ، واستنباط الصناعات الإنسانية ، واعتبارها الذى يحسب القياس إلى نفسها هو القبيل الذى تتولد فيه بين العقل العملي والعقل النظرى الآراء التي تتعلق بالأعمال وتستفيض ذائعة مشهورة مثل: أن الكذب قبيح ، والظلم قبيح ، لا على سبيل التبرهن ، وما أشبه ذلك من المقدمات المحدودة المانفصال عن الأوليات العقلية المحفة فى كتب المنطق. وإن كانت إذا برهن عليها صارت من العقلية أيضا على ماعرفت فى كتب المنطق. وإن كانت إذا برهن عليها صارت من العقلية أيضا على ماعرفت فى كتب المنطق. وإن كانت إذا برهن عليها صارت من العقلية أيضا على ماعرفت فى كتب المنطق .

<sup>(</sup>١) هي : هوم.

<sup>(</sup>٣) غير: الغير د ، ن ، ك | المحسوسة في : ساقطة من د .

 <sup>(</sup>٥) ألحس: + المشتركك، م.

<sup>(</sup>١٠) اصطلاحية : إصلاحية م .

<sup>(</sup>١٤) لسرمة : بسرمة ك.

<sup>(</sup>١٥-١٤) لسرمة . . . والبكاء : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٦) والمتوهمة : أو المتوهمة م || تنجاز اليه : ينجاز اليها ف .

<sup>(</sup>١٩) وتستغيض ذائعة مشهورة : ومستفيض ذائع مشهور م .

<sup>(</sup>٢٠) للانفصال: الانفصال ف ؛ والانفصال م.

وهذه القوة يجب أن تتسلط على سائر قوى البدن على حسب ما ثوجبه أحكام القوة الأخرى التى نذكرها حتى لا تنفعل عنها البتة ؛ بل تنفعل تلك عنها وتكون مقموعة دونها ، لثلا تحدث فيها عن البدن هيئات انقيادية مستفادة من الأمور الطبيعية . وهى التى تسمى أخلاقا رذيلية ، بل يجب أن تكون فير منفعلة البتة وغير منقادة ، بل متسلطة ، فتكون لها أخلاق فضيلية : وقد يجوز أن تنسب الأخلاق إلى القوى البدنية أيضا ، ولكن إن كانت هى الغالبة ، تكون لها هيئة فعلية ، ولهذا العقل هيئة انفعالية . ولتسم كل وإن كانت هي المغلوبة تكون لها هيئة انفعالية ، ولللك هيئة فعلية غير وإن كانت هى المغلوبة تكون لها هيئة انفعالية ، ولللك هيئة فعلية غير غريبة ، فيكون ذلك أيضا هيئتين وخلقين ، أو يكون الخلق واحدا له نسبتان . وإنما كانت الأخلاق التى فينا منسوية إلى هذه القوة لأن النفس نسبتان . وإنما كانت الأخلاق التى فينا منسوية إلى هذه القوة لأن النفس جنبين : جنبة هى تحته ، وجنبة هى فوقه ، وله بحسب كل جنبة قوة الإنسانية كما يظهر من بعد جوهر واحد ، وله بحسب كل جنبة قوة العلاقة إلى الجنبة التي دونه وجو البدن وسياسته .

وأما القوة النظرية فهى القوة التي له لأجل العلاقة إلى الحنبة التي فوقه لينفعل ويستفيد منها ويقبل عنها . فكأن للنفس منا وجهين : وجه إلى البدن ، وبجب أن يكون هذا الوجه غير قابل البتة أثرا من جنس مقتضى طبيعة البدن ، ووجه إلى المبادىء العالية . ويجب أن يكون هذا الوجه دائم القبول عما هناك والتأثر منه . فمن الجهة السفلية تتولد الأخلاق ، ومن الجهة

<sup>( )</sup> رذيلية : رذيلة ك .

<sup>(</sup> ٥ ) فضيلية : فضيلة ك ؛ فضاية م .

<sup>(</sup>٧) تكون : كان م أأ ولتم : وليس د -

<sup>(</sup>٩) تكرن ؛ كان م .

<sup>(</sup>۱۳) فرقه : قرة م .

<sup>.</sup> 비나 : 비 (18)

<sup>(</sup>١٥) الملاقة : + التي ف [ درنه : درثها د، ك .

<sup>(</sup>۱۷) رجه : رجهام .

<sup>(</sup>١٩) ورجه : ورجهام | العالية : الغالبة م .

<sup>(</sup>٢٠) مما يمن م || والتأثر : والثاني م .

الْفوقائية تتولد العلوم ، فهذه هي القوة العملية . وأما القوة النظرية فهي قوة من شأنها أن تنطبع بالصور الكلية المجردة عن المادة ، فإن كانت عِردة بَذَاتِهَا فَأَخَذُهَا لَصُورتِهَا فَى نَفْسَهَا أَسْهَل ، وإنْ لَم تَكُن فَإِنَّهَا تَصِير عِردة بتجريدها إياها ، حتى لا يبقى فيها من علائق المادة شيء ، وسنوضح كيفية هذا من بعد . وهذه القوة النظرية لها إلى هذه الصور ، نب عتلفة ، وذلك لأن الشيء الذي من شأنه أن يقبل شيئا قد يكون بالقوة قابلا له وقد يكون بالفعل قابلا له . والقوة تقال على ثلاثة معان ، بالتقديم والتأخير : فيقال قوة للاستعداد المطلق الذي لا يكون خرج منه بالفعل شيء . ولا أيضا حصل ما به يخرج ، كقوة الطفل على الكتابة . ويقال قوة لهذا الاستعداد إذا كان لم يحصل للشيء إلا ما يمكنه به أن يتوصل إلى ٠ اكتساب الفعل بلا واسطة ، كقوة الصبى الذى ترعرع وعرف الدواة والقلم وبسائط الحروف على الكتابة . ويقال قوة لهذا الاستعداد إذا تم بالآلة ،' وحدث مع الآلة أيضا كمال الاستعداد بأن يكون له أن يفعل متى شاء بلا حاجة إلى الاكتساب ، بل يكفيه أن يقصد فقط ، كقوة الكاتب المستكمل الصناعة إذا كان لا يكتب . والقوة الأولى تسمى مطلقة وهيولانية ، والقوة • الثانية تسمى قوة ممكنة ، والقوة الثالثة تسمى كمال القوة .

فالقوة النظرية إذن تارة تكون نسبتها إلى الصور الحجردة التى ذكرناها نسبة ما بالقوة المطلقة ، وذلك حين ما تكون هذه القوة التى للنفس لم تقبل بعد شيئا من الكهال الذى بحسبها ، وحينئذ تسمى عقلا هبولانيا ، وهذه العوة التى تسمى عقلا هبولانيا موجودة لكل شخص من النوع ، وإنما سميت هبولانية تشبيها إياها باستعداد الهيولى الأولى التى ليست هى بذاتها ذات صورة من الصور ، وهى موضوعة لكل صورة . وتارة نسبة ما بالقوة المكنة ، وهى أن تكون القوة الهيولانية قد حصل فيها من المعقولات المعقولات الأولى التى يتوصل منها ويها إلى المعقولات الثانية ، أعنى بالمعقولات الأولى التى بقع بها التصديق لا باكتساب ولا بأن يشعر المصدق بها أنه كان يجوز له أن يخلو ،

<sup>(</sup>١٦) كال : كاله م .

<sup>(</sup>۲۰) لكل: ولكلم.

<sup>(</sup>۲۱) إياما : لما م .

<sup>(</sup>۲۲) وتارة : + وتكون كي

<sup>(</sup>٢٣) المعقولات المعقولات : المعقولات د ، ك ، م .

غن التصديق بها وقتاً البتة ، مثل اعتقادنا بأن الكل أعظم من الجزء وأن الأشياء المتساوية لشيء واحد بعينه متساوية . فما دام إنما حصل فيها من معنى منا بالفعل هذا القدر بعد فإنها تسمى عقلا بالملكة . ويجوز أن تسمى عقلا بالفعل بالقياس إلى الأولى ، لأن القوة الأولى ليس لها أن تعقل شيئا بالفعل ، وأما هذه فإن لها أن تعقل إذا أخذت تبحث بالفعل . وتارة تكون نسبة مًّا بالقوة الكالية وهو أن يكون حصل فيها أيضًا الصور المعقولة المكتسبة بعد المعةولة الأولية ، إلا أنه ليس يطالعها ويرجع إليها بالفعل ، بلكأنها عنده مخزونة فمتى شاء طالع تلك الصور بالفعل فعقلها ، وعقل أنه قد عقلها . ويسمى عقلا بالفعل لأنه عقل يعقل متى شاء بلا تكلف اكتساب وإن كان يجوز أن يسمي عقلا بالقوة بالقياس إلى مابعده . وتارة تكون النسبة نسة منّا بالذمل المطلق ، وهو أن تكون الصورة المعقولة حاضرة فيه وهو يطالعها بالفعل فيعقلها بالفعل ويعقل أنه يعقلها بالفعل فيكون ماحصل له حينثذ يسمى عقلا مستفادا. وإنما سمى عقلا مستفادا ، لأنه سيتضح لنا أن العقل بالقوة إنما نخرج إلى الفعل بسبب عقل هو دائمًا بالفعل وأنه إذا اتصل العقل بالقوة بذلك العقل الذي بالفعل نوعا من الاتصال انطبع فيه نوع من الصور تكون مستفادة من خارج .

فهذه أيضا مراتب القوى التي تسمى عقولا نظرية . وعند العقل المستفاد يتم الجنس الحيواني والنوع الإنساني منه ، وهناك تكون القوة الإنسانية قد تشبهت بالمبادىء الأولية للوجودكله .

فاعتبر الآن وانظر إلى حال هذه القوى كيف يرأس بعضها بعضا وكيف يخدم بعضها بعضا ، فإنك تجد العقل المستفاد رئيسا ويخدمه الكل وهو

<sup>(</sup>٢) فيها: فيه د، ك؛ ماقطة من م

<sup>(</sup>٤) تسمى: + هذا د ، ك ؛ + هذه ب.

 <sup>(</sup> ۸ ) طالع : طالعت م || فعقلها : فعقلها م || وعقل أنه قد عقلها : وعقلت أنها قد مقلمًا م ||
 ریسمی : وسمی د ، ك .

<sup>(</sup>١١) الصورة: الصور ف.

<sup>(</sup>١٢) بالغمل (الأرلى) : ماقطة من ف ، م | يسمى : ماقطة من د ،، ف ، م

<sup>(</sup>۱۳) وإنما سبى عقلا مستفادا : ماقطة من م .

<sup>(</sup>١٧) فهله : وهله م .

<sup>(</sup>١٩) الأراية : الأرلىك.

الغاية القصوى ، ثم العقل بالفعل يخدمه العقل بالملكة ، والعقل الهيولاني بما فيه من الاستعداد يخدم العقل بالملكة ، ثمالعقل العملي يخدم جميع هذه . لأن العلاقة البدنية كما سيتضح بعد لأجل تكميل العقل النظرى وتزكيته وتطهيره ، و العقل العملي هو مدبر تلك العلاقة . ثم العقل العملي يخدمه الوهم؟، والوهم تخدمه قوتان : قوة بعده وقوة قبله . فالقوة الَّتي بعده هي القوة التي تحفظ ما أداه الوهم إليها أي الذاكرة ، والقوة ه التي قبله هي جميع القوى الحيوانية . ثم المتخيلة تخدمها قوتان مختلفتا المأخذين : فالقوة النزوعية تخدمها بالا ثتمار لأنها تبعثها على التحريك نوعا من البعث، والقوة الخيالية تخدمها بعرضها الصور المخزونة فها المهيأة لقبول التركيب والتفصيل، ثم هذان رئيسان لطائفتين ، أما القوة الخيالية فتخدمها فنطاسيا ، وفنطاسيا تخدمها الحواس الخمس . وأما القوة النزوعية فتخدمها الشهوة والغضب ، والشهوة والغضب تخدمهما القوة المحركة فى العضل ، فههنا تفنى القوى الحيوانية . ثم القوى الحيوانية تخدمها النباتية وأولها ورأسها المولدة . ثم النامية تخدم المولدة . ثم الغاذية تخدمها جميعا. ثم القوى الطبيعية الأربع تخدم هذه ، والهاضمة منها تخدمها الما سكة من جهة والحاذبة من جهة ، والدافعة تخدم جميعها . ثم الكيفيات الأربع تخدم جميع ذلك . لكن الحرارة تخدمها البرودة ، فإنها إما ١٥ أن تعد للحرارة مادة أو تحفظ ما هيأته الحرارة ، ولا مرتبة للبرودة في القوى الداخلة فى الأعراض الطبيعية إلا منفعة تابع تال ، وتخدمها جميعها اليبوسة والرطوية ، وهناك آخر درجات القوى .

<sup>(</sup>۲) مله: مذاد، ن.

<sup>(</sup>٣) والعقل : والعقل م .

البها : ساقطة من ن .

<sup>(</sup>٩) رئيسان : رئيستان م || فنطاسيا : بنطاسيا د || وفنطاسيا : بنطاسيا د .

<sup>(</sup>۱۶) جيمها : جيماد .

<sup>(</sup>١٧) تال : وتال ك || جبيعها : جبيعا د ، ف .

 <sup>(</sup>١٨) القرى : + تمت المقالة الأولى من الفن السادس من الطبيعيات من كتاب النفس مجمد الله وحسن توفيقه د ؟ + تمت المقالة الأولى من الفن السادس من الطبيعيات والحمد قد رب العالمين م .

المقالة النانية

<sup>(</sup>۱) الثانية : + من الفن السادس وهي د ؛ + وهي ك .

<sup>(</sup>٢) خسة فصول : ماقطة من ف ؛ ( تذكر نسختا د ، لا منارين النصول الحسة ) .

# الفصسل *الأول* فى تحقبى القرى المنسرية إلى لنفس النبانية

فلنبدأ بتعريف حال القوى المذكورة قوة قوة ، ولنعرفها منجهة أفعالها . وأولى ذلك أفعال القوى النباتية ، وأولها حال التغذية . فنقول : قد علمت فيما سلف نسبة الغذاء إلى المغتذى وحدكل واحد منهما وخاصيته . فنقول الآن : إن ، الفذاء ليس إنما يستحيل دائما إلى طبيعة المغتذى دفعة ، بل أولا يستحيل الغذاء ليس إنما يستحيل دائما إلى طبيعة المغتذى دفعة ، بل أولا يستحيل استحالة ما عن كيفيته ويستعد للاستحالة إلى جوهر المغتذى ، فتفعل فيه قوة من خدم القوة الغاذية وهى الهاضمة ، وهى التى تذب الغذاء فى الحيوان وتعده للنفوذ المستوى ، ثم إن القوة الغاذية تحيله فى الحيوان الدموى أول الإحالة إلى الله والأخلاط التى منها قوام البدن على ما بينا فى مواضع أخرى . وكل ١٠ عضو فإنه يختص بقوة غاذية تكون فيه وتحيل الغذاء إلى مشابه: ه الحاصة فتلصقه به . فالقوة الغاذية تورد البدل ، أى بدل ما يتحلل وتشبه وتلصق . والحاجة إلى الغذاء المنك فقط ، بل قد تحتاج إليه الطبيعة فى أول الأمر الحاجة إلى الغذاء المنكن بعد ذلك إنما يحتاج إليه الطبيعة فى أول الأمر الماقوة الغاذية من قوى النفس النباتية تفعل في جميع مدة بقاء الشخص ومادات فقط . ه الماقوة الغاذية من قوى النفس النباتية تفعل في جميع مدة بقاء الشخص ومادات

<sup>(</sup>١) الفصل الأول : فصل ١ ف.

<sup>(</sup>٢) النباتية : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٣) ولنعرفها : لنعرفها م .

<sup>( 1 )</sup> ذك: تلك م .

<sup>(</sup>٦) بل: ساقطة من د.

<sup>(</sup>٩) المستوى : المستولى م | الفاذية : ساقطة من د .

<sup>(</sup>۱۰) وکل : فکل م .

<sup>(</sup>١٣) وإنه : فإنه ك.

<sup>(</sup>١٠) وإن : فإن م .

<sup>(</sup>١٦) قوي : القوى م || وما دامت : وهي ما دامت ك، م .

موجودة تفعل أفاعيلها وجد النبات والحيوان باقيين ، فإن بطلت لم بوجد النبات والحيوان باقيين . وليس كذلك حال ساثر القوى النباتية . والنامية تفعل في أول كون الحيوان فعلا ليس هو التغذية فقط ، وذلك لأن غاية التغذية ما حددناه ، وأما هذه القوة فإنها توزع الغذاء على خلاف مقتضى القوة الغاذية ، وذلك لأن الذي للقوة الغاذية لذاتها أن تؤتى كل عضو من الغذاء بقدر عظمه وصغره وتلصق به من الغذاء بمقداره الذي له على السواء. وأما القوة النامية فإنها تساب جانبا من البدن من الغذاء ما محتاج إليه لزيادة في جهة أخرى فتلصمته بتلك الجهة لنزيد تلك الجهة فوق زيادة جهة أخرى مستخدمة للغاذية في جميع ذلك . ولوكان الأمر إلى الغاذية لسوت بينها أو الفضلت الجهة التي نقصتها النامية . مثال ذلك أن الغاذية إذا انفردت وقوى فعلها وكان ما تورد أكثر مما يتحلل فإنها نزيد في عرض الأعضاء وعمقها زيادة ظاهرة بالتسمين ، ولا تزيد في الطول زيادة يعتد بها . وأما المربية فإنها نزيد في الطول أكثر كثيرًا مما نزيد في العرض ، والزيادة في الطول أصعب من الزيادة في العرض ، وذلك لأن الزيادة في الطول يحتاج فيها إلى تنفيذ الغذاء في الأعضاء الصلبة من العظام والعصب تنفيذا في أجزائها طولا لننمها وتبعد بين أطرافها . والزيادة في العرض قد تغنى فيها تربية اللحم وتغذية العظم أيضًا عرضًا من غير حاجة إلى تنفيذ شيء كثير فيه وتحريكه . وربمًا كانت أعضاء هي في أول النشوء صغيرة وأعضاء هي في أول النشوء كبيرة، ثم يحتاج في آخر النشوء أن يصبر ما هو أصغر أكبر وماهو أكبر أصغر ؟ فلو كان التدبير إلى الغاذية لكان يستمر ذلك على نسبة واحدة . فالقوة الغاذية من حيث هي غاذية تأتى بالغذاء وتقتضي إلصاقه بالبدن على النحو المستوى أو القريب من المستوى . وعلى الوجه الذي في الطبع أن تفعله عند الإسمان . وأما النامية فتوعز إلى الغاذية بأن تقسم ذلك الغذاء وتنفذه إلى حيث تقتضى التربية خلافا لمقتضى الغاذية ، والغاذية تخدمها في ذلك ، لأن الغاذية لامحالة هي

<sup>(</sup>١) فإن : وإن ك .

<sup>(</sup>١٠) نقصها : نقتضيها م .

<sup>(</sup>١٥) تنفيذا : وتنفيذ م .

<sup>(</sup>٢٢) الطبع : طبعها ف .

<sup>(</sup>٢٤) والغاذية : ساقطة من م .

الملصقة ؛ لكنها تكون متصرفة تحت تصريف القوة المربية . والقوة المربية إنما تنحو نحو تمام النشوء . وأما المولدة فلها فعلان : أحدهما تخليق البزر وتشكيله وتطبيعه ، والثاني إفادة أجزائه في الاستحالة الثانية صورها من القوى والمقادير والأشكال والأعداد والخشونة والملاسة وما يتصل بذلك متسخرة تحت تدبير المتفرد بالجبروت، فتكون الغاذية تمدها بالغذاء، والنامية تخدمها بالتمديدات المشاكلة فهذا الفعل يتم منها في أول تكون الشيء ثم يبتى التدبير مفوضا إلى النامية والغاذية ، فإذا كاد فعل النامية يستّم فحيننذ تنبعث القوة المولدة فى توليد البزر والمني لتسكنها القوة التي هي من جنسها مع الخادمتين .

ويالجملة فإن القوة الغاذية مقصودة ليحفظ بها جوهر الشخص ، والقوة النامية مقصودة ليتم بها جوهر الشخص ، والقوة المولدة مقصودة ليستبقى بها ١٠ النوع ، إذ كان حب الدوام أمرا فائضا من الإله تعالى على كل شيء ، فها لم يصلح أن يبقى بشخصه ويصلح أن يبقى بنوعه فإنه تنبعث فيه قوة إلى استجلاب بدل يعقبه ليحفظ به نوعه . فالغاذية تورد بدل ما يتحلل منالشخص، والمولدة تورد بدل ما يتحلل من النوع .

وقد ظن بعضهم أن الغاذية نار ، لأن النار تغتذى وتنمو . وقد أخطأ من ، ، وجهين : أحدها من جهة أن الغاذية ليست تغتذى بنفسها ، بل تغذى البدن وتنميه ، والنار إن كانت تغتذى فهي إنما تغتذى وتنمي نفسها . ومن وجه آخر أن النار ليست تغتذى ، بل تتولد شيئا بعد شيء ويطفأ ما تقدم . ثم لو كانت نغتذى وكان حكمها حكم غذاء الأبدان ، لما كان يجب أن يكون الأبدان وقوف في النمو . فإن النار مادامت تجد مادة لم تقف ، بل تذهب إلى غير نهاية .

٧.

<sup>(</sup>ه) المتفرد: المنفرد ف.

<sup>(</sup>٧) كاد : كان ك ، م .

<sup>(</sup>٨) لتسكُّما : لتسكُّرُما ن | الحادثين : الحادثين م .

<sup>(</sup>١٠) النامية . . . . والقوة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١١) إذ: إذام | حب : ساقطة م.

<sup>(</sup>١١) تمالى : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>۱۹) وتنبو : وتنبي م .

<sup>(</sup>۱۹) تغلق : تغلو ف .

<sup>(</sup>۱۷) نفسها: بنفسهاد، ن.

<sup>(</sup>١٩) وكان : فكان ك ، م .

<sup>(</sup>۲۰) تلعب : تزیدت د ، ف .

وأعجب من هذا ما قال صاحب هذا القول : إن الأشجار تعرق من أسفل لأن الأرضية تتحرك إلى أسفل وتتفرع إلى فوق ، لأن النار تتحرك إلى فوق . فأول غلطه هو أن كثيرا من النبات أغصانه أثقل من عروقه . وثانيا أنه لم لا ينفصل بهذه الحركة فيفارق الثقيل الخفيف. فإن كان ذلك لتدبير النفس فليجعل التعريق والتفريع أيضا للنفس ، وعلى أنه يشبه أن يكون الفوق في النبات حيث رأسه ، ورأس النبات عروقه ومنه منشؤه ، ثم إن آلة هذه القوة الأولية هي الحار الغريزي ، فإن الحار هو المستعد لتحريك المواد ويتبعه البرد لتسكينها عند الكمالات من الخلق محتوية عليها . وأما من الكيفيات المنفعلة فآلتها الأولية الرطوبة ، فإنها هي التي تتخلق وتتشكل، وتتبعها اليبوسة فإنها تحفظ الشكل وتفيد التماسك. والقوة النباتية التي في الحيوان جسماً فإنها تولد جسمًا حيوانيا، و ذلك لأنها نباتية تنعلق بها قوة الحيوان ، وهي الفصل الذي لها مما يشاركها في كونها ذات قوة التغذية والنمو، فتمزج الأركان والعناصر مزاجا يصلح الحيوان . إذ ليس تتولى مزاجها القوة المشتركة بين النبات والحيوان من حيث هي مشتركة ، فإنها من حيث هي مشتركة لا توجب مزاجا خاصا ، بل إنما توجب مزاجا خاصا فيها لأنها مع أنها غاذية هي أيضاً حيوانية في طباعها أن تحس وتحرك إذا حصلت الآلة ، وهي بعينها حافظة لللك التأليف والمزاج حفظا ، إذا أضيف إلى ذوات التأليف كان قسريا ، لأنه ليس من طباع العناصر والأجسام المتضادة أن تأتلف لذاتها ، بل من طباعها الميل إلى جهات مختلفة ، وإنما تؤلفها النفس الحاصة . مثلا في النخلة ٠٠ نفس نخلية ، وفي العنب نفس عنبية ، وبالجملة النفس التي تكون صورة لتلك المادة . والنفس إذا صارت نخلية كان لها مع أنها نفس النمو زيادة أنها نفس نخلية ، وفي العنب أنها نفس عنبية ، وليست النخلة تحتاج إلى

<sup>(</sup>۲) وتتفرع : وتفرع د ، م ؛ وتفترع ف .

<sup>(</sup> ٨ ) ريتبه : ريتبهها د ، ك ، م | الخلق : الحق د || محتوية : مخترمة د ، ف .

<sup>(</sup>۱۱) وهي : وهوك، م.

<sup>(</sup>١٢) فتنزج : فتنتزج ك .

<sup>(</sup>١٦) وتحوك : وتتحوك م .

<sup>(</sup>١٧) تسريا : تسيريا ك .

<sup>(</sup>٢٢) النخلة ; النخلية ك .

نفس نبانية ونفس أخرى تكون بتلك النفس نخلة ، وإن كان ليس لهاأفعالها خارجة عن أفعال النبات ، بل تكون نفسها النباتية في نباتيها أنها نخلية .

وأما النفس النباتية التى فى الحيوان فإنها تعد خلقة الحيوان نحو أفعال غير أفعالما وحدها من حيث هى نباتية ، فهى مدبرة نفس حيوانية ، بل هى بالحقيقة غير نفس نباتية ، اللهم إلا أن يقال إنها نفس نباتية بالمعنى اللى . ذكرنا أعنى العام . فالفصل المقوم لنوعية نفس من النفوس النباتية أعنى الفصول التي لنبت ما دون نبت لا يكون إلا مبدأ فعل نباتي مخصص فقط : . . .

وأما النفس النباتية الحيوانية ففصلها القاسم إياها المقوم لنوع نوع تحتها هو قوة النفس الحيوانية المقارنة لها التي تعد لها البدن ، وهو فصل على نحو الفصول التي تكون البسائط لا التي تكون المركبات .

وأما النفس الإنسانية فلا تتعلق بالبدن تعلقا صوريا كما نتيين ، فلا يحتاج أن يعدلها عضو . نعم قد تتميز الحيوانية التي لها ، عن سائر الحيوانات ، وكذلك الأعضاء المعدة لحيوانيتها أيضا .

<sup>(</sup>٢) لفسها : نفس ك .

<sup>(</sup>٣) الحيوان : + تنحو ك.

<sup>(</sup>٦) فالفصل: بالفصل م | لنومية: الذي منه د، ف، م.

<sup>(</sup>٧) نبت : ما د ، ف ، م | فعل : فصل م | فقط : ماقطة من م .

<sup>( ^ )</sup> النباتية الحيوانية : النباق الحيواني د ،ك || ففصلها : ففصله د .

<sup>(</sup>۱۰) تكون : ساقطة من م .

## الفصلات بي فى تحقيق أصناف الإدرا كات التى لنا

فلتتكلم الآن في القوى الحاسة والدراكة ، ولنتكلم فيها كلاما كليا فنةول : يشبه أن يكون كل إدراك إنما هو أخذ صورة المدرك بنحو من الأنحاء ، فإن كان الإدراك إدراكا لمشيء مادى فهو أخذ صورته مجردة عن المادة تجريدا ما ، إلا أن أصناف التجريد مختلفة ومراتبها متفاوتة ، فإن الصورة المادية تعرض لها بسبب المادة أحوال وأمور ليست هي لها بلداتها من جهة ما هي تلك الصورة فتارة يكون النزع عن المادة نزعا مع تلك العلائق كلها أو بعضها ، وتارة يكون النزع نزعا كاملا. وذلك بأن يجرد المعنى عن المادة وعن اللواحق التي له من يكون النزع نزعا كاملا. وذلك بأن يجرد المعنى عن المادة وعن اللواحق التي له من فيها أشخاص النوع كلها بالمسوية ، وهي بحدها شيء واحد وقد عرض لها أن وجلت في هذا الشخص وذلك الشخص فتكثرت . وايس لها ذلك من جهة طبيعتها الإنسانية . ولوكان للطبيعة الإنسانية ما يجب فيها التكثر لماكان يوجد إنسان عمولا على واحد بالعدد ولوكانت الإنسانية موجودة لزيد لأجل أنها إنسانيته ، لما كانت لعمرو : فإذن أحد العوارض التي تعرض للإنسانية من جهة المادة هو هذا النوع من التكثر والانقسام . ويعرض لها أيضا غير هذا من العوارض ، وهو أنها النوع من التكثر والانقسام . ويعرض لها أيضا غير هذا من العوارض ، وهو أنها النوع من التكثر والانقسام . ويعرض لها أيضا غير هذا من العوارض ، وهو أنها النوع من التكثر والانقسام . ويعرض لها أيضا غير هذا من العوارض ، وهو أنها النوع من التكثر والانقسام . ويعرض لها أيضا غير هذا من العوارض ، وهو أنها النوع من التكثر والانقسام . ويعرض لها أيضا غير هذا من العوارض ، وهو أنها

<sup>(</sup>١) الفصل الثانى: فصل ٢ ف.

<sup>(</sup>٣) ولنتكلم : ساقطة من ك.

<sup>(</sup>٦) إلا أن: لأن ك، م || ومراتبا: ومراتبه م.

<sup>(</sup>٨) النزع: النوع د || نزما: نوما د.

<sup>(</sup>٩) له: الد، ك، م.

<sup>(</sup>۱۳) ولوكان: وكان د ؛ ولوكانت ك ، م | الطبيعة : لطبيعة د .

<sup>(</sup>١٤) محمولا : محمول م : || إنسانيته : إنسانية د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٥) أحد : إحدى د ، ك || هو : هي د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٦) علما : علم د ، ك .

إذا كانت في مادة مّا حصلت بقلر من الكم والكيف والوضع والأين ، وجميع هذه أمور غريبة عن طبائعها ، وذلك لأنه لوكانت الإنسانية هي على هلما الحد أوحد آخر من الكم والكيف و الأين والوضع لأجل أنها إنسانية ، لكان يجب أن يكون كل إنسان مشاركا للآخر في تلك المعاني . ولوكانت لأجل الإنسانية على حد آخر وجهة أخرى من الكم والكيف والأبن والوضع ، لكانكل إنسان يجب . أن يشترك فيه . فإذن الصورة الإنسانية بلمائها غير مستوجبة أن يلحقها شيء من هلم اللواحق العارضة لها ، بل من جهة المادة ، لأن المادة التي تقارنها تكون قد لحقتها هلمه اللواحق فالحس يأخله الصورة عن المادة مع هلة اللواحق ، ومع وقوع نسبة بينها وبين المادة ، إذا زالت تلك النسبة بطل ذلك الأخذ ، وذلك لأنه لا ينزع الصورة عن المادة مع جميع لواحقها ، ولا يمكنه أن يستثبت تلك ، . الصورة إنَّ غابت المادة ، فيكون كأنه لم ينتزع الصورة إن غابت المادة ، فيكون كأنه لم ينتزع الصورة عن المادة نزعًا محكما ، بل يحتاج إلى وجود المادة أيضا في أن تكون تلك الصورة موجودة له . وأما الخيال والتخيل فإنه يبرىء الصورة المنزوعة عن المادة تبرئة أشد. وذلك لأنه بأخذها عن المادة محيث لا تحتاج في وجودها فيه إلى وجود مادتها . لأن المادة وإن غابت عن الحس أو ١٠ بطلت، فإن الصورة تكون ثابثة الوجود في الحيال، فيكون أخذه إباها قاصما للملاقة بينها وبين المادة قصما تاما ، إلا أن الحيال لا يكون قد جردها عن اللواحق المادية ، فالحس لم يجردها عن المادة تجريدا تاما ولا جردها عن لواحق المادة . وأما الحيال فإنه قد جردها عن المادة تجريدا تاما ، ولكن لم يجردها البته عن اواحق المادة ، لأن الصورة التي في الخيال هي على حسب ٢٠ الصورة المحسوسة ، وعلى تقدير مّا وتكييف مّا ووضع مّا ، وليس يمكن في الخيال

<sup>(</sup>٢) طبائمها : طباعها ن .

<sup>(</sup>٣) والوضع : والواضع م .

<sup>(</sup> ٨ ) فالحس : والحس د || فالحس . . . . اللواحق :ساقطة من م .

<sup>(</sup>١١-١٠) الصورة . . . . ينتزع ساقطة من د ، ف ، م .

<sup>(</sup>١٣) موجودة :الموجودة م || له : لها م .

<sup>(</sup>١٥) عن الحس : ساقطة من ف ، م .

<sup>(</sup>١٦) أخله إياما :أخلما د ، أخلما إياما م | الملاقة : الملاقة د .

<sup>(</sup>٢٠-١٩) تجريدا . . . المادة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۲۱) وليس : ليس م .

البته أن تتخيل صورة هي بحال يمكن أن يشترك فيها جميع أشخاص ذلك النبع ، فإن الإنسان المتخيل يكون كواحد من الناس ، ويجوز أن يكون ناس موجودين ومتخيلين ليسوا على نحو ما يتخيل خيال ذلك الإنسان . وأما الوهم فإنه قد يتعدى قليلا هذه المرتبة في التجريد ، لأنه ينال المعانى التي ايست هي في ذاتها بمادية ، وإن عرض لها أن تكون في مادة . وذلك لأن الشكل والاون والوضع وما أشبه ذلك أمور لا يمكن أن تكون إلا لمواد جسمانية وأما الخير والشر والموافق والمخالف وما أشبه ذلك ، فهي أمور في أنفسها غير مادية ، وقد يعرض لها أن تكون مادية . والمليل على أن هذه الأمور غير مادية ، أن هذه الأمور لوكانت بالذات مادية لما كان يعقل خير وشر أو موافق ومخالف إلا عارضا لحسم ، وقد يعقل ذلك بل بوجد .

فبين أن هذه الأمور هي في أنفسها غير مادية ، وقد عرض لها إن كانت مادية ، والوهم إنما ينال ويدرك أمثال هذه الأمور . فإذن الوهم قد يدرك أمورا غبر مادية . ويأخذها عن المادة ، كما يدرك أيضا معانى غير محسوسة وإن كانت مادية . فهذا النزع إذن أشد استقصاء وأقرب إلى البساطة من النزعين الأولين ، إلا أنه مع ذلك لا يجرد هذه الصورة عن لواحق المادة ، لأنه يأخذها جزئية وبحسب مادة مادة ، وبالقياس إليها ، ومتعلقة بصورة محسوسة مكنوفة باواحق المادة وبمشاركة الخيال فيها : وأما القوة التي تكون الصوره المثبتة فيها ، إما صور موجودات ليست بمادية البتة ولا عرض لها أن تكون مادية ، أو صور موجودات مادية ولكن مبرأة عن علائق المادة من كل وجه ، فبين أنها تدرك الصور بأن تأخذها أخذا بجردا عن المادة من كل وجه . فأما ماهو متجرد بلاته عن المادة فالأمر فيه ظاهر ، وأما ما هو موجود

<sup>(</sup>۱) فيها: فيه د، ف،ك،

<sup>(</sup>۲) ويجوز : وليس يجوز د .

<sup>(</sup>٣) موجودين: مو جودون م || ومتخيلين : متخيلين د ، ف ؛ ومتخيلون م || ليسوا : ساقطة من د || يتخيل : تخيل م .

<sup>(</sup>٧) أنفسها : نفسهام .

<sup>(</sup> ٩ ) خير وشر أو موافق وغالف : خير أو شر أو موافق وغالف د ؟ خير أو شر أو موافق أو غالف ك ، م .

<sup>(</sup>١٦) مادة مادة : مادة د ، ك .

<sup>(</sup>١٧) الصور : الصورة ك.

<sup>(</sup>١٨) المثبتة : المستثبتة ف ، م || صور : صورة م .

<sup>(</sup>٢١) فأما : أما د ، م | بداته : بداتها م .

للمادة إما لأن وجوده مادى ، وإما عارض له ذلك فترّعه عن المادة وعن لواحق للمادة معها ، وتأخله أخلا مجردا ، حتى يكون مثل الإنسان الذى يقال على كثيرين ، وحتى يكون قد أخل الكثير طبيعة واحدة ، وتفرزه عن كل كثيرين ، وكيف وأين ووضع مادى . ولو لم تجرده عن ذلك لما صلح أن يقال على الجميع .

فبهذا يفترق إدراك الحاكم الحسى ، وإدراك الحاكم الخيالى ، وإدراك الحاكم البخيالى ، وإدراك الحاكم البحاكم الوهمى ، وإدراك الحاكم العقلى . وإلى هذا المعى كنا نسوق الكلام في هذا الفصل ، فنقول : إن الحاس في قوته أن يصير مثل المحسوس بالفعل ، إذ كان الإحساس هو قبول صورة الشيء مجردة عن مادته فيتصور بها اللحاس ، فالمبصر هو مثل المبصر بالقوة ، وكذلك الملموس والمطعوم وغير ذلك ، اوالمحسوس الأول بالحقيقة هو الذي يرتسم في آلة الحس وإياه يلرك ، ويشبه أن يكون إذا قبل : أحسست الشيء الخارجي كان معناه غير معنى أحسست في النفس ، فإن معنى قوله : أحسست الشيء الخارجي ، أن صورته تمثلت في حسى ، فلهذا وسعى أحسست في النفس أن الصورة نفسها تمثلت في حسى . فلهذا يصعب إثبات وجود الكيفيات المحسوسة في الأجسام . لكنا نعلم يقينا أن جسمين ، وأحدهما يتأثر عنه الحس شيئا ، والآخر لا يتأثر عنه ذلك الشيء أنه مختص في ذاته بكيفية هي مبدأ إحالة المحاسة دون الآخر .

وأما ديمقريطس وطائفة من الطبيعيين فلم يجعلوا لهذه الكيفيات وجودا البته ، بل جعلوا الأشكال التي يجعلونها للأجرام التي لا تتجزأ أسبابا لاختلاف ما يتأثر في الحواس باختلاف ترتيبها ووضعها قالوا : ولهذا ما يكوف الإنسان ٢٠ الواحد قد يحس لونا واحدا على لونين مختلفن : بحسب وقوفن منه نختلف

<sup>(</sup>۱) فتنزعه : فتنزعها د ، ك .

<sup>(</sup>٢) سها : معه ف ، م || وتأخله : وتأخلها د ، م ؛ فيأخله م || على : له .

<sup>(</sup>٧) الحاكم العقل : العقل د || وإلى هذا : ولحذا د .

<sup>(</sup>١٠) الحاس: الحساس د || هو: ساقطة من ف.

<sup>(</sup>۱۱) يرتس :ارتسم ك .

<sup>(</sup>١٤) حس : نفس ك .

<sup>(</sup>۱۸) دیمقریطس: دیمقراطیس د ، ك ، ف .

<sup>(</sup>٢١) مختلفين : ماقطة من ف النبيهما : نسبها د ؛ نسبته ف .

بللك نسبتهما من أوضاع المرقى الواحد ، كطوق الحمامة فإنها ترى مرة شقراء ومرة أرجوانية ومرة على لون الذهب ، وبحسب اختلاف المقامات ، فلهذا ما يكون شيء واحد عند إنسان صحيح حلوا ، وعند إنسان مريض مرا . فهؤلاء هم الذين جعلوا الكيفيات المحسوسة لاحقائق لها في أنفسها ، إنما هي أشكال .

وههنا قوم آخرون أيضا ممن لا يرو هذا الملهب لا يجعاون لهذه الكيفيات حقيقة في الأجسام ، بل يرون أن هذه الكيفيات إنما هي انفعالات للحواس فقط من غير أن يكون في المحسوسات شيء منها . وقد بينا فساد هذا الرأى ، وبينا أن في بعض الأجسام خاصية تؤثر في اللسان ، مثلا الشيء الذي نسميه إذا ذقناه حلاوة ، ولبعضها خاصية أخرى من جنسها ، وهذه الخاصية نسميها الطعم لا غير .

وأما مذهب أصحاب الأشكال فقد نقضنا أصله فيا سلف ، ثم قد يظهر لنا سريعا بطلانه ، فإنه لو كان المحسوس هو الشكل لكل يجبإذا لمسنا الشكل وأدركناه خصوصا بالحدقة أن نكون رأينا أيضا لونه ، فإن الشيء الواحد من جهة واحدة يدرك شيئا واحدا ، فإن أدرك من جهة ولم يدرك من جهة ، فاللذى لم يدرك منه غير المدرك ، فيكون اللون إذن غير الشكل ، وكذلك أيضا الحرارة غير الشكل ، اللهم إلا أن يقال : إن الشيء الواحد يؤثر في شيئين أثرين مختلفين ، فيكون أثره في شي ما ملموسا وأثره في شيء آخر مرثيا . فإذا كان كذلك لم يكن الشكل نفسه عسوسا ، بل أثر مختلف يحدث عنه في الحواس المختلفة غير نفسه . والحاس أيضا جسم ، وعنده أنه لا يتأثر إلا بالشكل ، فيكون أيضا الحاس إنما يقار بالشكل ، فيكون أيضا أخرى شكلا آخر لكن لا شيء من الأشكال عنده إلا ويجوز أن يلمس ، فيكون أخرى شكلا المرثى أيضا بجوز أن يلمس . ثم من الظاهر البين أن اللون فيه مضادة وكللك الطعم وكللك أشياء أخرى ، ولا شيء من الأشكال بمضاد لشيء ، وهؤلاه بالحقيقة يجعلون كل عسوس ملموسا ، فإنهم يجعلون أيضا البصر ينفذ وهؤلاه بالحقيقة يجعلون كل عسوس ملموسا ، فإنهم يجعلون أيضا البصر ينفذ فيه شيء ويلمس ، ولو كان كللك لكان يجب أن يكون المحسوس بالوجهبن فيه شيء ويلمس ، ولو كان كللك لكان يجب أن يكون المحسوس بالوجهبن فيه شيء ويلمس ، ولو كان كللك لكان يجب أن يكون المحسوس بالوجهبن

<sup>(</sup>١٥) نيكرن : + ن د .

<sup>(</sup>١٨) أثره في شي ه ما ملموسا : أثره في شي ه ملموسا وأثره في شي ه ملموسام .

<sup>(</sup>۲۰) رعنده : عنده م .

<sup>(</sup>۲۱) فكلا : فكلم .

جهيما هو الشكل فقط. ومن العجائب غفلتهم عن أن الأشكال لاندرك إلا أن تكون هناك ألوان أو طعوم أو روائع أو كيفيات أخرى ؛ ولا تحس البتة بشكل مجرد. فإن كان لأن الشكل المجرد إذا صار محسوسا أحدث فى الحس أثرا من هذه الآثار غير الشكلية ، فقد صع وجود هذه الآثار . وإن لم تكن هذه الآثار إلا نفس الشكل ، وجب أن يحس شكل مجرد من غير أن يحس معه ، شهره آخو.

وقال قوم من الأوائل : إن المحسوسات قد يجوز أن تحس بها النفس بلا وسائط البتة ولا آلات ، أما الوسائط فمثل الهواء للإبصار وما الآلات فمثل العين للإبصار . وقد بعدوا عن الحق ، فإنه لو كان الإحساس يقع للنفس بذاتها من غير هذه الآلات لكانت هذه الآلات معطلة في الخلقة لا ينتفع بها ، وأيضا ١٠ فإن النفس إذا كانت غير جسم عندهم ولا ذات وضع فيستحيل أن يكون بعض الأجسام قريبا منها ومتجها إلىها فيحس، وبعضها بعيدًا عنها محتجبًا عنها فلا يحس . وبالجملة يجب أن لا يكون اختلاف في أوضاع الأجسام مها وحجب وإظهار ، فإن هذه الأحوال تكون للأجسام عند الأجسام . فيجب أن تكون النفس إما مدركة لجميع المحسوسات وإما غير مدركة ، وأن لا تكون غيبة ، 10 المحسوس تزيله عن الإدراك . لأن هذه الغيبة غيبة عند شيء لا محالة هي خلاف الحضرة منه . فيكون عند ذلك الشيء لهذا الشيء غيبة مرة حضور مرة ، وذلك مكانى وضعى فيجب أن تكون النفس جما ؛ ليس ذلك بمذهب هؤلاء ؛ وسنبين لك بعد أن الصورة المدركة لا يتم نزعها عن المادة وعلائق المادة يستحيل أن تستثبت بغير آلة جمدانية ؛ ولو لم تحتج النفس في ٢٠ إدراك الأشياء إلى المتوسطات لوجب أن لايحتاج البصر إلى الضوء وإلى توسط الشاف ، ولكان تقريب المبصر من العين لا يمنع الإبصار ، ولكان سد الأذن لا يمنع الصوت ، ولكانت الآنات العارضة لهذ الآلات لا تمنع الإحساس .

<sup>(</sup>٧) قوم : ماقطة من د .

<sup>( ^ )</sup> وسائط : واسطة ك إ الهواه : + مثلا ف .

<sup>(</sup>١٢) فيمس : ماقطة من ت ، م || محتجبا : وعتجبا ت . || عنها : منها د ، ت ؛ فيها م .

<sup>(</sup>١٦) نزيله : المزيلة م .

<sup>(</sup>١٧) لملذا الشيء : ماتطة من ف .

<sup>(</sup>۱۸) **النفس : النف**س م .

ومن الناس من جعل المتوسط عائقا ، وقال إنه لو كان المتوسط كلما كان أرق كان أدل ؛ فلو لم يكن ، بل كان خلاء صرف ، نقت الدلالة ، ولأبصر الشيء أكبر مما يبصر ، حتى كان يمكن أن تبصر نملة في الساء ، وهذا كلام باطل ، فليس إذا أوجب رقته زيادة ، يجب أن يكون عدمه يزيد أيضا في ذلك ، فإن الرقة ليس هي طريقا إلى عدم الجسم . وأما المخلاء فهو عدم الجسم عندهم ، بل لوكان الخلاء موجودا لما كان بين المحسوس والحاس المتبايذين موصل ألبتة ، ولم يكن فعل ولا انفعال .

ومن الناس من ظن شيئا آخر وهو أن الحاس المشترك أو النفس متعلق بالروح ، وهو جسم لطيف ، سنشرح حاله بعد ، وأنه آلة الإدراك ، وأنه وحده يجوز أن يمند إلى المحسوسات فيلاقيها أو يوازيها أو يصير منها بوضع ذلك الوضع بوجب الإدراك . وهذا المذهب أيضا فاسد ، فإن الروح لا يضبط جوهره إلا في هذه الوقايات التي تكتفه ، وأنه إذا خالطه شيء من خارج أفسد جوهره مزاجا وتركيبا . ثم ليس له حركة انتقال خارجا وداخلا ، ولو كان له هذا لجاز أن يفارق الإنسان ويعود إليه ، فيكون للإنسان أن يموت وأن يحيا باختياره أن الحواس محتاجة إلى الآلات البدئية ، فالحق أن الحواس محتاجة إلى الآلات البدئية ، فالحق انفعال ما ، لأنه قبول منها لصورة المحسوس ، واستحالة ، إلى مشاكلة المحسوس بالفعل ، فيكون الحاس بالفعل مثل المحسوس بالفعل ، والحاس بالقوة مثل المحسوس بالفعل ، والمحسوس بالقوة مثل المحسوس بالقوة ، والمحسوس بالقوة ، والمحسوس بالقوة ، والمحسوس بالقوة مثل المحسوس بالقوة ، والمحسوس بالقوة ، والمحسوس

<sup>(</sup>١) مائقا . . . . المترسط : ساقطة من د | إنه : ساقطة من م | الو : لما د ، ف .

<sup>(</sup>٢) أدل : أول م .

 <sup>(</sup>٣) ولأبصر : ولا يصير ك.
 (٤) بجب : ماقطة من ن .

<sup>(</sup> ٥ ) مي : هو : د ، ف ، ك | طريقا : طريق ك | وأما : وإنمام.

<sup>(</sup> v ) انفعال : + البتة ك .

<sup>(</sup>٩) رأنه آلة : رآلة ف .

<sup>(</sup>۱۲) تکشه : تکنه ف .

<sup>(</sup>١٤) يحيا: يحيى د، ف، ك.

<sup>(</sup>۱۰) کان : کانت د ، م .

<sup>(</sup>١٦) فإن : وإن د .

<sup>(</sup>١٨) بالفعل فيكون . . . . المحسوس : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۲۰) رجه: جهة ف.

البسم المحسوس ، لأنه المتصور بالصورة التي هي المحسوسة القريبة منها . وأما الخارج فهو المتصور بالصورة التي هي المحسوسة البعيدة ، فهي تحس ذاتها لا الثلج ، وتحس ذاتها لا القار ، إذا عنينا أقرب الإحساس الذي لا واسطة فيه . وانفعال الحاس من المحسوس ليس على سبيل الحركة ، إذ ليس هناك تغير من ضد إلى ضد ، بل هو استكال . أعنى أن يكون الكال الذي كان بالقوة قد ، صار بالفعل من غير أن بطل فعل إلى القوة .

وإذ قد تكلمنا على الإدراك الذى هو أعم من الحس ، ثم تكلمنا فى كيفية إحساس الحس مطلقا ، فنقول : إن كل حاسة فإنها تدرك محسوسها وتدرك عدم محسوسها ، أما محسوسها فبالذات ، وأما عدم محسوسها كالظلمة للمين والسكوت للسمع وغير ذلك فإنها تكون بالقوة لا بالفعل . وأما إدراك أنها . أدركت فليس له الحاسة ، فإن الإدراك ليس هو لونا فيبصر أو صوتا فيسمع ، ولكن إنما يدرك ذلك بالفعل العقلى أو الوهم على ما يتضح من حالهما بعد م

<sup>(</sup>٣) وتحس ذائها : وذائها ف | النار : النار د ، م .

<sup>(</sup>٦) يطل: أبطل م .

<sup>(</sup>٧) تكلمنا : + الآن د ، ك .

<sup>(</sup> ۸ ) تدرك محسوسها : تدرك محسوسا د .

<sup>(</sup>١٠) والسكوت ؛ والسكون م || فإنها ؛ فلأنها ف ، م .

<sup>(</sup>١١) فليس: فليست ف ، م || له الحامة : العامة ف ، م || فيبصر : مبصر م .

<sup>(</sup>١٢) أو الوم : والوم ك .

#### الفصال الثالث فى الحاسقا للمسيق

وأول الحواس الذي يصير به الحيوان حيوانا هو اللمس ، فإنه كما أن كل ذي نفس أرضية فإن له قوة غاذية ، وبجوز أن يفقد قوة من الأخرى ولا ينعكس ، كذلك حال كل ذي نفس حيوانية فله حس اللمس، وبجوز أن يفقد قوة قوة من الآخرى ولا ينعكس . وحال الغاذية عند سائر قوى النفسي الأرضية ، فيه حال اللمس عند سائر قوى الحيوان. وذلك لأن الحيوان تركبه الأول هو من الكفيات الملموسة ، فإن مزاجه منها وفساده باختلالها والحس طليعة للنفس، فيجب أن تكون الطليعة الأولى، وهو مايدل على مايقع به الفساد ويمحفظ به الصلاح وأن تكون قبل الطلائع التي ندل على أمور تتعلق بيعضها منفعة خارجة عن القوام أو مضرة خارجة عن الفساد والنوق ، وإنكان دالا على الشيء الذي به تستبقى الحياة من المطعومات ، فقد بجوز أن يعدم الذرق وبيقي الحيوان حيوانا ، فإن الحواس الأخرى ربما أعانت على ارتياد الغلَّماء الموافق و اجتناب الضار . وأما الحواس الأخرى فلا تعين على معرفة أنَّ الهواء المحيط بالبدن مثلا محرق أو مجمد . وبالجملة فإن الجوع شهوة اليابس الحار والعطش شهوة البارد الرطب. والغذاء بالحقيقة ما يتكيف لهذه الكيفيات التي يدركها اللمس . وأما الطعوم فتطييبات ، فلذلك كثير ا مايبطل حس الذوق لآفة تعرض ويكون الحيوان باقيا ، فاللمس هو أول الحواس ولابد منه لكل حيوان أرضى ٦ وأما الحركة فلقائل أن يقول: إنها أخت اللمسي للحيوان ، وكما أن من الحس نوعا متقلما كذلك قد يشبه أن يكون من قوى الحركة نوع متقلم. وأما المشهور فهو أن من الحيوان ماله حس اللمس وليس له قوة الحركة ، مثل ضروب من الأصداف :

<sup>(</sup>١) الفصل الثالث: فصل ٣ ف.

<sup>(</sup>٣) وأول : فأول ك . (٧) فيه : ساقطة من ف .

<sup>(</sup> ٨ ) باختلالها ي: باختلافها ف ، م | الطليمة : الطبيمة م .

<sup>(</sup>١٢) المواس الأخرى : الأحساس الأخرى د ؛ الإحساس الآخر ك . م | أعانت : أعان ك، م .

<sup>(</sup>١٣) الشار: المضارد، ك .

<sup>(</sup>١٦) لآفة : لأنه م .

لكنانقول : إن الحركة الإراذية على ضربن :حركة انتقال من مكان إلى مكان ، وحركة انقباض وانبساط للأعضاء من الحيوان وإن لم يكن به انتقال الحملة عن موضعها . فيبعد أن يكون حبوان له حس اللمس ولاقوة حركة فيه البتة ، فإنه كيف يعلم أنه له حس اللمس إلا بأن يشاهد فيه نوع هرب من ملموس وطلب لملموس ، وأَمَا ما يتمثلون هم به من الأصداف والإسفنجات وغيرها ، فإنا نجد للأصداف في . غلفها حركات انقباض وانبساط والتواء وامتداد في أجوافها؛وإن كانت لاتفارق أمكنتها، ولذلك نعرف أنها تحس بالملموس . فيشبه أن يكون كل ماله لمس فله ف ذاته حركة مَّا إرادية إما لكليته وإما لأجزائه . وأما الأمور التي تلمس، فإن المشهو ر من أمرها أنها الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة والخشونة والملاسة والثقل والحفة . وأما الصلابة واللين واللزوجة والهشاشة وغبر ذلك فإنها تحس تبعا لهذه المذكورة . فالحرارة والبرودة كل منهم ابحس بذاته ، لالما يعرض في الآلة من الانفعال بها . وأما الصلابة واللين والببوسة والرطوبة فيظن أنها لاتحس لذاتها ، بل يعرض الرطوبة أن تطيع لنفوذ ماينفذ في جسمها ، ويعرض لليبوسة أن تعصى فتجمع العضو الحاس وتعصره ، والحشونة أيضا يعرض لها مثل ذلك بأن تحدث للأجزاء الناتئة منها عصم ا و لاتحدث للغائرة فيها شيئا ، والأملس بحدث ملاسة واستواء، وأما الثقل فيحدث ١٠ تمددا إلى أسفل ، والحفة خلاف ذلك .

فنةول لمن يقول هذا القول: إنه ليسى من شرط المحسوس بالذات أن يكون الإحساس به من غير انفعال يكون منه ، فإن الحار أيضا مالم يسخن لم يحس . وبالحقيقة ليس إنما يحس مافى المحسوس ، بل مايحدث منه فى الحا لى، حتى إنه إن لم

<sup>(</sup>٢) به: له ك | عن: من ك.

<sup>(</sup>۲) موضعها : موضعه د ، ف ، ك .

<sup>(</sup>٣-١) ولا قوة . . . . اللمس : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٤) لملموس: ملموس د .

 <sup>(</sup>٦) غلفها : مقلها م.
 (٨) وأما الامور : والأمور ف .

<sup>(</sup>١٠) المذكورة : المذكورات ك .

<sup>(</sup>١٢) لذاتها : بذاتها ك | الرطوية : من الرطوية د ، م .

<sup>(</sup>۱۳) جسها: جسه د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٤) أيضا : ساقطة من د | النائة : النباتية د ، ك | مها : منه د .

<sup>(</sup>١٥) الغائرة : الغائرة ف ، م | فيها : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۷) إنه : **ساقطة** من م .

<sup>(</sup>١٩) بل: ساقطة من م.

عدث ذلك لم يحسى به . لكن المحسوس بالمات هو الذي تحدث تعينة في الآلة الحاسة مشابهة لما فيه في حسى وكذلك الانعصار عن اليابس والمخشن والتملس من الأملس والمحدد إلى جهة معلومة من الثقيل و الخفيف ، فإن الثقل والخفة ميلان والتمدد أيضا ميل إلى نحو جهة منا . فهذه الأحوال إذا حدثت في الآلة أحسى بها لابتوسط حر أو برد ، أو لون أو طعم ، أو غير ذلك من المحسوسات ، حتى كان يصير لأجل ذلك المتوسط غير محسوس أولى أو غير محسوس باللهات ، بل محسوسا ثانيا أو بالمرض . ولكن همنا ضرب آخر مما يحسى مثل تفرق الاتصال الكائن بالضرب وغير ذلك ، وذلك ليس بحر ارة ولا برودة ولا رطوبة ولا يبوسة ولا صلابة ولا لمبنولا ثيء من المعدودات ، وكذلك أيضا الإحساس باللهات اللمسية مثل اللهة التي للجماع وغير ذلك ، فيجب أن ينظر أنها كيف هي وكيف تنسب إلى القوة اللمسية وخصوصا وقد ظن بعض الناس أن سائر الكيفيات إنما تحس بتوسط ما يحدث من تفرق الاتصال . وليس كذلك ، فإن الحار والبارد من حيث يتغير به المزاج بحس على استوائه ، وتفرق الاتصال لا يكون مستويا متشابها في جميع الحسم .

لكنا نقول: إنه كما أن الحيوان متكون بالامتزاج الذى للعناصر ، كذلك هو متكون أيضا بالتركب. وكذلك الصحة والمرض ، فإن منهما ماينسب إلى المزاج ومنهما ماينسب إلى المزاج ومنهما ماينسب إلى الميئة والتركيب . وكما أن من فساد المزاج ماهو مفسد كذلك من فساد التركيب ماهو مهلك ؟ وكما أن اللمس حس يتنى به مايفسد المزاج ، كذلك هو حس يتنى به مايفسد التركيب . فاللمس أيضا يدرك به تفرق الاتصال ومضاده وهو عوده إلى الالتئام . ونقول : إن كل حال مضادة لحال البلن فإنها يحس بها عند الاستحالة وعند الانتقال إليها ، ولا يحس بها عند حصولها واستقرارها . وذلك لأن الإحساس انفعال منا أو مقارن لانفعال منا ، والانفعال إنما يكون عند زوال شيء وحصول شيء ، وأما المستقر فلا انفعال به . وذلك في الأمزجة الموافقة والرديئة معا ، فإن الأمزجة الرديئة إذا استقرت وأبطلت الأمزجة الأصلية حتى صارت

<sup>(</sup>٣) الثنيل: الثنل ف.

 <sup>(</sup>٧) وذاك : ساقطة من م .

<sup>(</sup> ٨ ) ولا لين : سائطة من د، ك ، م . (١٠) وقد ؛ فقد ف .

<sup>(</sup>۱٤) اللي : التي د .

<sup>(</sup>١٥–١٦) وكذلك . . . . والتركيب : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٦) من (الثانية) : ماقطة من م .

<sup>(</sup>١٧) التركيب: +منهم.

<sup>(</sup>٢١) أو مقارن لانفعال ما : ساقطة من م .

هذه الرديثة كانها أصلية لم يحس بها ، والملك لا يحس محرارة الدق وإن كانت أقوى من حرارة الغب . وأما إنكانت الأصاية موجودة بعد وهذه الطار ثة مضادة لها أحس مها ، وهذا يسمى سوء المزاج المختلف ، وهذا المستقر يسمى سوء المزاج المتفق ، والألم والراحة من الألم أيضا من المحسوسات اللمسية . ويفارق اللمس في دنيا المعنى سائر الحواس ، وذلك لأن الحواس الأخرى منها مالا ، للة لها في محسوسها ولا ألم ، ومنها مايلتذ ويألم بتوسط أحد الحسوسات. فأما التي لانلمة فيها فمثل البصر لايلتذ بالألوان ولايألم ، بل النفس تألم من ذلك و تلقذ من داخل : وكَذَّلْك الحال في الأذن ، فإن تألمت الأذن من صوت شديد والعين من لون مفرط كالضوء فليست تألم من حيث تسمع أو تبصر ، بل من حيث تلمس ، لأنه يحدث فيها ألم لمسى ، وكذلك تحدث فيها بزوال ذلك المة لمسية . وأما . . ١ الشم والنوق فيألمان ويلتلمان إذا تكيفا بكيفية منافرة أوملائمة . وأما اللمس فإنه قا. يألم بالكيفية الملموسة ويلتذبها ، وقد يألم ويلتذ بغير توسط كيفية هى المحسوس الأول ، بل بتفرق الاتصال والتثامه. ومن الخواص التي للمس أن الآلة الطبيعية التي يحس بها وهي لحم عصبي أو لحم وعصب تحس بالمماسة ، وإن لم بكن بتوسط البعة ، فإنه لا محالة يستحيل عن المماسات ذوات الكيفيات ؛ وإذا أستحال عنها ١٠ أحس ، ولاكذلك حال كل حاسة مع محسوسها . وليس يجب أن يظن أن الحساس هوالعصب فقط ، فإن العصب بالحقيقة هو مؤد للحس اللمسي إلى عضو غيره وهو اللحم : ولوكان الحساس نفس العصب فقط، لكان الحساس فى جلد الإنسان و لحمه شيئا منتشرا كالليف ، وكان حسه ليس لجميع أجز اله ، بل أجز اء ليفية فيه ، بل المصب

<sup>(</sup>٣) وهذا يسبى : ريسمى هذا ف .

<sup>(</sup>ه-٦) مالالذة: لالذةم.

<sup>(</sup>٦) أحد : ساقطة من || فأما : وأما ك.

<sup>(</sup>٩) فليست : فليس د ، ك ، م | أو تبصر : وتبصر م .

<sup>(</sup>١٠) فيا (الأولى والثانية) : فيه اله ، م .

<sup>(</sup>١١) أو ملائمة : أو مشافية م .

<sup>(</sup>١٢) المحسوس: المحسوسة ك.

<sup>(</sup>١٣) الأول : الأولى ك.

<sup>(</sup>١٤) بتوسط : متوسط د ، ك . (١٠) فإنه : فإنهام | استحال : استحالت م .

<sup>(</sup>١٦) أحس : أحست م .

<sup>(</sup>١٩) لحميع : بجميع ك ، م .

الذي يحس اللمس مؤد وقابل معا . والعصبة المجوفة مؤدية للبصر لكنها خير قابلة ، إنما القابل ما إليه تؤدى وهو البردية أو ماهو مستول عليه وهو الروح .

فبين إذن أن من طباع اللحم أن يقبل الحس ، وإن كان يحاج أن يقبله من ، كان الحر ومن قوة عضو آخر يتوسط بينهما العصب . وأما إن كان المبدأ موجودا فيه فهو حساس بنفسه وإن كان لحما ، وذلك كالقلب . وإن انتشر في جوهر القلب ليف عصبى ، فلا يبعد أن يكون ليلققط عنه الحس وبؤديه إلى أصل واحد يتأدى عنه إلى اللماغ ، وعن اللماغ إلى أعضاء أخرى ، كما سيتضح بعد . وكالحال في الكبد من جهة انبثاث عروق ليفية فيه ليقبل عنه ويؤدى إلى غيره ، ويجوز أن يكون انبثاث الليف فيه ليقوى قوامه ويشدد لحمه ، وسنشرح هذه الأحوال في مواضع يكون انبثاث الليف فيه ليقوى قوامه ويشدد لحمه ، وسنشرح هذه الأحوال في مواضع أخر مستقبلة .

ومن خواص اللمس أن جميع الجلد الذي يطيف بالبدن حساس باللمس ولم يفرد له جزء منه . وذلك لأن هذا الحس لما كان طليعة تراعى الواردات على البدن التي تعظم مفسلتها إن تمكنت من أى عضو وردت عليه ، وجب أن يجعل جميع البدن حساسا باللمس ؛ ولأن الحواس الأخرى قد تتأدى إليها الأشياء من غير مماسة ومن بعيد ، فيكنى أن تكون آلتها عضوا واحدا إذا أورد عليه المحسوس الذي يعصل به ضرر عرفت النفس ذلك فاتقته و تنحت بالبدن عن جهته . فلوكانت الآلة اللامسة بعض الأعضاء ، لما شعرت النفس إلا بما يماسها وحدها من المفسلات . ويشبه أن تكون قوى اللمس قوى كثيرة كل واحدة منها تختص بمضادة ، فيكون مايدرك به المضادة التي بين الحار و البارد غير الذي يدرك به المضادة التي بين الثقيل به والخفيف : فإن هذه أفعال أولية للحس يجب أن يكون لكل جنس منها" قوة .

<sup>(</sup>٢) مستول : مشتمل د ، ك .

<sup>(</sup>٣) وإن : فإن د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٤) يتوسط : توسط د ، ك م .

<sup>(</sup>٦) يكون : ساقطة من م || ليلتقط : يلتقط ك ، م || عنه : منه ك || أصل : الأصل م .

<sup>(</sup>٧) ومن الدماغ : ماقطة من م || سيتضح : سنوضح د ، ف ، م || وكالحال : كالحال م .

<sup>(</sup>٨) غيره: غيرهام.

<sup>(</sup>١٠-٩) مواضع أخر مستقبلة :موضع آخر نستقبله د،ف ، م .

<sup>(</sup>۱۰) أورد: ورد ن .

<sup>(</sup>١٨) قرى : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۲۰–۱۹) غير اللي . . . والخفيف : ساقطة من د . (۲۰) قوة : ساقطة د .

خاصة ، إلا أن هذه القوى لما انتشرت في جميع الآلات بالسوية ظنت قوة واحدة ، كما لوكان اللمس واللوق متشرين في البدن كله انتشارهما في اللسان لظن مبدأهما قوة واحدة ، فلما تميزا في غير اللسان عرف اختلافهما . وليس مجب ضرورة أن تكون لكل واحدة من هذه القوة آلة تخصها ، بل مجوز أن تكون آلة واحدة مشتركة لها ، ويجوز أن يكون هناك انقسام في الآلات غير محسوس ، وقد اتفق في اللمس ، أن كانت الآلة الطبيعية بعينها هي الواسطة . ولما كان كل واسطة بجب أن بكون عادما في ذاته لكيفية ما يُرديه ، حتى إذا قبلها وأداها أدى شيئا جديدا ، فيقع الانفعال عنه ليقم الإحساس به . والانفعال لايقع إلا عن جديد كان كذلك أيضا آلة اللمس . لكن المتوسط الذي ليس هو مثلا محارولابار ديكون على وجهين : أحدهما على أنه لاحظ له من هاتين الكيفتين أصلا؛ والثا**ني** ماله حظ منهما ولكن صار فيه إلى الاعتدال، فاي*س* محار و لا بار د ، بل معتدل متوسط . ثم لم يمكن أن تكون آلة اللمس خالية أصلا عن هذه الكيفيات ، لأنها مركبة منها ، فوجب أن يكون خاومًا عن هذه الأطراف بسبب المزاج والاعتدال لتحس مايخرج عن القدر الذى لها . وما كان من أمزجة اللامسات أقرب إلى الاعتدال ، كان ألطف إحساسا . و لما كان الإنسان أقرب الحيوانات كلها من الاعتدال كان ألطفها لمسا . و لما كان اللمس أو ل الحواس ، ١٥ وكان الحيوان الأرضى لايجوز أن يفارقه ، وكان لايكون إلا بتركيب معتدل ليحكم به بين الأضداد ؟ فبين من هذا أنه ليس للبسائط ومايقرب منها حس البتة و لا حياة إلا النمو في بعض ما يقرب من البسائط. فليكن هذا مبلغ مانقو له في اللمس.

<sup>(</sup>٣) كى خير السان : ساقطة من م | يجب : + أن يقال ف .

<sup>(</sup>٥) لها: ساقطة من م.

<sup>(</sup>٧) قبلها : أقبلها ك .

<sup>(</sup> ٩ ) ولا بارد : أو ياردم .

<sup>(</sup>١٥) ألطنها: ألطف ف.

<sup>(</sup>١٨) أن بعض : ليعض د .

# الفصــٰ الرابع فحـــ الذوقــ والشم

وأما الذوق فإنه تال للَّمس ، ومنفعته أيضًا في الفعل الذي به يتقوم البدن وهو تشهية الغذاء واختياره ، ويجالس اللمس في شيء وهو أن الملوق يدرك في أكثر الأمر بالملامسة ، ويفارقه في أن نفس الملامسة لا تؤدى الطعم ، كما أن نفس ملامسة الحار مثلا تؤدى الحرارة ، بل كأنه محتاج إلى متوسط يقبل الطم ويكون فى نفسه لا طعم له وهو الرطوبة اللعابية المنبعثة من الآلة المسماة الملعبة . فإن كانت هذه الرطوبة عديمة الطعوم أدت الطعوم بصمحة وإن خالطها طعم ، كما بكون للممرورين من المرارة ، ولمن في معدته خلط حامض من الحموضة شابت ما تؤديه بالطعم الذى فيه فتحياه مرًّا أو حامضاً : ومما فيه موضع نظر هل هذه الروز تم إنَّما تتوسط بأن تخالطها أجزاء ذى الطعم مخالطة تنتشر فيها ثم تنفذ فتغوص فى اللسان حتى تخالط اللسان فيحسه ، أو تكون نفس الرطوبة تستحيل إلى قبول الطعم من غير مخالطة ، فإن هذا موضع نظر : فإن كان المحسوس هو المخالط فليست الرطوبة بواسطة مطلقة ، بل واسطة تسهل وصول الحوهر المحسوس الحامل للكيفية نفسها إلى الحاس وأما الحس نفسه فإنما هو بملامسة الحاس للمحسوس بلا واسطة. وإن كانت الرطوبة تقبل الطعم وتتكيف به فيكون المحسوس بالحقيقة أيضاً هو الرطوبة ويكون أيضًا بلا واسطة ، ويكون الطعم إذا لا في آلة اللوق أحسته ، فيكون لو كان للمحسوس الوارد من خارج سبيل إلى الماسة الفائضة من غير هذه

<sup>(</sup> ١ ) النصل الرابع : فصل ؛ ف | لا تؤدى : + إلى م .

 <sup>(</sup> ۸ ) الطموم : المطموم د .

<sup>(</sup>١٠) شابت : شاب د | فيه : فيها ف .

<sup>(</sup>١٣) فيحسه : فيحسها ف . (١٦) أبملاسة : ملامسة م

الواسطة لكان فوق ، لاكالمبصر الذي لا يمكن أن يلاقي آلة الإبصار بلا واسطة . وإذا مُست الآلة المبصرة لم تدرك البتة ، لكنه بالحرى أن تكون هذه الرطوبة للتسهيل وأنها تتكيف وتختلط معا ، ولوكان سبيل إلى الملامسة المستقصاة من غير هذه الرطوبة لكان يكون ذوق . فإن قيل : ما بال العفوصة تذاق وهي تورث السدد وتمنع النفوذ ؟ فنقول : إنها أولا تخالط بوساطة هذه الرطوبة مم يؤثر أثرها من التكثيف وقد خالطت . والطعوم التي يدركها الذوق هي الحلاوة والمرارة والحموضة والقبض والعفوصة والحرافة والدسومة والبشاعة والنفه . والمنف بشبه أن يكون كأنه عدم الطعم ، وهو كما يذاق من الماء ومن بياض البيض . وأما هذه الأخرى فقد تكثرت بسبب أنها متوسطات وأنها أيضا مع ما تحدث ذوقا يحدث بعضها لمسا ، فيتركب من الكيفية الطعمية ومن التأثير . الملمسي شيء واحد لا يتميز في الحس ، فيصير ذلك الواحد كطعم محض معميز ، فإنه يشبه أن يكون طعم من الطعوم المتوسطة بين الأطراف يصحبه معميز ، فإنه يشبه أن يكون طعم من الطعوم المتوسطة بين الأطراف يصحبه عفر يغير إسخان وهو الحموضة ، وآخر يصحبه مع الطعم تجفيف وتفريق من غير إسخان وهو الحموضة ، وآخر يصحبه مع الطعم تجفيف وتكثيف وهو المفوصة . وعلى هذا القياس ماقد شرح في الكتب الطبية .

وأما الشم فإنه وإن كان الإنسان أبلغ حيلة في التشمم من سائر الحيوانات فإنه يثير الروائح الكامنة بالدلك ، وهذا ليس الحيره ، ويتقصى في تجسسها بالاستنشاق ، وهذا يشاركه فيه غيره . فإنه لايقبل الروائح قبولا قويا حتى يحدث في خياله منها مثل ثابتة كما يحصل للملموسات والمطعومات . بل تكاد أن تكون رسوم الروائح في نفسه رسوما ضعيفة . ولذلك لا يكون للروائح عنده أسماء إلا من جهتين : إحداها من جهة الموافقة والمخالفة بأن يقال طيبة ومنتنة ، كما لو قبل للطعم إنه طيب وغير طبب من غير تصور فصل أو تسمية ، والجهة الأخرى أن يشتق لها من مشاكلتها للطعم اسم

۱٥

<sup>(</sup>٢) المبصرة : المبصرف | تدرك : يدرك ف .

<sup>(</sup>٣) وتختلط: وتختلف ك || معا. . . . صبيل: ساقطة من د .

<sup>(</sup>٣-٣) إلى الملا مسة . . . امم : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٧) نيصير : فيبصرف || محض : واحد ف .

<sup>(</sup>٢ - ١٣٠) يصحبه تفريق: يصحبه طعم وتفريق ك.

<sup>(</sup>۱۳) وتسى : تسىم . (۱۷) تجسما : تحسيام.

<sup>(</sup>۱۸) يشاركه الا يشاركه الا . (۱۹) ثابتة : ما يأتيه ن ، م .

<sup>(</sup>٢١) أساء : أساك | إحداما : أحدما ك .

<sup>(</sup>٢٣) أو تسبية : وتسبية ف ؛ أو تسبية م || من : +جهة ٤.

فيقال رائحة حلوة ورائحة حامضة ، كأن الروائح التي اعتيد مقارنتها لطعوم ما تنسب إليها و تعرف بها . ويشبه أن يكون حال إدراك الروائح من الناس كحال إدراك أشباح الأشياء وألو انها من الحيوانات الصلبة العين ، فإنها تكادأن تكون إنما تدركها كالتخيل غير المحقق وكما يدرك ضعيف البصر شبحا من بعيد : وأما كثير من الحيوانات الصلبة العين فإنها قوية جدا في إدراك الروائح مثل النمل ، ويشبه أن لانحتاج أمثالها إلى التشم والتنشق ، بل تنادى إليها الروائح في الهواء .

وواسطة الشم أيضا جسم لارائحة له كالهواء والماء محمل رائحة المشمومات. وقد اختلف الناس في الرائحة ، فعنهم من زعم أنها تنادى بمخالطة شيء من جرم ذى الرائحة متحلل متبخر فتخالط المتوسط. ومنهم من زعم أنها تتادى باستحالة من المتوسط من غير أن مخالطه شيء من جرم ذى الرائحة متحلل عنه ، و منهم من قال إنها تتادى من غير مخالطة شيء آخر من جرمه ومن غير استحالة من المتوسط. ومعنى هلما أن الجسم ذا الرائحة يفعل في الجسم عديم الرائحة وبينهما جسم لا رائحة له من غير أن يفعل في المتوسط ، بل يكون المتوسط ممكنا من فعل ذلك في هذا ، على مايقال في تأدى الأصوات والألوان ، فحرى بنا أن نحقق هلما و ونتامله .

ولكن لكل واحد من المدعين بشيء من هذه المناهب حجة . فالقائل بالبخار والدخان محتج ويقول : إنه لو لم تكن الرائحة تسطع بسبب تحلل شيء ، ما كانت الحرارة وما يبيح الحرارة من الدلك والتبخير وما يجرى محرى ذلك مما يذكى الروائح ولا كان البرد مخفيها . فبين أن الروائح ولا كان البرد مخفيها . فبين أن الروائح ولا كان البرد مخفيها . فبين أن الروائح ولا كان البرد مخفيها .

<sup>(</sup>١٩-١) فيقال . . . يتبخر : ماقطة من د .

<sup>(؛)</sup> مير : الغير د ، ف ، م .

<sup>( • )</sup> مثل النمل : كالنمل ف.

 <sup>(</sup> ٧ ) أيضًا : أنهام || والماء : + هي التي ك || وقد : فقد ك .

<sup>(</sup> ٩-٨ ) بمخالطة . . . . . تتأدى : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٩) متحلل : يتحلل ف | متبخر : فيتبخر ف .

<sup>(</sup>١٢) عدم : العدم د ، م || وبيتهما : ومنهام .

<sup>(</sup>١٦) بشيء: لشيءم.

<sup>(</sup>١٧) الرائمة : رائمة م .

<sup>(</sup>١٨) الحرارة (الأولى) : الوامحة م .

<sup>(</sup>١٩) الروائع : الرائمة ف || الثم : الجسم م .

من ذى الرائحة ، يخالط الهواء وينفذ فيه ، ولهذا إذا استقصيت تشميم التفاحة ذبلت لكثرة ما يتحلل منها . والقائلون بالاستحالة احتجوا وقالوا : إنه لو كانت الروائح التي تملأ المحافل إنما تكون بتحلل شيء لوجب أن يكون الشيء ذو الرائحة ينقص وزنه ويقل حجمه مع تحلل ما يتحلل منه . وقال أصحاب التأدية : خصوصا إنه لا يمكننا أن نقول إن البخار يتحال من ذى الرائحة فيسافر مائة فرسخ فا فوقه ، ولا أيضا يمكننا أن نحكم أن ذا الرائحة أشد إحالة للأجسام من النار في تسخينها ، والنار القوية إنما تسخن ماحولها إلى حد ، وإذا بانم ذلك غلوة فهو أم عظيم ، وقد نجد من وصولها الروائح إلى بلاد بعيدة مايز بل الشك في أن وصولها لم يكن بسبب بخار انتشر أو استحالة فشت . فقد علم أن بلاد المونانيين والمغاربة لا ترى فيها رَحَمة البتة ولا تأوى إليها وبينها و بين البلاد المرخمة مسافة كيرة تقارب ما ذكرناه . وقد اتفق في بعض السنين أن وقعت ملحمة بتلك البلاد فسافرت الرخم إلى الجيف ولا دليل لها إلا الرائحة ، فتكون الرائحة قد دلت من مسافة بعدها بعد لا يجوز معه أن يقال إن الأبخرة أوالاستحالات من الهواء من مسافة بعدها بعد لا يجوز معه أن يقال إن الأبخرة أوالاستحالات من الهواء وصلت إليه .

فنقول نحن: إنه يجوز أن يكون المشموم هو البخار ، ويجوز أن يكون ١٥ الهواء نفسه يستحيل من ذى الرائحة فبصير له رائحة فيكون حكمه أيضا حكم البخار فيكون كل شيء لطيف الأجزاء من شأنه أن ينفذ إذا بلغ آلة الشم و لاقاها كان بخارا أو هواء مستحيلا إلى الرائحة أحس به . وقد علمت أن كل متوسط يوصل إليه بالاستحانة ، فإن المحسوس أيضا لو تمكن من ملاقاة الحاس لأحس به بلا واسطة . ومما يدن على أن الاستحالة لها ١٠خل في هذا الباب ، أنا مثلا نبخر ٢٠ الكافور تبخيرا يأتى على جوهره كله ، فتكون منه رائحة منتشرة انتشارا إلى حد قد يمكن أن تنتشر منه تلك الرائحة في أضعاف ذلك الموضع بالنقل ، والوضع

<sup>(</sup>١) يخالط: ويخالط ف ؛ يخالطها م.

<sup>(</sup>۱-۱) من ذی . . . . بخار انتشر : ساقطة من د .

<sup>(</sup> ٤ ) رقال : فقال ك .

<sup>( • )</sup> يتحلل : يتخلل م .

<sup>(</sup> ٨ ) من : لمن م .

<sup>(</sup>٩) فتد ؛ رقدم.

<sup>(</sup>١٤) إليه : إليها ن.

<sup>(</sup>١٦) من: من د، ك، م.

<sup>(</sup>۲۰) واسطة : وساطة ف .

جزء جزء من ذلك المكان كله حتى يتشمم منه فى بقعة ضيقة صغيرة من تلك الأضعاف مثل تلك الرائحة . فإذا كان فى كل واحدة من تلك البقاع الصغيرة يتبخر منه شىء فيكون مجموع الأنخرة التى تتحلل منه فى جميع تلك البقاع التى تزيد على البقعة المذكورة أضعافا مضاعفة للبخار كله الذى يكون بالعبخير أو مناسها له . فيجب أن يكون النتصان الوارد عليه فى ذلك قريبا من ذلك أو مناسبا له ولا يكون. فين أن ههنا للاستحالة مدخلا .

وأما حديث التأدية المذكورة فأمر بعيد ، وذلك لأن التأدية لاتكون إلا بنسبة منًا ونصبة للمؤدى عنه إلى المؤدى إليه . وأما الجسم ذو الرائحة فليس محتاج إلى شيء من ذلك ، فإنك لو توهمت الكافور قد نقل إلى حيث لاتتأدى إليك رائحته ، بل قد عذم دفعة ، لم يمنع أن تكون رائحته بعده باقية في الهواء ، فذلك لامحالة لاستحالة أو مخالطة .

وأما حديث الرخم فإنه قد بجوز أن تكون رياح قوية تنقل الروائح والأبخرة المتحللة عن الحيف إلى المسافة المذكورة فى أعلى الحو فيحس بها ما أهو أقوى حسا من الناس وأعلى مكانا مثل الرخم وغيره . وأنت تعلم أن الروائح وإن كانت قد تصل إلى كثير من الحيوانات فوق ماتصل إلى الناس بكثير ، فقد تتأدى إليها المبصرات من مسافات بعيدة وهى تحلق فى الجوحتى يبلغ إبصارها فى البعد مبلغا بعيدا جدا ، وحتى يكون ارتفاعها أضماف ارتفاع قلل الحبال الشاهقة . وقد رأينا قلل جبال شاهقة جدا وقد جاوزها النسور محلقة ،حتى يكاد أن ينكون ارتفاعها ضعف ارتفاع تلك الجبال . وقلل تلك الحبال قد ترى من ست أو سبع مراحل ، وليس نسبة الارتفاع الى الارتفاع كنسبة بعد المرثى إلى بعدالمرثى ، فإنك ستعلم فى الهندسة أن النسب فى الأبعاد

<sup>(</sup>١) جزه (الأول والثانية) : جزءا د ، م | بقمة : + بقمة ف | ضيفة : حاقطة من م .

<sup>( ؛ )</sup> يكون ( الأولى ) : يكن ك | بالتبخير : بالتبخرد .

<sup>(</sup>٦) مدخلا : +ما ف.

 <sup>(</sup>٧) التأدية (الأولى والثانية) : البادية م .

<sup>(</sup> ٨ ) ونصبة : أو نصبة ك ؛ ويصبه م .

<sup>(</sup>١٠) قد : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۷) وقد : فقدم .

<sup>(</sup>١٩) أوسيع : سبع د، ف ، م .

<sup>(</sup>٢٠) المركل (الثانية): الراق م ؛ المراق م.

التى منها يرى أعظم وأكبر . فلا يبعد أن تكون الرخم قد علت فى الحو بحث ينكشف لما بعد هذه المساقة فرأت الحيف ، فإن كان يستنكر تأدى أشباح هذه الحيف البها فتأدى رو ائحها التى هى أضعف تأديا أولى بالاستنكار . وكما أنه لبس كل حيوان عتاج إلى تحريك الحفن والمقلة فى أن يبصر ، كلك ليس محتاج كل حيوان إلى استنشاق حتى يشم ، فإن كثيرا منها يأتيها الشم من غير تشمم .

<sup>(</sup>٣-١) كل حيوان يحتاج : يحتاج كل حيوان ك ، م .

<sup>(</sup>١) اله: قم الف: المه د، ك،م.

## الفصال نخامس فى حاسى السمع

وإذا قد تكلمنا في أمر اللمس والذوق والشم ، فبالحرى أن نتكلم في أمر السمع .
فنقول : إن الكلام في أمر السمع يقتضى الكلام في أمر الصوت وماهيته ، وقد يليق بذلك الكلام في الصدى . فنقول : إن الصوت ليس أمرا قائم الذات موجودا ثابت الوجود يجوز فيه مايجوز في البياض والسواد والشكل من أحكام الثبات على أن يصح فرضه ممتد الوجود وأنه مثلا لم يكن له مبدأ وجود زماني كما يصح هذا الفرض في غيره ، بل الصوت بين واضح من أمره أنه أمر يحدث وأنه ليس يحدث إلا عن قلع أو قرع : أما القرع فمثل ما تقرع صخرة أوخشبة فيحدث صوت . وأما القلع فمثل ما يقلع أحد شقى مشقوق عن الآخر كخشبة تنحى عليها بأن تبين أحد شقيها عن الآخر طولا . و لا تجد أيضا مع كل قرع صوتا ، فإن قرعت جسما كالصوف بقرع لينجدا لم تحس صوتا ، بل يجب أن تكون للجسم الذي تقرعه مقاومة ما ، وأن يكون الحركة التي للمقروع به إلى المقروع عنف صادم ، فهناك يحس . وكذلك أيضا إذا شققت شيئا يسيرا وكان الشيء لا صلابة له لم يكن للقلع صوت البتة . والقرع بما هو قرع لا يختلف . والقلع أيضا بما هو قلع لا يختاف . لأن أحدهما إمساس والآخر تفريق، قرع لا يختلف . والقلع أيضا بما هو قلع لا يختاف . لأن أحدهما إمساس والآخر تفريق، فكن الإمساس يخالف الإمساس بالقوة و السرعة ، والتفريق أيضا يضاف التفريق عمل ذلك . ولأن كل صائر إلى مماسة شيء فيجب أن يفرغ لنفسه مكان جسم آخر كان ذلك . ولأن كل صائر إلى مماسة شيء فيجب أن يفرغ لنفسه مكان جسم آخر كان ذلك . ولأن كل صائر إلى مماسة شيء فيجب أن يفرغ لنفسه مكان جسم آخر كان

<sup>(</sup>١) الفصل الجامس: فصل ٥ ف.

<sup>(</sup>٢) حامة : ساقطة من د ، م .

<sup>(</sup>٩) أما : وأماك.

<sup>(</sup>۱۱) كالصوف : كالصوت م .

<sup>(</sup>١٢) ما : ساقطة من د ، م .

<sup>(</sup>١٣) أيضا : ماقطة من ف ، م .

<sup>(</sup>۱٤) يسيرايسيرا: يسيرا د || ركان: أركان د ، ك .

مماساً له لينتقل إليه ، وكل مقلوع عن شيء فقد يفرغ مكانه حتى يصار إليه : وهذا الشيء الذي فيه هذه الحركات شيء رطب سيال لامحالة إما ماء وإما هواء ، فتكون مع كل قرع وقلع حركة للهواء أو ما يجرى محراه إما قليلا قليلاو برفق ، وإما دفعة على سبيل تموج أو انجذاب بقوة . وقد وجب ههنا شيء لا بد أن يكون موجو دا عند حدوث الصوت و هو حركة قوية من الهواء أو ما يجرى مجراه ، فيجب أن يتعرف هل الصوت هو نفس القرع أو القلع ، أوهو حركةً موجيةً تعرض للهواء من ذلك ، أو شيء ثالث يتولد من ذلك أو يقارنه . أما القلم والقرع فإنهما يحسان بالبصر بتوسط اللون و لاشيء من الأصوات محس بتوسط اللون ، فليس القلع والقرع بصوت ، بل إن كان ولابد فسببا الصوت . وأما الحركة فقد يتشكك في أمر ها ، فيظن أن الصوت فس تموج الهواء . وليس كذلك أيضا ، فإن جنس الحركة عس أيضا بسائر الحواس ، وإن كان بتوسط محسوسات أخر . والتموج الفاعل للصوت قد يحس حتى يؤلم ، فإن صوت الرعد يعرض منه أن تدك الحبال، و ربما ضرب حيوانا فأفسده . وكثيرا مايستظهر على هدم الحصون العالية بأصوات البوقات ؛ بل حس اللمس ، كما أشرنا إليه قبل أيضا قد ينفعل من تلك الحركة من حيث هي حركة و لا يحس الصوت، ولا أيضًا من فهم أن شيئًا حركة فهم أنه صوت . و لو كانت حقيقة الصوت حقيقة الحركة ، لا أنه أمر يتبعها وبلزم عنها ، لكان من عرف أن صوتا عرف أن حركة ، وهذا ليس بموجود . فإن الشيء الواحد النوعي لايعرف وبجهل معا إلا من جهتين وحالين ، فجهة كونه صوتا في ماهيته و نوعيته ، ليس جهة كونه حركة في ماهيته ونوعيته . فالصوت إذن عارض يعرض من هذه الحركة الموصوفة يتبعها ، ويكون معها ، فإذا انتهى التموج من الهواء أو الماء إلى الصماخ ــ وهناك تجويف فيه هواء راكد يعموج بتموج ماينتهي إليه ووراءه كالحدار مفروش عليه العصب الحاس للصوت \_أحس بالصوت .

<sup>(</sup>١) وكل : فكل م . (١) وجب : + أن ف .

<sup>(</sup> ٧ ) أو شيء : أم شيء م || يقارنه : يقاربه م .

<sup>(</sup>١٠) يتشكك : يشكك د ، ن ، م | ان : من د ، ن .

<sup>(</sup>١١) أخر : أخرى ت . (١٢) الرمد : + قد ت .

<sup>(</sup>١٦) حقيقة : ماقطة من م .

<sup>(</sup>۱۷) منها : منها د .

<sup>(</sup>۱۸) وحالين : وحالتين ف .

<sup>(</sup>۱۹) ماهيته ونوميته : ماهية ونومية ك.

<sup>(</sup>٢١) أو الماء: والماء د، ك، م.

ونما يشكل من أن الصوت هل هو شيء موجود من خارج تابع لوجود الحركة أو مقارن أو إنما يحدث من حيث هو صوت إذا تأثر السمع به ، فإنه للمعتقد أن يعتقد أن الصوت لا وجود له من خارج ، و أنه يحدث في الحس من ملامسة الهواء المتموج ، بل كل الأشياء التي تلامس ذلك الموضع باللمس أيضا تحدث فيه صوتا ، فهل ذلك الصوت حادث بتموج الهواء الذي في الصماخ أو لنفس المماسة .

وهذا أمر يصعب الحكم فيه ، وذلك لأن نافى وجود الصوت من خارج لا يلزمه مايلزم نافى باقى الكيفيات الأخرى المحسوسة ، لأن هذا له أن يثبت للمحسوس الصوتى خاصية معلومة هى تفعل الصوت ، وتلك الخاصية هى التموج ، فتكون نسبة العموج من الصوت نسبة الكيفية التى فى العسل إلى ما يتأثر منه فى الحس . لكنه يختلف الأمر ههنا ، لأن الأثر الذى يحصل مزر العسل فى الحاسة ومن النارفى الحاسة هو منجنس مافيهما . ولذلك فإن الذى يمس الحرارة قد يسخن أيضا غيره إذا ثبت فيه الأثر . وليس الصوت والتموج حالهما هكذا ، فإن التموج شيء والصوت شيء ، والتموج يحس بالة أخرى وتلك الكيفية لاتحس بالة أخرى . وليس يجب أيضا أن يكون كل مايؤثر أثرا فني نفسه مثل ذلك الأثر : فيجب أيضا أن يكون كل مايؤثر أثرا فني نفسه مثل ذلك الأثر :

فنقول: بما يعين على معرفة أن العارض المسموع له وجوده ن خارج أيضا أنه لوكان المارض المسموع له وجوده ن خارج أيضا أنه لوكان الما يحدث في الصماخ نفسه لم يخل إما أن يكون التموج الهوائي بحس بالسمع من حيث هو تموج أو لا يحس . فإن كان التموج الهوائي بحس بالسمع – لست أقول بحس بمس الله السمع – حسا من حيث هو تموج ، فإما أن يحس به أولا أوبتوسط الصوت. فلو

<sup>(</sup>١) من أن : من أمر د، ك ؟ أن م | تابع : + من خارج د ، م .

<sup>(</sup>٢) المعتقد : لمتقد ن ، م .

<sup>( )</sup> بالس : بالس ف ، م .

<sup>(</sup>٧) نانى: بانىم.

<sup>(</sup> ٨ ) ما يلزم ناق باتى : ما يلزم نانى د ؛ ما يلزمنا نى ك ؛ ما يازم نى م | علما : هناك .

<sup>(</sup>١١) ههنا : +وذلك ك || من المسل : ساقطة من م

<sup>(</sup>١٢) هر: هي ك،م | نيما: فهمنام | يمس: يحس ف،م.

<sup>(</sup>۱۳) مكدا : كدا ف .

<sup>(</sup>۲۰) فاو : ولوم .

كان محس به أو لا ، والمحسوس الأول بالسمع هو الصوت وهذا مما لاشك فيه ، كان التموج من حيث هو تموج صوتا ، وقد أبطلنا هذا . ولو كان محس به بتوسط الصوت ، لكان كل من سمع الصوت علم أن تموجا ، كما أن كل من أحس لون المربع والمربع بتوسطه علم أن هناك مربعا وايس كذلك ، وإن كان إنما محس باللمس أيضا عرض منه ما قلنا . فإذن ليس بواجب أن محس التموج عند سماع الصوت . فلننظر مايلزم بعد هذا ·

فنقول : إن الصوت كما يسمع تسمع له جهته ، فلا مخلو إما أن تكون المهة تسمع لأن الصوت مبدأ تولده ووجوده في تلك الحهة ومن هناك ينهى ، وإما لأن المنتقل المتأدى إلى الأذن الذى لاصوت فيه بعد أن يفعل الصوت إذا اتصل بالأذن ينتقل من تلك الحهة و يصدم من تلك الحهة فيخيل أن الصوت ورد من تلك الحهة ، وإما للأمرين جميعا . فإن كان لأجل المنتقل وحده ، فمعنى هذا هو أن المنتقل نفسه محسوس ، فإنه إذا لم يشعر به كيف يشعر عهة مبدئه . فيلزم أن يحس بالسمع عند إدراك جهة الصوت تموج الهواء . وقد قلنا : إن ذلك ليس بواجب وإن كان لأجلهما جميعا ، عرض من ذلك هذا المحال أيضا ، وصح أن الصوت كان يصحب التموج ، فبتى أن يكون ذلك ، الأن الصوت نفسه تولد هناك ومن هناك انتهى . ولو كان الصوت إنما علث لأن الصوت نفسه تولد هناك ومن هناك انتهى . ولو كان الصوت إنما علث في الأذن فقط ، لكان سواء أتى سببه من اليمين أو اليسار ، وخصوصا وسببه فكيف مالا حدوث له إلا عند وصول سببه . فقد بان أن للصوت وجودا ما من خلاج كميئة ما من الهيئات للتموج غير نفس التموج .

ويجبأن نحقق الكلام فى القارع والمقروع فنقول: إنه لابد فى القرع من حركة قبل القرع وحركة تتبع القرع ، فأما الحركة قبل القرع فقد تكون من

<sup>(</sup>١) لا شك : لا يشك ف .

<sup>(</sup>٢) هذا : ماقطة من د .

 <sup>(</sup>٤) والمربع : ماقطة من د .
 (٧) جهته : چهة ن .

<sup>(</sup>١٠) فيخيل : فيتخيل ك .

<sup>(</sup>١٢) المنتقل : التنقل م .

<sup>(</sup>١٥) ذلك : ماقطة من د .

<sup>(</sup>١٧) أتى : أن ت ∥ سن : من ت .

<sup>(</sup>١٨) قلا تدرك: قد لا يدرك ن،م.

أحد الحسمين وهو الصائر إلى الثاني ، وقد تكون منكليهما ، ولابد من قيام كل واحد منهما أو أحدهما في وجه الآخر قياما محسوسا . فإنه إن اندفع أحدهما كما مس ، بل في زمان لايحس ، لم يكن صوت . والقارع والمقروع كلاهما فاعلان للصوت ، لكن أو لاهما به ماكان أصلبهما وأشدها مقاومة ، فإن حظه في ذلك أشد ، وأما الحركة الثانية فهو انفلات الهواء وانضغاطه بينهما بعنف ، والصلابة تعين على شدة ضغط الهواء والملاسة أيضا لئلا ينتشر الهواء في فرج الخشونة . والتكاثف أولى بذلك لئلا ينفذ الهواء في فرج التخلخل. وربماكان الحسم المقروع في غاية الرطوبة واللين ، لكنه إذا حمل عليه بالقوة وكلف الهواء الدوسط أن سفد فيه أو ينضغط فيما بينهما لم يكن ذلك الجسم أيضا بحيث يمكن الهواء المتوسط أن ينفذ فيه ويشقه في زمان قصير ، بل قاوم ذلك فلم يندفع في وجه ذلك الهواء المتوسط، بل وقاوم أيضا القارع ، لأن القارع كان يسومه انخراقا كثيرًا في زمان قصير جدًا. وليس ذلك في قوة القابل ولا في قوة الفاعل القارع ، فامتنع من الانخراق، فقام في وجه القارع وضغط معه المتوسط فكانت المقاومة فيه مكان الصلابة . وأنت تعلم هذا إذا اعتبرت إمرارك السوط في الماء برفق، فإنه عكنك أن تشقه شقا من حيث لا تأز مك فه مؤونة ،فإن استعجلت استعصى عليك وقاوم . فالهواء أيضا كذلك ، بل قد يجوز أن يكون الهواء نفسه يصير جزء منه مقاوما وجزء بينه وبين المزاحم القارع منضغطا ، بل يجوز أن يصبر الهواء أجراء ثلاثة : جزء منه قارع كالربح، وجزم مقاوم، وجزء منضغط فيما بينهما على هيئة من التموج .وليست الصلابة والتكاثف علةأولبة لإحداث هذا التموج ، بل ذلك لهما من حيث يعينان على المقاومة . والعلة الأولية هي

<sup>(</sup>١) أحد: آخر د.

<sup>(</sup>ه) انفلات : انقلاب ك ، م ال

<sup>(</sup>١) أر: +أنك.

<sup>(</sup>١٠) أن (الثانية) : من ك .

<sup>(</sup>۱۱) رقارم : قارم د || يسرمه : يسوقه ك .

<sup>(</sup>١٣) معه : الحراءك ؛ منه م .

<sup>(</sup>١٤) فإنه : فإنك د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٥) مؤرنة : مؤنة ف ، ك || فالهراء : والهواء د ، ك || بل قد : وقد م .

<sup>(</sup>۱۷) وجزه مقاوم : وجزه منه مقاوم م

<sup>(</sup>١٧-١٧) وجزء منصلط : وجزء منه منصلط م .

<sup>(</sup>۱۸) بيتما : المتام .

المقاومة ، فالصوت محدث من تموج الجسم الرطب السيال منضغطا بين جسمين متصاكين متقاومين من حيث هو كذلك . وكما أن الماء والهواء والفلك تشترك في طبيعة أداء الألوان ، وتلك الطبيعة لها اسم وهو الشفيف ، فكللك الماء والهواء لهما معنى يشتركان فيه من حيث محدث فيهما الصوت، وليكن اسمه قبول التموج ، وليس ذلك من حيث المتوسط ماء أو هواء كما أن الإشفاف لم يكن من حيث المتوسط فلك أو هواء . ويشبه أن يكون الماء والهواء لهما أيضا من حيث يؤديان الرائحة أو الطعم معنى كذلك لااسم له . فاتكن للرطوبة المؤدية للطعم العلم الماء فلا اسم له .

وأما الصدى فإنه يحدث من تموج يوجبه هذا العموج ، فإن هذا العموج إذا قاومه شيء من الأشياء كجبل أو جدار حتى وقفه ، لزم أن ينضغط أيضا بين هذا التموج المتوجه إلى قرع الحائط أو الحبل ، وبين مايقرعه هواء آخر يرد ذلك ويصرفه إلى خلف بانضغاطه فيكون شكله الشكل الأول وعلى هيئته ، كما يلزم الكرة المرمى ما الحائط أن تضطر الهواء إلى التموج فيما بينهما وأن ترجع القهقرى. وقد بينا فيما سلف ماالعلة في رجوع تلك الكرة قهقرى ، فلتكن هي العلة في رجوع الهواء الدى هو صوت يحدث بتموج رجوع الهواء الذى هو التموج الثاني ، أو هو لازم لتموج الهواء الأول المنعطف النابي نبوا فيشبه أن يكون هو تموج الهواء المنعطف النابي ، ولذلك يكون على صفته نبوا فيشبه أن يكون القرع الكائن من هذا الهواء يولد صوتا من تموج هواء وهيئته ، وأن لايكون القرع مثل هذا الهواء قرع لبس بالشديد ، ولو كان شديدا

<sup>(</sup>١) الرطب : الرطيب ك .

<sup>(</sup>٥) حيث : + أن م .

<sup>(</sup>٦-٥) المترسط ... حيث : داقطة من م .

<sup>(</sup>٦) فلك : فلكا ك .

 <sup>(</sup>٧) كذاك : لذاك ك ، م | الرطوبة : الرطوبة ف ، م .

<sup>(</sup>١٠) قارمه : قاربهم .

<sup>(</sup>١٢) فيكون : ويكون د ، ن || وعل هيئته : عل هيئة ك .

<sup>(</sup>١٢) بها: + إلى ك.

<sup>(</sup>١٦) التموج: المتموج م || النابي : الثاني م .

<sup>(</sup>۱۷) النابى: النائىم.

<sup>(</sup>۱۸–۱۷) مفته وهیئته : مفة وهیئة ك .

<sup>(</sup>۱۹) بالشديد : بشديد ن .

عبث محدث صوتا لأضر بالسمع . ويشبه أن يكون لكل صوت صدى ولكن لا يسمع الصدى يسمع ، كما أن لكل ضوء عكسا ، ويشبه أن يكون السبب في أن لايسمع الصدى في البيوت والمنازل في أكثر الأمر أن المسافة إذا كانت قريبة بين المصوت وبين عاكس الصوت لم يسمعا في زمانيين متباينين ، بل يسمعان معا كما يسمع صوت القرع الذي معه وإن كان بعده بالحقيقة . وأما إذا كان الماكس بعيدا فرق الزمان بين الصوتين تفريقا محسوسا ، وإن كان صلبا أملس فهو لتواتر الانعكاس منه بسبب قوة النبو يبقى زمانا كثيرا كما في الحمامات . ويشبه أن يكون هذا بسبب قوة النبو يبقى زمانا كثيرا كما في الصحراء أضعف وصوت المغنى تحت هو السبب في أن يكون صوت المغنى في الصحراء أضعف وصوت المغنى تحت السقوف أقوى لتضاعفه بالصدى المحسوس معه في زمان كالواحد . ويجب أن يملم أن التموج ليس هو حركة انتقال من هواء واحد بعينه ، بل كالحال في تموج الماء محدث بالتداول بصدم بعد صدم مع سكون قبل سكون ، وهذا التموج الفاعل للصوت سريع لكنه ليس يقوى الصك .

ولمتشكك أن يتشكك فيقول: إنه كما قد تشككتم في اللمس فجعلتموه قوى كثيرة لأنه يدرك متضادات كثيرة ، فكذلك السمع أيضا يدرك المضادة التي بين الصوت الخافت والجهير والصلب والأملس والمتخلل والمتكاثف ، وغير ذلك . فلم لا تجعلونه قوى؟ فالحواب عن ذلك أن محسوسه الأول هو الصوت ، وهذه أعراض تعرض لمحسوسه الأول بعد أن يكون صوتا . وأما هناك فكل واحدة من المتضادات تحس لذاتها ، لا بسبب الآخر . فليكن هذا المبلغ في تعريف الصوت والإحساس به كافيا .

<sup>(</sup>٣) المصوت : الصوت ن .

<sup>(</sup> ٥ ) الذي : ساقطة من د ، ك | إذا : إن ك ، م .

<sup>(</sup> ٨-٨ ) وصوت المني ... كالواحد : ماقطة من م .

<sup>(</sup>۱۲) ینوی : بنوی ن .

<sup>(18)</sup> متضادات : مضادات ك .

<sup>(</sup>١٥) والجهير : والجهر ك .

<sup>(</sup>١٦) والمتكاثف : ساقطة من د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٧) أن : لأن ف .

<sup>(</sup>١٨) وأما هناك : ما هناكم || فكل : فلكل م .

<sup>(</sup>٢٠) كافيا : + تمت المقالة الثانية من الفن السادس من الطبيعيات من كتاب النفس مجمد الله وحسن ترفيقه د ؛ + تمت المقالة الثانية من الفن السادس م .

للقالة للثالثة تف في الإبصرات المارية المارية

 <sup>(</sup>١) الثالث : + من الغن إلسادس من الطبيعيات د ، م .
 (٢) أن الإبصار : وهي د .

<sup>(</sup>٣) فصول : (تذكر نسختا د ، ك عنارين الفصول البانية) .

#### الفصسل لأول فحے الضوء والشفیف واللوںن

وحرى بنا الآن أن نتكلم فى الإبصار ، والكلام فيه يقتضى الكلام فى الضوء والمشف واللون وفى كيفية الاتصال الواقع بين الحاس والمحسوس البصرى ،

فلنتكلم أولا على الضوء فنقول: إنه يقلل ضوء ويقال نور ويقال شعاع ، ويشبه و أن لا يكون بينها في وضع اللغة كثير تفاوت ، لكنا نحتاج في استمالنا إياها أن نفرق بينها لأن ههنا معانى ثلاثة متقاربة : أحدها الكيفية التي يلوكها البصر في الشمس والنار من غير أن يقال إنه سواد أو بياض أو حموة أو شيء من هذه الألوان . والثانى الأمر الذي يسطع من هذا الشيء فيتخيل أنه يقع على الأجسام كأنه يترقرق وكأنه يستر لونها وكأنه شيء يفيض منها ، فإن كان في جسم قد استفاد ذلك من جسم آخر سمى بريقا كما يحس في المرآة وغيرها ، والابريق ، بل نحتاج إلى القسمين الأولين ، فليكن أحدهما — وهو االذي والبريق ، من ذاته — ضوءا ، وليكن المستفاد ثورا . وهذا الذي نسميه ضوءا ، لأشيء من ذاته — ضوءا ، وليكن المستفاد ثورا . وهذا الذي نسميه ضوءا ، المثنى الذي للشمس والنار ، فهو المهنى الذي يرى لذاته . فإن الجرم الحامل لمثل الذي للشمس والنار ، فهو المهنى الذي يرى لذاته . فإن الجرم الحامل مثل الذي للشمس والنار ، فهو المهنى الذي يرى لذاته . فإن الجرم الحامل مثل الذي للشمس والنار ، فهو المهنى الذي يرى لذاته . فإن الجرم الحامل مثل الذي للشمس والنار ، فهو المهنى الذي يرى لذاته . فإن الجرم الحامل مثل الذي للشمس والنار ، فهو المهنى الذي يرى لذاته . فإن الجرم الحامل مثل الذي للشمس والنار ، نهو وابينه شيء كالهواء والماء والماء ووي ضرورة

<sup>(</sup>١) النصل الأول : نصل ١ ف .

 <sup>(</sup>۲) أي ... والمون : أي الإيصار والمشف والمون وكبتية الاتصال بين الحاس والمحسوس
 معرى د .

 <sup>(</sup>٣) الآن : سائلة من ن | فيه يقتضى الكلام : سائلة من م .

<sup>( )</sup> والمشت واللون : وفي المشت وفي الكون د ؛ وفي المثت وفي اللون ك .

<sup>(</sup>٦) البيرة : المبيرة ا

<sup>(</sup>٧) معانى : سان م || أحدما : أحدما د .

<sup>.</sup> به م : + به م .

<sup>(</sup>١٥) ضوما (الأولى) : ضرءك | ضوءا (الثانية) : ضوءك.

من غير حاجة إلى وجود ما على الجدار الذي لا يكنى في أن برى على ما هو عليه وجود الهواء والماء وما يشبههما بينه وببن البصر ، بل محتاج إلى أن يكون الشيء الذي سميناه نورا قد غشيه حتى يرى حينهذ ، ويكون ذلك النور تأثيرا من جسم ذي ضوء فيه إذا قابله وكان بينهما جسم ايس من شأنه أن يحجب تأثير المضيء في قابل النور كالهواء والماء فإنه يعين ولا يمنع .

فالأجسام بالقسمة الأونى على قسمين : جسم ليس من شأنه هذا الحجب المذكور وليسم الشاف ، وجسم من شأنه هذا الحجب كالحدار والحبل. والذي من شأنه هذا الحجب فمنه ما من شأنه أن يرى من غير حاجة إلى حضور شيء آخر بعد وجود المتوسط الشاف ، وهذا هو المضيء كالشمس والنار ومثله غير شفاف ، بل هو حاجب عن إدراك ماوراءه . فتأمل إظلال المصاح عن المصباح ، فإن أحدهما يمنع أن يفعل الثانى فيما أدو بينهما ، وكذلك يحجب البصر عن رؤية ماوراءه . ومنه مايحتاج إلى حضور شيء آخر بجعله بصفة وهذا هو الملون . فالضوء كيفية القسم الأول من حيث هو كذلك ، واللون كيفية القسم الثاني من حيث هو كذلك . فإن الجدار لا يمكن المضيء أن يند شيئًا خلفه ، ولا هو بنفسه منبر ، فهو الجسم الملون بالقوة ، واللون بالفعل إنماً يحدث بسبب النور ، فإن النور إذا وقع على جرم ما حدث فيه بياض بالفسل أو سواد أو خضرة أو غير ذلك . فإن لم يكن كان أسود فقط مظلما ، لكنه بالقوة ملون إن عنينا باللون بالفعل هذا الشيء الذي هو بياض وسواد وحدرة وصفرة وما أشبه ذلك . ولا يكون البياض بياضا والحمرة حمرة إلا أن تكون على الجهة التي نراها ولا تكون على هذه الجهة إلا أن تكون منيرة. ولا يظن أن البياض على الجهة التي نراها والحمرة وغير ذلك يكون موجودا بالفعل في الأجسام ، لكن الهواء المظلم يعوق عن إبصاره ، فإن الهواء نفسه لا يكون مظلما إنما المظلم هو الذي هو المستنير . والهواء نفسه وإن كان

<sup>(</sup>١١) ومثله : + فإنه ك . (١٢) منع : + من ف .

<sup>(</sup>١٤) الملرن : الدن ك .

<sup>(</sup>١٦) ينير : يبين م .

<sup>(</sup>٢١) الجهة (النانية): الصفة ك ؛ ماتطة من د ، ك .

<sup>(</sup>۲۱–۲۲) ولا يظن : ولا يظن م .

<sup>(</sup>٢٣) لكن : لأن ك .

ليس فيه هيء مضى، فإنه لا يمنع إدراك المستنبر ولا يستر اللون إذا كان موجودا في الشيء . تأمل كونك في غار وفيه هواء كله على الصفة التي تظنه أنت مظلها ، فإذا وقع النور في جسم خارج موضوع في الهواء الذي تحسبه نبرا فإنك تراه ، ولا يضرك الهواء المظلم الواقف بينك وبينه ، بل الهواء عندك في الحالين كأنه ليس بشيء ، وأما الظلمة فهي حال أن لا ترى شيئا و هو أن لا تكون الكيفيات التي إذا كانت ، وجودة في الأجرام التي لا تشف صارت مستنبرة فهي مظلمة ، وبالقوة فلا تراها ، ولا ترى الهواء فيتخيل لك ما يتخيل لك إذا أغمضت عينيك وسترتهما فتتخيل لك ظلمة مبثوثة تراها ، كما يكون من حالك وأنت محمضهواء مظلها أو ترى ما ترى من الظلمة شيئا في حفونك إنما ذلك أنك لا ترى .

وبالجملة فإن الظلمة عدم الضوء فيا من شأنه أن يستنير ، وهو الشيء الذي قد يرى ، لأن النور مرثى وما يكون فيه النور مرثى ، والشاف لايرى البته ، فالظلمة هى في محل الاستنارة وكلاهما أعنى المحلين جسم لا يشف ، فالمجسم الذي من شأنه أن يرى لونه إذا كان غير مستنير كان مظلما ، ولم يكن فيه بالحقيقة لون بالفعل ، ولم يكن مايظن أن هناك ألوانا ولكنها مستورة بشيء ، وإن المهواء لايستر وإن كان على الصفة التي يرى مظلما إذا كانت الألوان بالفعل : لكنه إن سمى إنسان الاستعدادات المختلفة التي تكون في الأجسام التي إذا استنارت صار واحد منها الشيء الذي تراه بياضا والآخر حمرة ألوانا ، فله ذلك ، إلا أنه يكون باشتراك الاسم . فإن البياض بالحقيقة هو هذا الذي يكون على الصفة التي ترى ، وهذا لا يكون موجودا وبينك وبينه شفاف لا يشف ، ٢٠ لأن الشفاف قد يكون شفافا بالقوة ، ولينس بحتاج في أن يكون بالفعل إلى استحالة في غيره أو إلى حركة في غيره . وهذا مثل المسلك والمذفذ فإنه لا يحتاج في أن يكون بالفعل إلى

<sup>( • )</sup> نهى : نهو د ، ٺ || رهو : رهى م .

<sup>(</sup> ٨ ) فحضت : أفحضت ف || مينيك : العينين د || تراها :تراها م .

<sup>(</sup>١١-١٠) أن جفونك .... عدم : ماقطة من م .

<sup>(</sup>١١) الفوه .... أن : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۲) هي : ماقطة من ف .

<sup>(</sup>۲۰) لا يشف : يشف ولا تراه ف .

<sup>(</sup>۲۰-۲۰) لا يشف لأن : يشف ولا يرا، لأن د .

<sup>(</sup>۲۱) لأن: ولأنم.

آمر فى نفسه ، بل إنى وجود السالك والنافذ بالفعل . فأما الاستحالة التي يحتاج اليها الشفاف بالقوة إلى أن يصير شفافا بالفعل ، فهى استحالة الجسم الملون إلى الاستنارة وحصول اونه بالفعل . وأما الحركة فأن يتحرك الجسم المضىء إليه من غير استحالة فيه ، وقد عرفت كنه هذا فيها سلف . فإذا حصل أحد هذين تأدى المرقى فصار هذا شفافا بالفعل لوجود غيره . فحرى بنا أن نحتى أمر هذا التأدى ، إلا أن الواجب علينا أن نؤخر الأمر فيه إلى أن نذكر شكوكا تعرض فهاقلناه يسهل من حلها تصحيح ما قلناه .

<sup>(</sup>١) فأما : وأماك ، م .

<sup>(</sup>٢) إلى: ق م .

<sup>(</sup>٤) نيه : إليه د ؛ منه م .

 <sup>(</sup>٥) طنين : + الأمرين ف || المرئى : + أيضا ك || فصار : وصار د .

<sup>(</sup>٧) يسهل : ماقطة من م .

#### الفصالاتاني

#### نى مزاهب وشكوك نى أمرالنور والثعاع. وفى ان النورليس مجسم بل هوكيفيت نحدث فيص

من الناس من ظن أن النور الذي يشرق من المضيء على الأجسام ليس كيفية تحدث فيها بل أجساما صفارا تكون منفصلة من المفيىء في الجهات ملازمة لأبعاد مفروضة عنه تنتقل بانتقاله فتقع على الأجسام فتستضيء بها . ومن الناس من ظن أن هذا النور لا معنى له البتة وإنما هو ظهور من الملون ؛ بل من الناس من ظن أن الضوء في الشمس ليس إلا شدة ظهور اونها ، لكنه يغلب البصر .

فيجب علينا أولا أن ننأسل الحال في هذه المذاهب. فنقول: إنه لا يجوز أن يكون هذا النور والشعاع الواقع على الأجسام من الشمس والنار أجساما حاملة لهذه الكيفية المحسوسة، لأنها إما أن تكون شفافة فلا يخلو إما أن يزول شفيفها بتراكمها كما تكون الأجزاء الصغار من البلور شفافة ويكون الركام منها غير شفاف ، وإما أن لا يزول شفيفها . فإن كانت شفافة لا يزول شفيفها لم تكن مضيئة ، إذ قد فرغنا من الفرق بين الشفاف وبين المضيء ؛ وإن كانت تعود بالارتكام غير شفافة كان ارتكامها يستر ما تحتها ، وكلما ازدادت ارتكاما از داد ارتكاما الحكان له ارتكام ارتكاما از داد التكاما الإدادت سترا ، والضوء كلما ازداد ارتكاما الها كلاما المناها المنا

<sup>(</sup>١) النصل الثانى: نصل ٢ ف.

<sup>(</sup>٣-٢) كى ملاهب ... تحدث فيه : كى أن النور ليس بجسم بل هو كيفية تحدث فيه وكى ملاهب وهكوك فى أمر النور والشباع ف .

<sup>(</sup> ٢-٣ ) وأن أن ... فيه : ساقطة من د ، م .

<sup>(</sup>٤) من (الأولى) : رمن ك.

<sup>( • )</sup> بل : + موك .

<sup>(</sup>v) الملون : اللون م .

<sup>( ^ )</sup> إلا : + من ك .

<sup>(</sup>١٠) أولا : ساقطة من م .

ازداد إظهارا للون . وكذلك إذا كانت هذه المضيئات في الأصل مضيئات غير شفافة ، كالنار وما أشبهها . فبين إن الشعاع المظهر للألوان ليس بجسم ، ثم لا يجوز أن يكون جسما ويتحرك بالطبع إلى جهات مختلفة . ثم إن كالت هي أجساما تنفصل من المضيء وتلتي المستنبر ، فإذا غمت الكوة لم يخل إما أن يتفتي لها أن تعدم أو تستحيل أو تسبق الغام . والقول بسبق الغام اعتساف ، فإن ذلك أمر يكون دفعة . والعدم أيضا بالسر من ذلك الجنس ، فإنه كيف يحكم أن جسما إذا تخلل بين جسمين عدم أحدهما . وأما الاستحالة فتوجب ما قلناه وهي أنها تستنبر بمقابلة النبر ، فإذا غم استحالت . فما الحاجة إن كان الأمر على هذا إلى مسافرة أجسام من جهة النبر ، ولم لا تكون هذه الأجسام تستحيل بنفسها بالمقاباة تلك الاستحالة .

وأما الحجة التي يتعلق بها أصحاب الشعاع فمن ذلك قولهم : إن الشعاع لا محالة ينحدر من عند الشمس ويتجه من عند النار، وهذه حركة ، ولا حركة الا للجسم . وأيضا فإن الشعاع ينتقل بانتقال المضيء والانتقال للجسم . وأيضا فإن الشعاع ينتقل بانتقال المضيء والانتقال للجسم . وأيضا فإن الشعاع يلتي شيئا فينعكس عنه إلى غيره والانتحاس حركة جسمانية لا محالة . وهذه القياسات كلها فاسدة ، ومقدماتها غير صحيحة ، فإن قولنا : الشعاع ينحدر أو غرج أو يدخل ، ألفاظ مجازية ليس من ذلك الشيء ، بل الشعاع محدث في المقابل دفعة . ولما كان يحدث عن شيء عال توهم كأنه ينزل ، محدث في المقابل دفعة . ولما كان محدث عن شيء عال توهم كأنه ينزل ، وأن يكون على صبيل الحدوث في ظاهر الحال أولى من النزول ، إذ لا يرى البتة في الطريق ولا يحتاج إلى زمان محسوس . فلا يخلو إما أن يكون البرهان دل على انحداره ، وأني لهم بذلك ، وإما أن يكون الحس هوالدال عليه ،

<sup>(</sup>۱) **الرن : النس**وء د .

<sup>(</sup>٤) الكرة: الكرةك.

<sup>(</sup>٦) بالستر : بالسبق م 🏿 الجنس : المحتبس م .

<sup>(</sup>٧) وأما الاستحالة : والاستحالة د .

<sup>(</sup> ٨ ) تستير ، ستنير م .

<sup>(</sup>١) : النير المنير ف .

<sup>(</sup>١١) الحبة : الحبج ن.

<sup>(</sup>١٢) ولا حركة : سأقطة من م .

<sup>(</sup>١٣) البسم (الأولى) : الجسم م .

<sup>(</sup>١٧) من : من ك .

<sup>(</sup>١٩–٢٠) البرهان .... يكون : ساقطة من م .

وعليه معولهم . وكيف يدل الحس على حركة متحرك لا محس بزمانه ولا يحس في وسط المسافة .

وأما حديث انتقال الشعاع ، فليس هو بأكثر من انتقال الظل . فيجب أن يكون الظل أيضا جسما ينتقل . وليس ولا واحد مهما بانتقال ، بل بطلان وتجدد . فإنه إذا تجددت الموازاة تجدد ذلك، فإن ارتكب مرتكب أن الظل أيضا ينتقل فليس يخلو إما أن ينتقل على النور وإما أن يكون النور ينتقل أمامه وخلفه ، فإن كان ينتقل على النور ويغطى النور ، فلنفرض النور المغشى لجميع الأرض لا انتقال له وإنما يغطيه الظل ، فيكون دعوى انتقال النور قد فسد . وإن كان النور ينتقل أمام الظلمة حتى تنتقل الظلمة مند وان كان النور يتقل أمام النور ، وهذا يدعو إلى أن تكون حركة ذى الظل سببا لطرد النور ، ويمكن . الخلوض حينند ، أو يكون للنور إذا هرب من الظل طفر من خلف فعاد إلى الموضع حينند ، أو يكون للنور إذا هرب من الظل طفر من خلف فعاد إلى حيث فارقه الظل ، وهذه كلها خرافات ، بل لا الظل يفدخ النور ولا هو ولا النور بجسم ، وإن كان لها انتقال فذلك بالتجدد لا أن شيئا و احدا بعينه ينتقل .

وانعكاس الشعاع أيضا لفظ مجازى ، فإن من شأن الجسم إذا استنار وكان صقيلا أن يستنير عنه أيضا جسم يحاذيه من غير انتقال البنة . وأما المفهب الآخر وهو المذهب الذى لا يرى لهذا النور معنى ، بل يجعله اللون نفسه إذا ظهر ظهورا بينا ، فإن لأصحابه أن يقولوا : إن الذى يفسر في هذا الباب ما يتخيل مع اللون من بريق يلزم الملونات وليس ذلك البريق شيئا في المرئى نفسه ، بلأمر يعرض ٢٠ للبصر بالمقايسة بين ما هو أقل ضوءا وما هو أشد ضوءا . وشدة ظهور اللون لشدة تأثير الشيء المضيء ، فإن الإنارة التي من السراج أقل قليلا من الإنارة التي من القمر الذي هو الفحت أقل قليلا من الإنارة التي

<sup>(</sup>١) بزمانه ولا يحس : ساقطة من د.

 <sup>(</sup>۲-۱) ولا يحس في رسط: ولا في رسط م.
 (۵) ولا: ماقطة من م.

<sup>(</sup>۱۰) ود : فاطعان م . (۱۰) يهمر : يهمرا ت .

<sup>(</sup>۱۲) النور : النور د ، م .

<sup>(</sup>١٤) لا أن : لان ع .

<sup>(</sup>١٩) يفسر: نعيرت .

<sup>(</sup>٢١) ضوماً ( الأولى والثانية ) : ضوء ك .

<sup>(</sup>۲۳) أللس هو : التي هي ف ، ك.

وى البيوت المستورة تهارا عن الشمس ، بل عن المواضع ذوات الظل التي ليس فيها شعاع الشمس . وذلك لأن انفخت يبطل في ظل البيوت إذا طلعت الشمس فيتلاشي ، ويكون ما يبصر فيها أقوى مما يبصر في انفخت ، والناس لايرون لما كان في الظل وإن كان منيرا براقية وشعاعية البتة ، ويرون أن نور السراج يفعل في الأجسام بريقا ، ونورالقمر في الليل يفعل ذلك ، وذلك بالقياس إلى الظلمة الليلية . فإن الظلمة الليلية تخيل ذلك القدر أنه شعاع براق ، وليس ذلك الاظهورا ما من اللون . والذي للشمس أقوى وأشد تأثيرا . فليرنا مرى من مثبي شيء سوى اللون أن على الحائط الأبيض شيئا غير البياض وغير ظهوره يسمى ذلك الظل الشيء شعاعا . فإن قايس مقايس ذلك بالظل على الحائط ، فألماك الظل نبيب ظلمة ما يختى لنا من البياض ما كان يجب أن يظهر ، وكأنه خلط من الظلمة التي لا معني لما إلا خفاء أو زيادة خفاء . كما أن النه ، لا معني له إلا ظهور أو زيادة ظهور .

ومن هؤلاء قوم يرون أن الشمس ليس ضوؤها إلا شدة ظهور لونها، ويرون أن اللون إذا بهر البصر لشدة ظهوره رؤى بريق وشعاع يخفى اللون لعجز البصر لا لخفائه فى نفسه ، وكأنه يفتر البصر عن إدراك الجلى ، فإذا انكسر ذلك رؤى لون .

قالوا: والحيوانات التي تلمع في الليل إذا لمعت لم يحس لونها البتة وإذا كان لها لون ظاهر ولم يكن فيها لمعان ، فذلك اللمعان هو بسبب شدة ظهور ألوانها لاغير حتى يرى في الظلمة ، ويكون في غاية القوة حين يظهر في الظلمة أضعفته ، فإذا أشرقت الشمس غلب

<sup>(</sup>١) المعتررة : المتورة ك .

<sup>(</sup>٣) ، يكرن : ساقطة من د ال لما كان : أن د .

ر ؛ ) برانية : برانة د ، م ؛ براناك .

<sup>(</sup>٥) أَنَّ اللَّيْلُ : مَا تَعَلَّمُ مِنْ الرَّفِكُ : + بسبب ف.

<sup>(</sup>٧) مرى : مرى. ؛ مرقى ك || شبتى : + النود ك .

<sup>(</sup>٨) أن على: على أن م.

<sup>(</sup>١٠) ما يخنى : يخنى م إ لنا : لمام .

<sup>(</sup>١٢) أو زيادة : وزيادة م .

<sup>(</sup>١٧) قَالُواْ : بَالُوانُ مُ || والحيوانات : الحيوانات م || إذا لمت : إذا لمعت د || لونها : بلونها د .

<sup>(</sup>١٨) نبارا : نبار ف | لما : ساقطة من ك | : فلك : قد د .

<sup>(</sup>۱۸-۱۸) هر بسبب شدة : هو بشدة م .

<sup>(</sup>۱۹) يرى :ددىم.

<sup>(</sup>۲۰) اذا : اذ ن .

ظهورها ظهور ذلك فعاد لونها . والبصر لم يتحير له ، لأن البصر قد اعتاد لقاء الظاهرات واشتد بطلوع الشمس .

ومهم من قال : ليس الأمر على هذه الصفة ، بل الضوء شيء واللون شيء . اكته من شأن الضوء إذا غلب على البصر أن يستر لون ما فيه . والشمس أيضا لها لمون ، ومع اللون ضوء فيستر الضوء اللون باللمعان كما للقمر ، وكما للسنجة . السوداء الصقيلة إذا لمعت رؤيت مضيئة ولم ير سوادها .

قالوا: وهذا غير النور. فإن النور هو ظهور اللون لا غير، والضوء ليس هو ظهور اللون بل شيء آخر وقد يخنى اللون. وإن هذه اللوامع في الليل يظهر نورها في الظلمة فيخنى لونها ، وإذا ظهرت الشمس غلب نورها وخنى وظهر لونها . فبالحرى أن نتأمل هذا المذهب مع فروعه المذكورة.

١.

<sup>(</sup>۱) ظهورها : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٠) النجة : البجة ن .

<sup>(</sup>٧-٨) لا غير ... اللون : ساقطة من د.

<sup>(</sup> ٨ ) المون : + لا غير ك.

<sup>(</sup>۹) لونها : ما**نط**ة من د .

<sup>(</sup>۱۰) وظهر : فظهرم .

## الفصلالثالث

## فى تمام مناقضة المزاهب البطلة لأن مكويت النورشيئاغيراللون الظاهروكلام فيالثغاف ؤللامع

فنقول : إن ظهور اللون يفهم منه في هذا الموضع معنيان :

أحدهما صيرورة اللون بالفعل ، والآخر ظهور لون موجود بنفسه بالفعل للعين . والمعنى الأول يدل على حدوث اللون أو وجوده لونا ، والمعنى الثانى يدل على حدوث نسبة اللون أو وجود تلك النسبة : وهذا الوجه الثانى ظاهر الفساد . فإن ظن أن النور نفس نسبة اللون إن البصر ، فيجب أن يكون النور نسبة أو حدوث نسبة ولا وجود ولا قوام له فى نفسه . وإن عنى به أنه مصير اللون محيث أو كان بصرا لرآه أو كونه كذلك ، فإما أن يكون هذا نفس اللون أو معنى يحدث إذا زال معنى من خارج كزوال ستر أو غيره . فإن كان نفس اللون كان هذا هو الوجه الأول ، وإن كان حالا تعرض له بها يظهر فيكون الضوء غير اللون . وأما المعنى الأول فلا يخلو أيضا . إما أن يعنى بالظهور خروج من القوة إلى الفعل فلا يكون الشي مستنيرا بعد ذلك الآن الواحد ، وإما أن يعنى به نفس اللون ، فيكون الشيء قوله الظهور لا معنى له أيضا ، بل يجب أن يقال : إن الاستنارة هو اللون ،

<sup>(</sup>١) الفصل الثالث : فصل من ف

<sup>(</sup>٢-٢) أن تمام ... واللامم : في الكلام على المذاهب المختلفة في ذلك د .

ر ۲ مام : ساقطة من م .

<sup>(</sup>v) تلك : ذاك م .

<sup>(</sup>٩) ولا رجود ولا قوام : ولا قوام وجود د ، ف ، م | ك : ماقطة من م .

<sup>(</sup>١٠) أنه : ماقطة من م || بصرا : بصر ف || لرآه : يراه م .

<sup>(</sup>١١) إذا زال : إدراكم .

<sup>(</sup>۱۳) بها: به د، ك،م.

<sup>(</sup>١٠) الآن :إلا أن م.

 <sup>(</sup>١٦) أيضا : ماقطة من د .

أويعني به حال تقارن اللون إما دائمًا وإما وقتا منًّا ، حتى يكون اللون شيئا يعرض له النور تارة وتعرض له الظلمة أخرى . واللون في الحالين موجود بالفعل ، فإن كان نفس نسبته إلى ما يظهر له عاد إلى المذهب الآخر ، وإن كان شيئا آخر عاد إلى ذلك أيضا .

فإن قررنا الأمر على أن الضوء وإن كان نفس اللون فيكون كأن الضوء . هو اللون نفسه إذا كان بالفعل ، فلا يخلو إما أن يكون الضوء مقولًا على كل لون بالفعل ، أويكون البياض وحده لونا . فيكون السواد ظلمة . فيستحيل أن يكون الحسم الأسود مشرقا بالضوء ، لكن دنما ليس بمستحيل ، فإن الأسود يشرق وينور غيره فليس الضوء هو البياض وحده ، وإن لم يكن الضوء هو البياض وحده ، بل كل لون كان بعض ما هو ضوء يضاد بعض . . ما هو ضوء ، ولكن الضوء لا يقابله إلا الظلمة ، هذا خلف . وأيضًا فإن المعنى الذي به الأسود مضيء غير سواده لا محالة ، وكذلك هو غير البياض ، واللون أعنى طبيعة جنسه الذي في السواد هو نفس السواد، واللون الذي في البياض دو نفس البياض لا عارضاً له ، فليس اللون المطلق الجندي هو الضوء. وأيضًا فإن الضوء قد يستنير به الشفاف ، كالماء والبالمور إذا كان في ١٠ ظلمة فوقع عليه الضوء وحده دل عليه وأشف ، فهذا ضوء وليسن بلون . وأيضًا فإن الشيء يكون مضيئا وملونا ، فتارة يشرق منه على شيء آخر الضوء وحده كما يشرق على ماء أو حائط ، وتارة يشرق منه إذا كان قويا الضوء مم اللون جميعا حتى يحمر الماء أو الحائط الذى يشرق عليه أو يصفره . فلوكان الضوء ظهور اللون وكانت الظلمة خفاء اللون ، لكان ٢٠ ثأثير اللون الأحمر فها يقابله حمرة لا بريقا ساذجا ، فإن كان هذا ظهور لون آخر ، فلم إذا اشتد فعل فيما يقابله إخفاء لونه بأن ينقل لون هذا القوى اللون إليه . وعلى أن مذهب هذا الإنسان يوجب أن الخضرة أو الحمرة

<sup>(</sup>٢) الحالين : الحالتين م || موجود : موجوداك.

<sup>( 1 )</sup> أيضًا : ماقطة من م .

<sup>(</sup>٨) ملداليس : ليس ملداك.

<sup>(</sup>٩) النصوم : الصور م .

<sup>(</sup>١٥) الثفاف : الثفاف م .

<sup>(</sup>١٦) فهذا : رهذا م ؛ + هو ك | بلون : يكون م .

<sup>(</sup>٢٣) الخضرة أو الحبرة : الخضرة والحبرة د ؛ الجبرة والخضرة ف .

وغير ذلك مختلطة من ظهورات بياضية وخفاء ت سوادية . فيلزم من ذلك أنه إذا كان جسم ظاءر اللون بشعاع وقع عليه ثم انعكس على المعنى اللهى نفهمه ضرء جسم آخر ذى لون أن لا يقع اونه عليه ، لأنه لا مخلو إدا أن يكرن دلما المستنير المنير نغيره الأجزاء الظاهرة اللون وحتما أو مع غيرها ، فإن كانت وحدها فهى إنما توجب ظهور اللون فى تلك بأن تيض لإخفاء اللون بأن تحمر أو تخفر ، وإن كانت مع غيرها حتى كانت الظاهرة اللون والحقية اللون تفعلان جميعا هذه إخفاء وتلك إظهارا . فيكون لخفاء اللون تأثير فى المقابل . لكن خفاء اللون ليس له هذا التأثير ، ألا ترى أنه إذا كان خفاء لون بجرد لم يؤثر فيها يقابله كما يؤثر ظهور اللون الذي يقولون به لوكان مفردا ؟

فإن قالوا : إن اللون ظهرر الحمرة أيضا والخضرة وغير ذلك من حبث هو حمرة وخضرة وإن الخضرة إذا اشتد ظهورها فعلت مثل نفسها ففعلت خضرة وحمرة . فيقال : ما باله إذا كان قليل الظهور أظهر اللون فيا يقابله على ما هو عليه على المعنى الذى دو ضوء مجرد فقط ، وفعل مثل ما يفعله مضىء لو لم يكن له لون ، فإذا اشتد ظهوره أبطله أو أخفاه بلون نفسه ، فكان يجب أول الأمر أن يكون إنما يفعل فيه لونا من لونه قليلا ، ثم إذا اشتد فعل فيه كثيرا ، وكان كل فعل يفعله إنما هو إخفاء لون ذلك ؟ وجه بلونه ولينس كذلك ، بل يظهر أول شيء لونه إظهارا

<sup>(</sup>١) بياضية : ساقطة من د ، ن ، م .

<sup>(</sup>٢) على : ساقطة من م .

<sup>( 1 )</sup> المنير : ساقطة من م .

<sup>(</sup> c ) المون : ساقطة من د .

 <sup>(</sup> ٧ ) الظاهرة: ظاهرةم || هذه إخفاء وتلك إظهارا : هذا خفاء وذلك إظهارا د ، ك ؛ هذا إخفاء
 رذاك إظهارا م .

<sup>(</sup> ٨ ) المقابل : التقابل م .

<sup>(</sup>۱۰) مفردا : منفرداك .

<sup>(</sup>١٢) مو : هي ن || الخنبرة : الحبرة والخنبرة ف .

<sup>(</sup>١٣) حمرة وخضرة : حمرة أو خضرة م || فيما : في الذي م .

<sup>(</sup>١٥) لولم: أولم | أيطله: أيطلم.

<sup>(</sup>١٦) فكان : ركان ن ، م .

<sup>(</sup>١٧) إذا : إن ك || وكان : فكان ك ، م .

شديدا. وإنما يظهر فيه اللون الذي في استعداده مالوحضر مضيء لا خضرة ولا حمرة في فعله ، ثم يعود بعد ذلك إذا صار أقوى ظهورا آخذا في إبطال لونه وإخفائه وإلباسه لونا آخر لينن في جبلته ولا طبيعته . فيكون إذن أحد الفعلين عن شيء غير الآخر ، فيكون مصدر أحد الفعلين عن الضوء الذي لو كان الجسم لا لون له واله ضوء لكان يفعل ذلك مثل باورة مضيئة، والفعل الآخر يكرن من لونه إذا اشتد ظهوره بسبب هذا الضوء حتى صار متعديا . فإنا وإن كنا نقول : إن الضوء ليس هو ظهور اللون . فلا نمنع أن يكون الضوء سببا لظهور اللون وسببا لنقله . ونقول : إن الضوء جزء من جملة هذا المرثى الذي نسميه لونا ودو شيء إذا خالط اللون بالفوة حدث منهما الشيء الذي هو اللون بالفعل بالامتزاح . فإن لم يكن ١٠ بالهوة حدث منهما الشيء الذي هو اللون بالفعل بالامتزاح . فإن لم يكن ١٠ للون ومزاج فيه ، كما أن البياض والسواد لهما اختلاط ما تحدث عنه تلك الألوان المتوسطة .

وأما قول القائل: إن الضوء واللمعان أيضا ليس إلا ظهور الاون، ثم قونه في الأشياء اللامعة في الليل ما قاله ، فيبطل بأن السراج والقمر كثبرا ، ما يبطلان لمعان تلك ويظهران أنوانها . فيجب أن يكون نور السراج أشد ظهور لون ، فيجب أن يكون أيضا ما يصير بالسراج ظاهر الاونلايرى له في الظلمة لون . وليس الأمر كذلك ، فإن اللامعات يرى لونها أيضا بالليل كما يرى بريقها . فليس ما قالوه بحق . وأما انقائل بأن للشمس والكواكب الوانا وأن الضوء يختى لونها ، فيشبه أن يكون الحق أن بعض الأشياء يكون له في . ب

<sup>(</sup>٢) أقوى : أخرى م | آخذًا : يأخذ د .

<sup>(</sup>٢) ولا: + ن ك.

<sup>(</sup>١٠) بالامتزاج : بالإمزاج م .

<sup>(</sup>۱۱) فالضوء : والضوء د .

<sup>(</sup>۱۲) فيه : منه م .

<sup>(</sup>١٤) أيضًا : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٨) لون : لونه د ، ك || وليس الأمر : والأمرليس ف .

<sup>(</sup>١٨) لونها : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٩) بأن : إن د ، ن .

ذاته لون فإذا أضاء اشتدت إضاءته حتى يبهر البصر فلم يميز اللون ، ومنه مايكون له مكان اللون الضوء وهو الشيء الذي يكون الضوء له طبيعيا لازما غيرمستفاد، وبعض الأشياء مختلط الجوهر من ذلك الأمر ، إما اختلاط تركيب أجزاء مضئية وأجزاء ذوات ألوان كالنار، وإما اختلاط امتزاج الكيفيات كما للمريخ ولزحل.

ولبس يمكنى أن أحكم فى أمر الشمس الآن بشيء فقد عرفنا حال الضوه وحال النور وحال الاون وحال الإشفاف . فالضوء هو كيفية هى كيال بذاتها الشفاف منحيث هو شفاف، وهوأيضا كيفية من المبصر بذاته الابعلةغيره . والاشك أن المبصر بذاته أيضا محجب عن إبصار ما وراءه ، والنور كيفية يستفيدها الجسم غير الشفاف من المضيء فيكمل بها الشفاف شفافا بالفعل . واللون كيفية تكمل بالضوء من شأنها أن يصبر الحسم مانعا لفعل المضيء فيما يتوسط ذلك الجسم بينه وبين المضيء . فالأجسام مضيئة وملونة وشفافة .

ومن الناس من قال : إن من الأجسام ما يرى بكيفية فى ذاته ومنها ما يرى بكيفية فى غيره ، وجعل القسم الآخر هو الشفاف . وأما القسم الأول فقد جعله أولا قسمين : أحدها ما يرى فى الشفاف بذاته وبحضوره وهو المضىء ، وثانيهما ما ليس كذلك . ثم قسم هذا بقسمين : أحدهما ما بشترط فى رؤيته الضوء مع شرط المشف وهو الملون ،والنانى ما يشترط فى رؤيته الظلمة مع شرط المشف كالحيوانات التى تلمع فى الليل من حيث تلمع كالبراعة ، وبعض الخشب المتعفن وبعض الدود . وقد رأيت أنا بيضة دجاجة بهذه الصفة ، وجرادة مية بهذه الصفة ،

<sup>(</sup>١) لون ؛ لون لون م .

<sup>(</sup>٣) مختلط : مختلطة ك .

 <sup>(</sup>٤) وأجزاه : أجزاه م || وازحل : والزحل ك .

<sup>(</sup>ه) الضوء: الصورم.

<sup>(</sup>٦) وحال اللون : ساقطة من || م فالنسوء : والنسوءم .

<sup>(</sup>٧) لابملة: لالملة د، ف.

<sup>(</sup> ٨ ) إيصار : إيصارنام || يستفيدها : يستفيد د || فير : الغير د ، ف ، ك .

<sup>(</sup>۱۲) ذاته : ذاتها د ، ك.

<sup>(</sup>١٣) غيره: غيرها د، ك إ الآخر ؛ الأخيرف، م.

<sup>(</sup>۱٤) بداته : لذاته ف ، م .

<sup>(</sup>١٥) قسم : قسموا د ، ك .

<sup>(</sup>١٨) المتمنن : المتمنس م .

<sup>(</sup>١٩) وصرارة ... الصفة : ساقطة من ك .

وليست هذه القسمة بمرضية ولا صحيحة ، فإن المضيء برى لذاته في الظلمة وفي الضوء جميعا . فإن اتفق أن كان الراثي في الضوء الذي يفعله رؤى ، وإن اتفق أن لم بكن فيه رؤى أيضا ، كالنار يراها الإنسان فى الضوء سواء كان ضوؤها أو ضوء غيرها ويراها في الظلمة . وأما الشمس فإنما ليس مكتنا أن نراها في الظلمة بسبب أنها حيث تكون مقابلة لبصر الرائي تكون . قد ملأت العالم ضوءاً ولم تترك مكانا مظلما . وأما الكواكب فإنها إنما ترى في الظلمة ، لأن ضوءها يقصر عن ضوء الشمس فلاتضيء الأشياء ولا تنورها ، بل لايمتنع أن توجد فقد يمكن أن تكون ومعها ظلمة فترى في الظلمة لا لأن الظلمة سبب لأَن ترى هي باللمات ، بل يجب أن يعلم أن بعض الأنوار يغلب بعضا حتى لا يرى ، كما أن ضوء الشمس يغلب ضوء النار الضعيفة وضوء الكواكب فلا ترى مضيئة عند ضوء الشمس فلا ترى ، لا لأجل الحاجة في رؤيتها إلى الظلمة ، بل للحاجة إلى أن تكون في أنفسها مضيئة غير مظلمة بالقياس إلى أبصارنا . فإذا كانت الشمس غائبة ظهرت ورؤيت ، لأنها صارت مضمة بالقياس إلى أبصارنا ولحال في أبصارنا . وربما كان حكم النار والقمر عند ١٠ ضوء مًا هو أضعف منهما هذا الحكم بعينه . ويجلب في ذلك الضوء أن لا يكون موجودا بالقياس إلينا عند ظهور نار أو قمر ، فيلزم أن تكون ظلمة حتى يظهر ، أو يلزم أن لا يكون باهرا حتى يرى ويتمكن البصر من إدراكه . وأنت تعلم أن الهباء الذي في الجو ليس من جنس ما لا يرى المستنبر منه إلا في الظلُّمة ، اكن إن كان الإنسان في الظلمة وقد وقع على هذه الهباءات شعاع ٢٠ الشمس أمكن أن ترى تلك الهباءات ، وإن كان الإنسان في الشعاع لم يمكن ، و ذلك لأمر في بصر الإنسان لا لأمر في ضوء الهباءات ، فإن بصر الإنسان إذا

<sup>(</sup>٣) رؤى ( الأولى والثانية ) : رأى ك ، م .

<sup>(</sup>٧) لأن: أنم.

<sup>(</sup>١٠) الأنوار : الألوان م .

<sup>(</sup>۱۲) فلاترى(الأولى) : ولا ترى ك | ضوء : ماقطة من ف .

<sup>(</sup>١٥) ولحال : والحال م .

<sup>(</sup>۱۷) موجودا : موجود د ؛ موجودة م .

<sup>(</sup>۱۸) باهرا : باهر د ، ف .

<sup>(</sup>۲۱) وإن : إن م .

<sup>(</sup>٢٢) لا لأمر : لا أمر م .

كان مغلوبا بضوء كثير لم يرها ، وإن لم يكن مغلوبا رآها . وكذلك هذه اللوامع في الايل ليست جنسا آخر ، بل هي المضيئات وتخالفها لا في جملة الطبع ، بل في الضيئات في جملة الطبع ، فالكواكب كذلك . ولا يتحصل لهذه القسمة عصد ل صادق ، إلا أن يقال : إن بعض المضيئات باهرة لبعض وبعضها مبهورة لبعض . ومعنى ذلك البهر ليس تأثيرا منها فيها ، بل في إبصارنا ، كما أن بعض الصلابات أصلب وبعضها أضعف فلا بجب إذن أن يقال : إن اللواتي تلمع في الليل نوع أو جنس مفرد خارج عن الملونات والمضيئات ، بل هي من جملة المضيئات التي يبهرها ما فوقها في الإضاءة فلا ترى معها لعجز إبصارنا حينئذ ، بل إنما يقوى عليها إبصارنا عند المؤضاءة فلا ترى معها لعجز إبصارنا حينئذ ، بل إنما يقوى عليها إبصارنا عند المفيئات المفيئات المناسلة المنا

فإن ذهبوا إلى هذا فالقسمة جيدة ، إلا أنهم ليسوا يذهبون إلى هذا بل يوهمون أن المضيئات طبقة ، والماونات طبقة ، وهذه طبقة .

<sup>(</sup>٣) فالكر اكب: بالكراكب م.

<sup>(</sup>٦) منها : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٧) نوع : أنواع م .

<sup>(</sup>٨) يېرها: پېرهام,

## الفصل الرابع

#### نى تأمل منزاهب نبلت نى الالوان وصروثها

ومما يجب أن نفرغ عنه تأمل مذهب آخر فى أمرالألوان والضوء ، فإنا ما لم نفرغ عنه لم يكن سبيل إلى أن ندل على صحة ما ذهبنا إليه بطريق القسمة :

فنقول: إن من المذاهب في أمر الألوان ملحب من يرى أن اللون الأبيض إنما و تكونه من المواء والضوء ، و أن الأسود تكونه من ضد ذلك ، و أن حدوث اللون الأبيض هو من الشفاف إذا انقسم إلى أجزاء صغار ثم ارتكم فإنه يعرض هاك أن تقبل سطوحها النور فنضيء ، و لأنها شفافة يؤدى بعضها إضاءة بعض ، و لأنها صغار يكون ذلك فيها كالمتصل ، و لأن المشف لا يرى إلا بلون غيره ، فإن شفيفها لا يرى ، لكن العكوس عن السطوح المتراكمة منها ترى منصلة فيرى الجميع أبيض . قالوا : و لهذا ما كان زيد الما أبيض عنالوا ، والناج أيضا أبيض قالوا : و لهذا ما كان زيد الماء أبيض عنالواء و نفذ فيها الضوء ، والباور المسحوق

قالوا : ولهذا ما كان زيد الماء ابيض بمخالطة الهواء ، والناج ايضا ابيض لأنه أجزاء صغار جامدة شفافة خالطها الهواء ونفذ فيها الضوء ، والباور المسحوق والزجاج المسحوق لا يشف ، وأى هذه اتصلت سطوحها انصالا لا يبطل به انفراد كل شخص منها ينفسه عادت شفافة ، والشفاف الكبير الحجم إذا عرض فيه شق رمى ذلك الموضع منه إلى البياض . قالوا : فأما السواد فيتخيل لعدم غور الجحسم وعمقه الضوء والإشفاف معا .

ومنهم من جمل الماء سببا للسواد . قال : ولذلك إذا بلّت هذه الأشياء مالت للى السواد . قال : وذلك لأن الماء يخرج الهواء ولا يشف إشفافه ولا يتفذ فبه

<sup>(</sup>١) النصل الرابع: نصل ؛ ن .

<sup>(</sup>٣) عنه ( الأولى ) : عنه م || فإنا : ساقطة من د ، ك ، م .

<sup>(1)</sup> مبيل: + كان.

<sup>(</sup>٥) اللون: الكون م. (٥-١) إنما هو: أما م.

<sup>(</sup> ٨ ) فتفيء : وتفيء د || بعض : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٢) لا يبطل : يبعّل ف .

<sup>(</sup>۱۰) دمی: رژی د، ك ، م.

<sup>(</sup>١٧) بلت : ابتلت ف | هله : ماقطة من د ، ف .

<sup>(</sup>١٩) قال : قالوا د ، ف ، م .

الضوء إنى السطوح فتبقى مظلمة . ومنهم من جمل السواد لونا بالحقيقة وأصل الألوان . قال : ولذلك لا ينسلخ ، وأما البياض فعارض المشف بتراكم ولذلك يمكن أن يصبغ . ولا يبعد أن يكون الملهب الأول فى السواد يؤدى إلى هذا المذهب أيضا ، إذ جعل السواد حقيقة ما لا يشف من جهة ما لا يشف و هو حقيقة اللون المنعكس عنه .

وقال قوم: إن الأسطقسات كلها مشفة ، وإنها إذا تركبت حدث منها البياض على الصفة المذكورة ، وبأن يكون ما يلى البصر سطوحا مسطحة من المشف فينفله فيها البصر ، وأن السواد يعرض إذا كنن ما يلى البصر من الجسم زوايا تمنع الإشفاف للأطراف التى تقع فيها فهى وإن أضاءت فها لا يتفذ فيها الضوء نفوذا جيدا فنظلم .

والذى يصعب من هذه الجملة فصل القول فيه تولد البياض من الضوء ، وكون السواد لونا حقيقيا . فإنا نعرف أن المشفات تبيض عند السحق والخلط بالهواء ، وكذلك اللخالخ ، والناطف يبيض لاجتماع احتقان الهواء فيه مع الإشفاف الذى في طبعه ، ونعلم أن السواد لايقبل لونا البتة كما يقبل البياض، فكأن البياض لإشفافه موضوع معرى مستعد ، والمعرى عن الكيفيات قابل لها من غير حاجة إلى إزالة شيء ، والمشغول بو احدة لا يقبل غيرها إلا بزوالها . فهؤلاء قوم يجعلون غرج الألوان من الإشفاف وغير الإشفاف . وبإزاء هولاء قوم آخرون لا يقولون بالإشفاف البتة ، وأنه لا يجوز أن يوجد جسم إلا وله لون . ولكن الثقب والمنافذ الخالية إذا كثرت في الأجسام نفذ فيها الشعاع الخارج من المضيء إلى الجهة الأخرى ، ونفذ أيضا شعاع البصر فيرى ماوراءها .

<sup>(</sup>١) وأصل : وهو أصل ك ؛ ومن أصل م .

<sup>(؛)</sup> إذ: إذا ، د ، ك .

<sup>(</sup>٦) الأسطنسات: الأستنصات ف ، م .

<sup>(</sup>٩) فيها : فيهاد ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٠) فتظلم : تظلم د ، ٺ ، ك .

<sup>(</sup>١١) و كون : ولون م .

<sup>(</sup>۱۳) احتقان : احقان ف .

<sup>(</sup>١٤) كا : + أن د ، ف ، م | يقبل البياض : البياض يقبل د ، ف ، م .

<sup>(</sup>۱۵) ممرى : ومعرى ك .

<sup>(</sup>۱۹) ولكن : وليكن م .

<sup>(</sup>۲۰) نيرى : نرژې د ، ك؛ ، م || ما درامعا : ما دراه د ، م .

فأما المذهب الأول فإنا نقول: لعمرى إنه قد يظهر من دق المشف وخاطه بالهواء لون أبيض ، ولكن إنما يكون ذلك لا في جميم متصل و مجتمع ، بل إنما يظهر ذلك اللون في الركام منه ، وأنه إذا جميع وبل زال عنه البياض عبد الاجماع والحفوف. وليس الجص على مااظنه ويوجه غالب ظنى أن ما يبيض بياضه الماك فقط ، بل لأن انطبخ يجمله بحيث إذا بل ثم جن ابيض بياضا شديدا بمزاج يحدث فيه . والدايل على ذلك أنه لو كان فعل النار في الجص ليس إلا تسميل التفريق ، وأن تسهيل التفريق قد يوصل إلى الهيئة التي ذكر أنها سبب لكون البياض ، لكان السحق التصويل إذا اجتمع بالماء فعل فعل الجص من البياض ، ولكان المهيئ بالسحق والتصويل إذا اجتمع بالماء فعل فعل الجص من البياض ، وليس كذلك .

ثم لنفرض أن الجحس بتكون فيه ذلك البياض على الصورة المذكورة ، فليس كل بياض يحدث على هذه الصفة ، فإن البيض إذا سلق يصير بياضه الشفاف أبيض وليس يمكن أن يقال إن النار زادته تخلخلا وتفرقا فإنها قد زادته تكاثفا على حال ، ولا أنه قد حدثت فيه هوائية وخالطته . فأول ذلك أن بياض البيض يصير عند الطبخ أثقل وذلك لما يفارقه من الهوائية . وثانيا أنه لو كانت هوائية داخلت رطوبته ، فبيضته لكانت خثورة لا انعقادا ، وقد علمت هذا قبل . وأيضا فإن الدواء الذى يتخذه أهل الحيلة ويسمونه لبن العفراء يكون من خل طبخ فيه المرداسنج حتى انحل فيه ، يحذف أهل الجيلة ويسمونه لبن العناف والبياض ، وخلط بماء طبخ فيه القبلي ، وصفى خاية التصفية حتى صار كأنه دمعة . فإنه إن قصر في هذا لم ياتئم منها المزاج وصفى غاية البياض كالبن الراج ، ثم يجف ، فلينى ذلك لأن هناك شفافا أبيض في غاية البياض كاللبن الرائب ، ثم يجف ، فلينى ذلك لأن هناك شفافا

<sup>(</sup>١) تد: باقطة من م.

<sup>( )</sup> أن ما : إنمام .

<sup>(</sup> ٥ ) شديدا بمزاج : شديد المزج م .

<sup>(</sup>٧) وأن : فإن ف || وأن تسهيل التفريق : ماقطة من د ، م .

<sup>(</sup>۱۰) البياض : ماقطة من م . (۱۱) يتكون : متكون ن . (۱۳) وتفرقا : وتفريقاف || فإنها : فإنه د ، ك ، م || زادته (الثانية) : زاده د ؛ زاد م ||

 <sup>(</sup>١٣) وتفرقا : وتفريقاف || فإنها : فإنه د ، ك ، م || زادته (الثانية) : زاده د ؛ زاد م ||
 تكاثفا : تكاثفه .

<sup>(</sup>١٤) فأول : وأول د .

<sup>(</sup>۱۰) ۱۲ نا (۱۰)

<sup>(</sup>۲۰) فكا : ركام .

هرض له التفرق ، فإن ذلك كان متفرقا منحلا في الحل ولا أجزاء مشفة صغارا جدا تدانت وتقاربت ، بل إن كان ولا بد فقد ازدادت في ماء القلى نفرقا ولا أيضا خالطها هواء من خارج بوجه من الوجوه ، بل ذلك على سبيل الاستحالة ، فليس كل تولد بياض فها أحسب على الصفة المذكورة .

ولو لم يكن البياض إلا ضوءا والسواد إلا ما قيل ، لم يكن تركيب السواد والبياض الاآخذا مسلكا واحدا . بيان هذا أن البياض يتجه إلى السواد قليلا قليلان طرق ثلاثة : أحدها طريق الغبرة وهو الطريق الساذج ، فإنه إذا كان السلوك ساذجا يتوجه إلى الغبرة ثم منها إلى العودية ، ثم كفلك حتى ايسود . فيكون سالكاطريقا لايز ال يشتد فيه السواد وحده يسيرا يسيرا حتى يمحض . والثانى الطريق الآخذ إلى الحمرة ، ثم إلى السواد . والثالث الطريق الآخذ إلى الخضرة ، ثم إلى النياية ، ثم إلى السواد . وهذه الطرق إنما يجوز اختلافها ، لجواز اختلاف ما تتركب عنه الألوان المتوسطة . فإن لم يكن إلا بياض وسواد ، ولم يكن أصل البياض إلا الفهوء وقد استحال ببعض هذه الوجوه ، لم يمكن في تركيب البياض والسواد إلا الأخذ في طريق واحد لا يقع الاختلاف إلا فيه وقوعا بحسب النقص والاشتداد فيه فقط ، ولم تكن طرق مختلفة . فيجب أن يكون شوب من غير وليس سوادا ولا بياضا ولا مركبا منها إلا الضوء عند من يجعل الفهوء شيئا غيرها . ولين سوادا ولا بياضا ولا مركبا منها إلا الضوء عند من يجعل الفهوء شيئا غيرها . فإن بطل مذهبه امتنع استحالة الألوان في طرق شتى ، وإن أمكنت هذه الاستحالة فإن بطل مذهبه امتنع استحالة الألوان في طرق شتى ، وإن أمكنت هذه الاستحالة الأسواد في طرق شتى ، وإن أمكنت هذه الاستحالة الأسواد في طرق شتى ، وإن أمكنت هذه الاستحالة الألوان في طرق شتى ، وإن أمكنت هذه الاستحالة الألوان في طرق شتى ، وإن أمكنت هذه الاستحالة الألوان في طرق شتى ، وإن أمكنت هذه الاستحالة الألوان في طرق شتى ، وإن أمكنت هذه الاستحالة الألوان في طرق شتى ، وإن أمكنت هذه الاستحالة الألوان في طرق شتى ، وإن أمكنت هذه الاستحالة الألوان في طرق شتى .

<sup>(</sup>۱) صنارا: صنارم.

<sup>(</sup>٣) من (الأولى): ساقطة من م.

<sup>(</sup>٤) أحسب : حسب ك .

<sup>( • )</sup> ولو لم : ولم م .

<sup>(</sup>٦) بيان : بأن م .

<sup>(</sup>٧) الطريق : طريق م .

<sup>(</sup>٨) يتوجه : + منها ك ، م .

<sup>(</sup>٩) حتى : ماقطة من م .

<sup>(</sup>١٠) الفتمة : الفيمة م .

<sup>(17) 4:</sup> ولم ك .

<sup>(</sup>١٤) إلا نيه : نيه إلاك | إلا : ماتمة من م .

<sup>(</sup>١٥) فإن ... مختلفة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٨) أمكنت : أمكنه م .

وجب أن يكون مرقى ثالث خارج عن أحكام البياض والسواد ، ولا وجه أن يكون هلما المرقى الثالث موجودا إلا أن يجعل الضوء غير اللون . فمن ههنا يمكن أن تركب الأاوان فيكون البياض والسواد اذا اختلطا وحدها كانت الطريقة هي طريقة الاغبرار لا غير ، فإن خالط السواد ضوء فكان مثل الغمامة التي تشرق عليها الشمس ومثل الدخان الأسود تخالطه النار ، كان حمرة إن كان السواد غالبا ، أو صفرة إن كان السواد مغلوبا وكان هناك غلبة بياض مشرق . ثم إن كان هناك صفرة خلطت بسواد ليس في أجرائه إشراق حدثت الخضرة . وبالحملة إذا كان الأسود أبطن والمفيء أظهر والحمرة بالعكس ، ثم إن كان السواد غالبا في الأول كانت قتمة ، وإن كان السواد غالبا في الثاني كانت كراثية تلك الشديدة التي لا اسم لها ، وإن خلط فلك ببياض كانت كهوبة زنجارية ، وإن خلط بالكراثية . اسم لها ، وإن خلط ذلك ببياض كانت كهوبة زنجارية ، وإن خلط بالكراثية . ولو فهذا يمكن تأليف الألوان سواء كان بامتزاج الأجرام أو بامتزاج الكيفيات ، ولو

وقد علم أن السواد لا يصبغ منه الضوء بالعكس جسها البتة أسود لكان يجب أن تكون الألوان الخضر والحمر إنما ينعكس منها البياض ولا ينعكس من الأجزاء أسود شيء ، وخصوصا وهي ضعيفة منكسرة . فإن قبل : فقد نراها تنعكس عن الجحلوط . فالجواب أن ذلك لأن الخلط يوجب الفعل والانفعال ، ويجب بسبب ذلك امتراج الكيفية سواء فعلته الصناعة أوالطبيعة . على أن الطبيعة تقدر على الامتراج الذي على سبيل الاستحالة ، والصناعة لا تقدر عليه ، بل تقدر على الجمع . فربما أوجب الطبيعة بعد ذلك استحالة . والطبيعة تقدر على تلطيف المزج الدي على سبيل .

<sup>(</sup>۲) ترکب : تترکب ف .

<sup>( £ )</sup> لافير : ساقطة من د ، ف ، م || فكان : ركان م .

<sup>(</sup>٧) ليس: + له ف ، م || حدثت: حديث م. (٨) إن: ماقطة من م.

<sup>(</sup>١٠) وإن (الثانية ) : + كان د .

<sup>(</sup>۱۱) خلطت : خلط د ، ف ، م .

<sup>(18)</sup> السواد : الأسواد د ؛ الأسود ف ، م .

<sup>(</sup>١٨) سواء: وسواء ف ، ك ، م | الاسراج : المزاج ، د ، ف ، م .

<sup>(</sup>١٩) الجمع : الجميع ك ، م

<sup>(</sup>٢٠) المزج: المزاج ف ، م.

الخلط وتصغير الأجزاء ، والصناعة تعجز عن ذلك الاستقصاء . والطبيعة لا تتناهى مذاهبها فى القسمة والنسبة قوة وفعلا ، والصناعة لا يمكن أن تخرج جميع ما فى الضمير منها إلى الفعل .

فقد بان من هذا أن البياض بالحقيقة في الأشياء ليس بضوء . ثم لسنا عنع أن يكون للهواء تأثير في أمر التبيض ، ولكن نيس على الوجه الذي يقولون ، بل بإحداث المزاج المبيض . ولذلك ليس لنا أن نقول : إن بياض الناطف كله من الجهة التي يقولون ، بل من المزاج ، فإن الهواء يوجب لونا أبيض لا بحسب المخالطة فقط ، بل بحسب الإحالة أيضا . ولو كان مذهبهم صحيحا لكان يمكن أن يبلغ بالشيء الأبيض والملون بشدة الترقيق حتى يذهب تراكه إلى أن يشف أو إلى قريب منه ، وهذا مما لا يكون . وأما قولم : إن الأسود غير قابل للون آخر ، فإما أن يعنوه على سبيل الاستحالة أو على سبيل الصبغ . فإن عنوا على سبيل الاستحالة ، فقد كلبوا ، ومما يكلبهم الشباب والشيب . وإن عنوا على سبيل الصبغ ، فلذلك حال محاورة لا حال كيفية . فلا يبعد أن يكون الشيء المسود لا يكون مسودا إلا وفيه قوة نافذة متعلقة قباضة . فيخالط ، وينفذ ويلزم ، وأن الأسود ويداخله ويلزمه . على أن ذلك ليس أيضا مما لا يمكن ، فإنه إذا السواد صبغه احتيل بمثل الاسفيداج وغيره حيلة ما حتى يغوص ويتخلل السواد صبغه أبيض .

وأما المذهب الثانى فإن ذلك المذهب لا يستقيم القول به إلا إذا فرض الخلاء موجودا وذلك لأن المسام التي يذكرونها لا يخلو إما أن تكون مملوءة من جسم أو تكون خالية . فإن كانت مملوءة من جسم ، فإما أن يكون ذلك الجسم يشف من غير مسام ، أو تكون له أيضا مسام ، ويتهي لا محالة : إما إلى مشف لا مسام له ، وهذا خلاف قولم . وإما إلى خلاء ، فيكون مذهبهم يقتضى وجود الخلاء ، والخلاء غير موجود . ثم بعد ذلك فإنهم يقواون : إنه ليس كل مسام

<sup>(</sup>٦) المبيض : التبيض د ، م ؛ التبييض ك .

<sup>(</sup>٩) الترقيق: الرفق م.

<sup>(</sup>١٤) نيخالط : نتخالطه ك .

<sup>(</sup>١٥) أبيض : البيض ك.

<sup>(</sup>١٧) حيلة : ساقطة من م || ويتخلل : ويحلل د ، ب .

<sup>(</sup>١٩) الملعب : المداهب م .

<sup>(</sup>۲۲) مسام : سام ك .

تصلح لنخييل الإشفاف ، بل يجب أن تكون المسام مستقيمة الأوضاع من غير تعريج حتى تنفذ فيها الشعاعات على الاستقامة . فلنخرط كرة من جمد ، بل من بلور ، بل من ياقوت أبيض شفاف ، فهذه المسام التي تكون فيها شفافة مستةيمة هبها تكون كذلك طولاً ، فهل تكون كذاك أيضا عرضا ، وهل تكون كذلك قطرا ومن أى جهة أثبت ، فكيف تكون مستقبات تداخل مستقبات فتكون من أى جهة . تأملتها لا تنعرج . فمن الضرورة أن يعرض من بعض الجهات خلاف الاستقامة ووقوف الأجزاء التي لامسام لها في سمت الخطوط التي تتوهم خارجة على الاستقامة من العين أو يكون الجسم خلاء كله ، وهذا محال . فيجب أن تكون الكرة إذا اختلف منك المقامات في استشفافها يختلف عليك شفيفها ضرورة ، ثم كيف يكون حال جسم فيه من المسام والمنافذ مايخفي لونه حتى تراه كأنه لا لون 1. له ، وله في نفسه لون ، ولا يستر لونه شيئا ملصقا مما وراءه ، بل يؤدي ما وراءه بالحقيقة . فإن أحدث سترا فإنما يحدث شيئًا ، كأنه ليس ، فتكون لا محالة الثقب التي فيه أكثر كثيرا من الملاء الذي فيه ، فكيف يجوز أن يكون لها استمساك الياقوت وهو كله فرج . ولو أن إنسانا أحدث فى الياقوت منافذ ثلاثة أو أربعة ، ثم حمل عليه بأضعف قوة لانْرَضَّ وانكسر ؛ فهذا المذهب أيضا 10 أبضا محال .

فالألوان إذن موجودات ، وليس وجودها أنها أضواء ، ولا الأضواء ظهورات لها ، ومع ذلك فليست هى مما هى بالفعل بغير الأضواء . والمشف أيضا موجود ، وهذا ما أردنا بيانه إلى هذه الغاية . وقد بقى علينا أن نخبر عن حال الإبصار أنه كيف يكون ، ويتعلق بذلك تحقيق كيفية تأدى الأضواء . , في المشف .

<sup>(</sup>٣) هيا : هيئا م .

<sup>(</sup>١) اختلف : اختلفت م | يختلف : المحلف ف | استشفافها : استشاقها م .

<sup>(</sup>۱۱) ملمقا : ملتصقان .

<sup>. (</sup>۱۳) الملاء : الملأ ف .

<sup>(</sup>١٥) وانكس : ولا نكس م .

<sup>(</sup>۱۸) قلیست: قلیس ك، م اا عا: ما ف.

<sup>(</sup>١٩) وهذا : قهذا م .

### الفصل أنحامس

## فى اختلاف المذاهب فى الرؤية وإبطال المذاهب الفاسدة بحسب الأمورأ نغسها

فتقول: إن المذاهب المشهورة في هذا الباب مذاهب الملائة ، وإن كان كل مذهب منها يتفرع: أحلها مذهب من يرى أن شعاعات خطية تحرج من البصر على هيئة مخروط يلى رأسه العين وقاعدته المبصر ، وأن أصحها إدراكا هو السهم منها ، وأن تبصر الشيء هو نقل السهم فيه . ومنها مذهب من يرى أن الشعاع قد يخرج من البصر على هيئة ، إلا أنه لايبلغ من كثرته أن يلاقي نصف كرة السها إلا بانتشار يوجب انتشار الرؤية . لكنه إذا خرج واتصل بالهواء المضيء، صار ذلك آلة له وأدرك بها . ومنها مذهب من يرى أنه كما أن سائر المجسوسات ايس يكون إدراكها بأن يرد عليها شيء من الحواس بارزا إليها متصلا بها أو مرسلا رسولا إليها ، كذلك الإبصار ليس يكون بأن يخرج شعاع البته فيلتي المبصر ، بل بأن تنتهي صورة المبصر إلى البصر بأدية الشفاف إياها .

وقد استدل الفريقان الأولان وقالا : إنما جاز في سائر الحواس أن تأتيها الهي المحاسبات ، لأنها يصح إدراكها بالملامسة كاللمس ، وكالفوق ، وكالشم اللي

<sup>(</sup>١) الفصل الجاس : فصل ٥ ف .

<sup>(</sup>٥) خطية : خيطية م

<sup>(</sup>٦) مخروط : مخروطة د ، ك .

<sup>(</sup>۷) ئقل : ئسل د .

<sup>(</sup> ٨ ) لا يبلغ من : لا تبلغ ك ، م .

<sup>(</sup>٩) يوجب : فوجب م .

<sup>(</sup>١٣) إياما : إياه د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۱۵) جاز : مار د

<sup>(</sup>١٤–١٥) أن تأتيها المحسومات : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٠) كالس : كالس ت.

يستقرب الروائح بالتنشق ليلاقبها وينفعل بها ، وكالصوت الذِّي ينتهي به النموج إلى السمع . ثم أن البصر ليس يمكن فيه ذلك الأن المرثى منفصل ، ولللك لايرى المقرب منه ولا أيضا من الجائز أن ينتقل إليه عرض موجود في جسم مرثى أعنى لونه وشكله ، فإن الأعراض لاتنتقل . فإذا كانت الصورة على هذا ، فبالحرى أن تكون القوة الحاسة ترحل إلى موضع المحسوس لتلاقبه . ومحال أن تنتقل • القوة إلا بتوسط جسم يحملها ولايكون هـــذا الحسم إلا لطيفا من جنس الشعاع والروح ، فلذلك سميناه شعاعا . ولوجود جسم مثل هذا في العين مايرى الإنسان في حال الطلمة أن نورا قد الفصل من عينيه وأشرق على أنفه أو على شيء قريب يقابله . وأيضا فإن الإنسان إذا أصبح ودعاه دهش الانتباه إلى حك عينيه فإنه يتراءى له شعاعات قدام عينيه . وأيضا فإن الثقبة العينية تمتلىء من إحدى العينين ١٠ إذا عمضت الأخرى ، وفي التحديق المفرط أيضا فلا محالة أن جسما بهذه الصفة ينصب إليها . ثم أن الفرقة الثانية استنكرت أن يكون جسم مثل العين يسع من الشعاع ما يتصل خطا واحدا بين البصر والكواكب الثابتة فضلا عن خطوط تنتهى إلى مايرى من العالم ، وخصوصا ولايرى مايري منها إلا متدلا مستوي الاتصال ، فيجب أن يكون ما يرى به متصلا . واستنكرت أيضا أن يتحرك هذا الشعاع ١٠ الحارج في زمان غير محسوس حركة من العين إلى النوابث ، وقالت يجب أن تكون نسبة زمان حركتك نحو شيء بينه وبينك ذراعان إلى زمان الحركة إلى الكواكب الثابتة نسبة المسافتين ، فيجب أن يظهر بين الزمانين اختلاف . وربما احتج سِلْمًا أصحابِ المَلْمُمِبِ الثالثُ أيضًا على أصحابِ الشَّعَاعُ الخطَّى ، ولم يعلموا أنَّ هذا فاسد ، وذلك لأنه يمكن أن يفرض زمان غير محسوس قصرا أو أكبر ٢٠ زمان غير محسوس قصرا ، فتخصل فيه الحركة التي للشعاع إلى الثوابت ، ثم يمكن أن ينقسم هذا الزمان إلى غير اللهاية فيمكن أن يوجّد فيه جزء أو بعض

<sup>(</sup>۱) الروائح : الريح د، م || ليلاقيا : ليلاقيه د،ك، م || بها: به د،ك، م || به :ساقطة منك || التموج د ، ك ، م

<sup>(</sup>٢) أن: ماقطة من د .

<sup>( • )</sup> ترحل : ترتحل ك . ( ٨ ) أنفه : أنفسه م .

<sup>(</sup>١٦) وقالت ؛ وقالوا ن .

<sup>(</sup>۱۷) ذراعان : ذراعات م .

<sup>(</sup>١٩) أصحاب (الأولى) : صلب م .

<sup>(</sup>۲۰) أكبر: أكثر د؛ك

<sup>(</sup>٢١) | فتحصل: وتحصل د؛ فتجعل ك، م.

<sup>(</sup>٢٢) يمكن : ماقطة من م || النهاية : نهاية م || أو بعض : بعض ك .

نسبته إليه نسبة المسافة المستقصرة إلى المسافة المستبعدة ، فيكون الزمانان االلمان بينم. البعد كلاهما غير محسوسين قصرا .

لكن لأصحاب الشعاعات حجة في حلها أدنى صعوبة وهو قولهم : إن المرايا تشهد بوجود هذه الشعاعات والعكاسها ، وذلك أنه لايخلو إما أن يكون اليصر ه تتأدى إنيه صورة المرآة وقد تأدى إليها صورة المرثى متمثلة منشبحة فيها ، وإما أن يكون ما نقوله من أن الشعاع يخرج فيأتي المرآة ، ثم يصير منها إلى أن ياتي ما ينعكس عليه على زاوية مخصوصة . وإذا بطل القول الأول ، بقي القول الثاني . ومما يتضح به بطلان القول الأول أنه لوكانت هذه الصورة مشيحة في المرآة لكانت لا محالة تنشبج في شيء بعينه من سطحها ، كما إذا انعكس الضوء واللون مما فنأديا في المشف إلى غير الحامل الأول لهما فإنما يتمثل المتأدي من ذلك في بقمة واحدة بعينها يرى فها على اختلاف مقامات الناظرين. وليس الشبح الذي في المرآة بهذه الصفة ، بل ينتقل فيها بانتقال الناظر ، ولوكان إنما ينتقل بانعقال المرثى فقط لم يكن فى ذلك إشكال . وأما انتقاله بانتقال الناظر فدليل علم أنه لبس هناك بالحقيقة موضع تتشبح فيه الصورة . ولكن الناظر إذا انتقل انتقل مسقط الحط الذي إذا انعكس إلى المرثى فعل الزاوية المخصوصة فرأى بذلك الخط بعينه المرئىورأى جزءا م. المرآة آخر، فتحيل أنه في ذلك الجرء الأخر من المرآة، وكذلك لا بزال ينتقل. قالوا: ومما يدل على صحة هذا أن الناظر الذي للإنسان قدينطبع فيه شبح مرثى ينعكس عنه إلى بصر ناظرحي براه هذا الناظر الثاني ، ولا يراه صاحب الحدقة التي تمثل فيها الشيح بحسب التخيل ، ولوكان لللك حقيقة انطباع في ناظره اوجب على مذهب أصحاب الأشباح أن بتساوى كل منهما في إدراكه ، فإن عندهم أن حقيقة الإدراك تمنل شبح في الناظر فيكون كل من تمثَّل في ناظره شبح رآه. قالوا:

<sup>(</sup>٢) محسوسين : محسوس ف .

<sup>(</sup>٣) المرايا: المراي م.

<sup>(</sup>١) ثم يصير : ريصير ك ، م .

 <sup>(</sup>٧) الأرل : ماقطة من م .

<sup>(</sup>٩) كا إذا : و إذا ك ؛ فإذام .

<sup>(</sup>١٠) يتمثل : تمثل ك .

<sup>(</sup>١٤) انتقل انتقل : انتقل م .

<sup>(</sup>١٥) ررأى ؛ + به د ، ك | جزاه : جزه ك .

<sup>(</sup>١٦) فتخيل : فيتخيل ك ، م || وكذلك : ولذلك ك || قالوا : وقالوا ذ .

فمن هذا نحكم ونقول إن الناظر في المرآة بتخيل له في المرآة أنه برى صورته وليس كذلك ، بل الشماع إذا لاقى المرآة فأدركها كر منعكسا فلاقى صورة الناظر فأدركها ، فإذا رأى المرآة ونفسه في سمت واحد من مخرج الحط الشماعي يتخبل أن أحدهما في الآخر . قالوا : والدليل على أن ذلك ليس منطبعا في المرآة أنه يرى المرثى في المرآة بحيث لا يشك أنه ليس في سطح المرآة ، ، وإنما هو كالغائر فيه والبعيد عنه. وهذا البعد لا يخلو إما أن يكون بعدا في غور المرآة ، وليس للمرآة ذلك الغور ، ولا أيضا إن كان لها ذلك الغور كانت المرآة مما يرى ما يتشبح في باطنها ، فيتى أن يكون ذلك البعد بعدا في خلاف جهة غوره فيكون بالحقيقة إنما أدرك الشيء بذلك البعد من المرآة ، فلا يكون قد انطبع شبحه في المرآة .

فيلزمنا أول شيء أن نبطل المذهبين الأولين ، فنثبت صحة مذَّبنا ودو الثالث ، ثم نكر على هذه الشبه فنحلها فنقول : إن الشيء الحارج من البصر لا يخلو إما أن يكون شيئا مّا قائم الذات ذا وضع ، فيكون جوهرا جسانيا ؛ وإما أن يكون شيئا لا قوام له بذانه وإنما يقوم بالشيء المشف الذى ببن البصر والمبصر . ومثل هذا الشيء فلا يجوز أن يقال له بالحقيقة : إنه خارج من ١٥ البصر ، ولكن يجب أن يقال : إنه انفعال الهواء من البصر ، وبكون الهواء بذلك الانفعال معينا في الإبصار . وذلك على وجهبن : إما على سببل إعانة الواسطة ، وإما على سبيل إعانة الآلة .

وقبل الشروع في التفصيل ، فإني أحكم حكم كايا أن الإبصار ليس يكون باستحالة من الهواء إلى حالة تعين البصر البَّنة ، وذلك لأن تلك الحالة لا محالة ٢٠ تكون هيئة في الهواء ليست معنى إضافيا بحسب ناظر درن ناظر . فإنا لانمنع وجود هذا القسم ، بل نقول لابد منه ، ولابد من إضافة تحدث للهواء مع الناظر

١.

<sup>(</sup>١) هذا: +ماد، ك،م | يتخيل: يتبثلم.

<sup>(</sup>٢) فأدركها : فأدركه د .

<sup>(</sup>٣) فأدركها : فأدركه د .

<sup>( ؛ )</sup> يتخيل : تخيل ف || قالوا : قال د ، ف ، ك.

<sup>(</sup>٧) ذلك (الاول): ماقطة من م || الغور: البعد ك.

<sup>(</sup>١٢) الشبه: الشبهة ك.

<sup>(</sup>١٣) ما : ساقطة من ف ال فيكون : ويكون د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٠) البصر : المبصر م.

<sup>(</sup>۲۱) دون ناظر : ماقطة من م .

عند نظره بتلك الإضافة يكون الإبصار وإثما نمنع وجود حالة وهيئة قارة في نفس الهواء وذاته يصير بها الهواء ذا كيفية أو صفة في نفسه وإن كانت لاتدوم له ولاتوجد عند مفارقة الفاعل الموجد لأن مثل هذه الهيئة لايكون له بالقياس إلى بصر دون بصر ، بل يكون موجودا له عند كل شيء ، كما أن الأبيض ايس أبيض بالةياس إلى شيء دون شيء ، بل هو أبيض بذاته وأبيض عند كل شيء وإن كان لا يبتى أبيض مع زوال السبب المبيض. ثم لايحلو إما أن تكون تلك الهيئة نقبل الشدة والضعف فنكون أضعف وأقوى ، أو تكون على القدر واحد . فإن كان على قدر واحد فلا يخلو إما أن تكون العلة الموجبة تقبل الأشد والأنقص أو لاتقبل . فإن كانت طبيعة العلة تقبل الأشد والأنقص وتلك الطبيعة للباتها تكون علة ، فيجب أن يتبعها المعلول في قبول الأشد والأنقص . فإنه من الحال أن يفعل الضعيف المعلى الذي يفعل القوى نفسه إذا كانت قوته وضعفه أمرا في طبعة الشيء ما هي علة . فيجب من ذلك أن القوى الميصرة الفاعلة في الهواء إذا كُثرت وازدحمت ، كان حدوث هذه الحالة والهيئة في الهواء أقوى وأن يكون قوى البصر أشد في إحالة الهواء إلى هذه الهيئة من ضميف البصر ، وخصوصا وليس هذا من باب ما لايقبل الأشد والأضعف لأنه من باب القوى والحالات في القوى . ولا تكون قوتها كما ذكرنا بقياس بصر دون بصم ، بل بنفسها كما قلنا . فيجب أن يكون ضعفاء الإبصار إذا اجتمعوا رأو أقوى وإذا تفرقوا رأوا أضعف. وأن ضعيف البصر إذا تعد بجنب قوى البصر رأى أشد. وذلك لأن الهواء يستحيل إلى تاك الهيئة كيف كازت باجماع العالي الكثيرة والقوية استحالة أشد ، فيكون أداؤه الصورة ومعونته في الإبصار أقوى ، وإن كان ضُعف نفس البصر يزيد خالا في ذلك . فاجهاع الضَّامفين معا ليس كحصول ضُمف واحد ، كما أن ضعيف البصر لايستوى حال إبصاره في الهواء الكدر

<sup>(</sup>٣) الموجه: أو توجه د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٧-٨) واحد ... قدر : ماقطة من م .

<sup>(</sup>١٣) الحالة : الآلة م إل قوى : القوى م .

<sup>(14)</sup> البصر : المبصر (الاولى) م | أن : ساقطة من د | ضعيف : الضعيف م .

<sup>(</sup>١٥) وليس: + في م.

<sup>(</sup>١٧) ضعفاء : الضعفاء م .

<sup>(</sup>۱۸) ضميف : الضميف م 🛘 قرى : القرى م .

<sup>(</sup>٢٠) في الإيصار : للإيصار م .

<sup>(</sup>٢١) ضعف : أضعف م || الضعفين : الضيفين ف ، م || كحصول : لحصول ،

<sup>(</sup>٢٢) ضمف : ضميف ف | ضنيف : الضميف م .

والهواء الصافى ، لأن الضعيف إذا وجد معونة من خارج كان لامحالة أقوى فملا. ثم نحن نشاهد ضعيف البصر لا يزيده اقتران أقوياء البصر به ، أو اجماع كثرة ضعفاء البصر معه شيئا في إبصاره . فبين أن المقدم باطل .

وانعد إلى التفصيل الذي فارقناه فنقول : إنه لا مخلو الهواء حينئذ إما أن يكون T له ، وإما أن بكون واسطة . فإن كان آلة فإما أن تكون حساسة ، وإما أن تكون • مؤدية . ومحال أن يقول قائل : إن الهواء قد استحال حساسا حيى أنه محس الكواكب ورؤدي ماأحسه إلى البصر . ثم ليس كل مانبصره يلامسه الهواء ، فإنا قد نرى الكواكب الثابتة والهواء لايلامسها . وما أقبح بنا أن نقول : إن الأفلاك البي في الوسط أيضا تنفعل عن بصرنا وتصير آلة له كما يصير الهواء آلة له ، فإن هذا مما لايقبله عاقل محصل. أو نقول: إن الضوء جسم مبثوث فى الهواء ، والفلك ١٠ يتحد بأبصارنا ويصير آلة لها ، فإن ساعدنا على هذا القبيع فيجب أن لانرى كلية جسم الكواكب بعد تسليمنا باطلا آخر و دو أن في الفلك مساما ، وذلك لأنه لا تبلغ مسامها أن تكون أكثر من نصف جرمها . فيجب أن تكون الكواكب المنظور إليها إنما ترى منها أجزاء ولاترى أجزاء ، ثم ما أشد قوة إبصارنا حتى تحبل الهواء كله والضياء المبثوث في أجسام الأفلاك بزعمهم إلى قوة حساسة ١٠ أو أية قوة شئت . ثم الهواء والضوء ليسا متصلين ببصر دون بصر، فلم يؤديان مايحسانه إلى بصر دون بصر. فإن كان من شرط البصر الذي يرى أن يقع في مسامنة المرثى حتى يؤدي حينهذ الهواء إليه ما أحس، فليس إحساس الهواء بعلة لوصول المحسوسات إلى النفس ، ولكن و قوع البصر من المبصر على نسبة و توسط الهواء بينهما . فإن كان الهواء يحس بنفسه ويؤدى أيضًا فما علينا من إحساسه في نفسه ، بل إنما المنتفع به ٢٠ في أن نحس نحن تأديته المرئبي إلينا . ولا نبالي أنه يحس في نفسه أو لا يحس في نفسه ، اللهم إلا أن يجعل إحساسه لإحساسنا ، فيكون الهواء والفلك كله يحس لأجلنا . وأما إذا لم يجعل ذلك آلة ، بل واسطة تنفعل أولا من البصر ثم يستتم كونها و اسطة ،

<sup>(</sup>٩) له (الأولى) : ساقطة من ك | له (النانية) : ساقطة من د ، ك .

<sup>(</sup>١١) يتحد : يتخذ م .

<sup>(</sup>١٢) أي الفلك : الفلك م || مساما : مسام ف ، م .

<sup>(</sup>۱۳) جرمها: جزه منهام.

<sup>(</sup>١٤) الكواكب: الكوكبد، ف | إليها د،ف، م || منها : متاد،ف،م.

<sup>(</sup>۱۷) کان : کانت م.

فبالحرى أن نتأمل أنه أى انفعال ينفعل حتى يؤدى ؟ أبأن تقبل من البصر قوة حياة وهو أسطقس بسيط، هذا لا يمكن . أو يصير بالبصر شافا بالفعل . فالشمس أقوى من البصر في تصييره شافا بالفعل وأكنى ، فليت شعرى ماذا يفعل البصر بهذا الهواء . وإن كان البصر يسخنه ، فيجب إذا برد الهواء أن يمنع الإبصار ، وكذلك الحال في باقى الأضداد . وبلديع الأضداد التي يستحيل بها الهواء أسباب غير البصر إن انفقت كفت الحاجة إلى إحالة البصر وإن انفق أضدادها لم تغن إحالة البصر أو عساه لايحدث المفافا و لاكيفية ذات ضد من المعلومات ، بل يحدث خاصية غير منطوق بها ، فكيف عرفها أصحاب هذا المذهب ، ومن أين توصلوا إليها . أما نحن فقد قدمنا منطوق بها أوغير منطوق بها . وبعد ذلك فإنا نظن أن المواء إذا كانشفافا بالفعل وكانت منطوق بها أوغير منطوق بها . وبعد ذلك فإنا نظن أن المواء إذا كانشفافا بالفعل وكان البصر سليما ، لم يحتج إلى وجود شيء آخر في حصول الإبصار .

ولنضع الآن أن الخارج جوهر جسمانى شعاعى كما يميل إليه الأكثر منهم فنقول: حينلذ إن أحواله لا تخلو عن أربعة أقسام: إما أن يكون متصلا بكل المبصر و غير منفصل عن المبصر، وإما أن يكون متصلا بكل المبصر و أما أن يكون متصلا ببعض المبصر دون بعض كيف كان حاله مع المبصر، وإما أن يكون خارجا عن المبصر وغيره متصل بالمبصر. فأما القسم الأول فإنه عال جدا، أعنى أن غرج من البصر جسم متصل علا نصف العالم ويلاقى الأجسام السماوية، ثم كما يطبق الجفن يعود إليه، ثم يفتح فيخرج آخر مثله، أو كما يطبق تعود الجملة إليه، ثم كما يفتح مرة أخرى غرج عنها، حتى كأنها واقفة

<sup>(</sup>٢) أسطتس : استقص م .

<sup>(</sup>٣) بالفعل : ساقطة من ك ، م ∥ فليت : وليت م .

<sup>( 1 )</sup> وإن : فإذت . (١٠) كانت : كان م .

<sup>(</sup>١٤) الأكثر : الأكبر م .

<sup>(</sup>١٨) بالمبصر : ساقطة من م | فأما : وأما د ، ف ، ك .

<sup>(</sup>١٩) يملأنست : بما يست م .

<sup>(</sup>٢٠) يمود إليه : نيمود إليه ك ؛ ساقطة من د || فيخرج : يخرج د .

<sup>(</sup>٢١) أو كما : وكما كيام مم كما مم ال عنها: عنه ف ال حتى: ساقطة منم | كأنها واقفة: كأنه واقف ف.

على نية المغمض . ثم كيف لايرى الشيء البعيد بشكله وعظمه إن كانت الرؤية بوصوله إليه وملامسته إياه . فإن العظم أولى بأن يدرك بالملامسة بتمامه من اللون ، لأن الشعاع ربما تفرق و تهلهل فرأى اللون كما يرى الحلط من اللون ، وأما القدر فير اه حين لذكما يرى الحلط من المقدار والحلط من المقدار الجسماني ، وإن كان متخلخلا كأنه مركب من مقدار جسماني و من لاشيء أو لا جم لاينقص من عظم كليته ولا تنفعهم الزاوية الى عند البصر إنما ينفع ذلك أصحاب الأشباح إذ يقولون : إن الشبح يقم على القطع الواقع في المخروط الموهوم عند سطح الجليدية الذي رأسه في داخل . فإن كانت الزاوية أكبر لأن الشيء أقرب كان القطع أعظم ، وإن كانت الزاوية أصغر لأن الشيء أقرب كان القطع أصغر والشبح الذي فيه أصغر . وأما على مذهب من مجمل المبصر ملموسا . القطع أصغر والشبح الذي فيه أصغر . وأما على مذهب من مجمل المبصر ملموسا . المقطع أصغر والشبح الذي فيه أصغر . وأما على مذهب من مجمل المبصر ملموسا . المقطع أصغر والشبح الذي فيه أصغر . وأما على مذهب من مجمل المبصر ملموسا . المقطع أصغر والشبح الذي فيه أصغر . وأما على مذهب من مجمل المبصر ملموسا . المقطع أصغر والشبح الذي فيه أصغر . وأما على مذهب من مجمل المبصر ملموسا . المقطع أصغر والشبح الذي فيه أصغر . وأما على مذهب من مجمل المبصر ملموسا . المقطع أصغر والشبح الذي فيه أصغر . وأما على مذهب من مجمل المبصر ملموسا . المناب ا

وأما القسم الثانى فهو أظهر بعدا واستحالة ، و هو أن يكون ذلك الخارج يقارق المبصر و يمضى إلى الفرقدين ويلمسهما ولا وصلة يينه وبين المبصر فيحس المبصر بما أحس هو ، ويكون كمن يقول : إن لا مسا يقدر أن يلمس بيد مقطوعة وأن الحية يقأدى إلى بدنها مايلمسه ذنها المقطوع المفصول عنها وقد بقى وفيه الحس ، إلا أن يقال إنه أحال المتوسط وحمله رسالة إلى المبصر فيكون الهواء مؤديا مستحيلا معا ، وقد قلنا على هذا مافيه كفاية . وإن كان متصلا ببعض المبصر وجب أن لايراه كله ، بل مايلاقيه منه فقط . فإن جعل الهواء وستحيلا إلى طبيعته وصار معه كشىء واحد فما الذي يقال في الفلك ؛ إذا أبصرناه ، أثرى الفلك يستحيل وصار معه كشىء واحد حتى يلاقى أيضا إلى طبيعته ذلك الشعاع الخارج و يصير حساسا معه كشىء واحد حتى يلاقى . .

<sup>(</sup>١) إن: وإن م.

 <sup>(</sup>٢)بوموله : بوصله ، ف ، م || إياه : + إذا كان م || العظم : العظيم .

<sup>(</sup>٣) وتبلهل : محلحل ك | افرأى : ورأى ك ، م .

<sup>(</sup>٤) نيراه: فرآه ك.

<sup>( • )</sup> وإن : فإن ك ، م || ومن لا شيء أولا جسم : ولا من شيء ولاجسم م .

<sup>(</sup>٦) كليه : كلية ك | البصر : ماقطة من م .

<sup>(</sup>١٣) ويلسما : ويلسما د ، ك .

<sup>(</sup>١٨) فقط : ماقطة من م | الحواء : ماقطة من د ، ك ، م .

بعيد جدًا . ثم قد قلنا في فساد هذه الاستحالة ماقلنا . فإن قالوا : إن الهواء المشف ليس بتحد به كشيء واحد ولكن يستحيل إلى طبيعة مؤدية ، فما يلاقيه الشعاع بدرکه الشعاع ، ومالا يلافيه يؤدى إليه الهواء صورة، باستحالة عرضت له . فأول جواب ذلك أن الهواء لم لايستحيل عن الحدقة وحدها ويؤدى إليها إنكان من شأنه الأداء فلا يحتاج إلى جسم خارج . وأما ثانيا فقد فرغنا من بيان استحالة هذه الاستحالات . وأما ثالثا فإن الهواء المتوسط بن خطين خارجن بجب أن يؤدى إنكل خط منهما ما يؤدى إلى الآخر فيكون آخر الأمر قد تأدى إلى جملة الشعاع من جملة الهواء المتخلل للخطوط صورة المحسوس مرتن أو مرارا ، فيجب أنه يرى المحسوس مرتبن أو مرارا ، خصوصا إن كان على مافى بعض مذاهب القوم من أن الخطوط لاتدرك بنفسها ، بل مما يؤدى إيها الهواء . ثم إن كان الأداء إنى الحدَّة من الجميع أعنى الخطوط والهواء معا فالهواء مؤد للأشباح على مثل ماقال المعلم الأول . ومن عرف أن لاخلاء وأن أجرام الأفلاك مصمتة لافرج فيها ولافطور عرف أن ذلك مستحيل لا ممكن وأنه لا يمكن أن ينفذ فيها هذا الخارج، بل كيف ينفذ هذا الشعاع في الماء إن لم يكن فيه خلاء حتى يلا في جميع الأرض تحته ويراه وهو متصل ، والماء لا يربو حجمه لما خالطه منه . وإنكان هناك خلاء ، فكم يكون متدار تلك الفرج الخلائية التي تكون في الماء مع ثقل الماء ونزوله في الفرج وملثه إياءًا . فيرى أن الماء فرج كله أو أكثره أومناصفه حتى يمكن الخارج أن ينفذ فيه إلى جميع مافى قعر الماء ويلاقيه و مماسه وهو غير منقطم عن البصر، وإن انقطع فللك أعجب

وإن قال قائل : إنا نرى الشيءُ القليل ينفذ في الماء الكثير حتى يستولى على

<sup>(</sup>١) جدا : ماقطة من د ، ف ، م || قد : ماقطة من م || فإن : وإن ك ، م .

<sup>(</sup> ٥ ) فرغنا : عرفنام || من : عن د ، ف ، ك .

<sup>(</sup>١) فإن : فلأن ك .

<sup>(</sup>٧) فيكون : فيكن ك | أدى : تؤدى ك .

 <sup>(</sup>A) المخطوط : المطوط م .

<sup>(</sup>٩) عصوما : رخصوما ك.

<sup>(</sup>۱۰) العاد الد.

<sup>(</sup>۱۲) دمل د من م

<sup>(</sup>۱۸) مِكُن يكون م | نيه ماقطة

كليته مثل الزعفران يصبغ قليله كثيرا من الماء . فنقول : إن انصباغ الماء الكنبر بالزعفران القايل لايخلو من وجهن : إما أن يكون الصبغ الحادث في الماء غير موجود إلا في الأجزَّاء الزعفرانية وأجزاء الماء محالها ، وإمَّا أن تكون أجزاء الماء استحالت أيضًا في نفسها إلى الصبغ كما تستحيل إلى الحر والبرد والرائحة . لاأن جوهرا داخلها ، إما استحالة إلى صبغ حقيقي و إما استحالة إلى صبغ خيالي ، أعنى بالحيالي . كما ترى على سطح الماء شبح شيء يلقى فيه غير محاذ البصر ، وكما يتخيل من الماء أنه على لون إنائه ، و ذلك مما إذا كثر وعم أرى جميع وجه الماءُ بذلك الصبغ و دو فيه قلبل . فإن كان هذا الانصباغ على مُقتضى القسم الأخير فلامنفعة لهذا الاعتراض في الغرض ، لأن الماء يكون قد استحال أو تشبح لأن الصبغ القليل نفذ في كله ، وقد يستحيل كثير المقدار من كثير القوة قليل المقدار .وبالحملة ١٠ إن كان حال الهواء في استبحالته عن الأشعة هذه الحال ، عرض ما سلف منا منعه ، ووجب أن تكون الأشعة إذا كثرت جدا ازداد الهواء استحالة نافعة في الإبصار . وإن كان على سبيل التأدية دون الاستحالة وطبيعة الهواء مؤدية المُشباح إلى القوابل فليؤد أيضًا إلى الإبصار . وإن لم يكن على مقتضى القسم الثاني ، بل على سبيل القسم الأول، فإنا لا مكننا أن نشك في أن الماء متجزى بين أجزاء الزعفران ١٠ والزعفران منجزيٌّ بن أجزاء الماء ،وأن أجزاء الماء لامحالة أعظم حجما من أجراء الزعفران ، وأن بن كل جزئن من أجزاء الزعفران متواليين مياها صرفة ، وأن هذه المياه الصرفة في أكثر المواضع الني بين جرئي الزعفران أعظم كثيرا من أجزاء الزعفران ، حتى تكون نسبة الأجزاء إلى الأجزاء إذا أخذت واحدًا إلى الآخر كنسبة

<sup>(</sup>١) الزمفران: + أن د، ك.

<sup>(</sup>٣) بمالما : تخالطها ك .

<sup>(</sup>٦) شيء: ماقطة من م || يلتى : ملتى م .

<sup>(</sup>٨) الأخير : الآخر ، د ، ك م .

<sup>(</sup>٩) الاعتراض : الإعراض م أ لأن : لا أن م .

<sup>(</sup>۱۲) منه : مينه د .

<sup>(</sup>١٣) وطبيعة : فطبيعة ك ، م .

<sup>(</sup>١٤) فليؤد : رليؤد 🗠 .

<sup>(</sup>١٠) فإنا : فإنه ك .

<sup>(</sup>١٧) مياها صرفة : مياه صرفه د ؛ ماه صرف ك ؛ ماه أصرفام .

<sup>(</sup>۱۸) کثیرا : جزمام .

<sup>(</sup>١٩) إذا : ماقطة من د | أخلت . . . الآخر : ماقطة من د .

الكل إلى الكل. فإذا كان كذلك كانت مقادير أجر اءالز عفر ان صغارا ولم يجز أن تستولى على الماء كله ، فما كان ينبغي أن ينصبغ الماء بالكلية، بل هذا الوجه باطل وإنما يرى الماء مصبوغا كله لأحد الأمرين: إما لأن كل واحدمن أجزاء الماء وأجزاء الزعفران من الصغر تحيث لايدركه الحس متميزا ، وذلك لا يمنع أن بكون أحدهما أكثر كثيرا جدا من الآخر لأنالجسم ينقدم إلى غير النهاية فيمكن أن يكون جزء من الماء هو ألف ضعف جزء من الزعفران وهو مع ذلك في الصغر محيث لا نحس مفردا . فإذا كان كذلك ، لم يكد البصر يفرق بن أجزاء الزعفران وبن أجزاء المء فيرى منهما صبغا واحدا شائعا بين الأحمر والشاف ، فهذا وجه . وإما أن تكون الأجراء المحسوسة من الزعفران ليست على أوضاع متسامة متوازية ، بل إذا حصل بن جزئهن من ترتيب محال جزء من الماء محسوس القدر ، فإن أجزاء أخرى من تحت تقع مواقع لو رفعت لفطت سطحامع الأول، فيكون بعضها يرى لأنه في السطح الأعلى، وبعضها يرسل شبحها إلى السطح الأعلى ، فتتوافى الأشباح بصبغواحد إذا الماء يؤدى لونكل واحد منها لإثنافه ، فيرى الجميع متصلا في سطح واحد ، ويتخيل مستوليا على الماء ولايكون . ويصمح هذا القول قلة مايرى من الصبغ في الرقيق الذي لائحن له ، وكثرة مايري في الكثيف العميق ، وإن كانت النسبة متشاسمة ، فكانت نسبة الزعفران الذي في الرقيق إلى الرقيق كنسبة الزعفران الذي في العميق إلى العميق فعلى هذين الوجهين يمكن أن يستولى القليل على الكثير . وأما في الحقيقة فإن القليل لا يستولى على الكثير بالكمية ، بل عسى بالكيفية المحيلة هذا. وأما إن جعاوا الخارج

<sup>(</sup>١) ولم : فلم ك.

<sup>(</sup>٢) فإ: فلام | الله: + أى ك.

<sup>(</sup>١) بحيث : حيث ك.

<sup>( • )</sup> الجسم : الأجسام د || النهاية : نهاية م || فيمكن : يمكن م || الماء : الهواء م

<sup>(</sup>١) جزو من : من جزو ك ؛ جزو م .

<sup>(</sup>٨) مينا: منفام.

 <sup>(</sup>٩) أرضاع : + متشاجة ك

<sup>(</sup>١٠) بحال : عال م ؛ ساتطة من ن .

<sup>(</sup>١١) رفعت : وقعت م | لنطت : لنطت ك .

<sup>(</sup>١٤) القول : القسم د || الصبغ : المصبغ ك.

<sup>(</sup>۱۵) فكانت : فكان د ، م ؛ ركان ف .

<sup>(</sup>۱۸) الكثير: الكبيرم.

ينفذ قليل نفوذ فى الهواء ولابتصل بالمبصر ، ثم الهواء البعيد يؤدى إليه وبؤدى هو إلى المبصر فإما أن يؤدى إليه الهواء لإشفافه فقط من غير استحالة ، فلم لا يؤدى إلى الحدقة فيكنى ذلك مؤنة خروج الروح إلى الهواء وتعرضه للآفات ، وإن كان بالاستحالة فقد قيل فى ذلك ما قيل ثم لم لايستحيل من الحدقة من غير حاجة إلى الروح.

<sup>(</sup>٢) الميمر : اليمر د | يؤدى : + إليه ف ، د

<sup>( \$ )</sup> فقه : رقدم || ما قبل: ما قد قبل ك || من (الأولى) : ي ك .

# الفصل السادس في إبطال مذاهبهم مدالأشياء المقولة فى مذاهبهم

ولنقبل الآن على عد بعض المحالات التي تلزمهم بحسب أوضاعهم . فمن ذلك وضعهم أن أجزاء الخارج عن البصر تنكس عن الأجسام إلى أجسام أخرى، فإذا رأت جسما العكست عنه إلى جسم آخر فرأته ورأت ذلك الجسم الآخر المنعكس إليه ، مثلا لما وصلت إلى المرآة رأت المرآة ، ثم الم انعكست عن عن المرآة إلى جسم آخر رأته أيضا معا ، فيكون شيء واحد رأى شيئين معا ، فيتخيل أن أحد الشيئين يراه في الآخر وبلزم وضعهم هذا مباحث عليم .

من ذلك أن انعكاس هذا الشعاع هو عن الصلب أو عن الأملس أو عن مجتمعهما، لكن هذا المكس مم قد يرونه يقع عن أملس غير صلب مثل الماء فليست الصلابة هي الشرط، فيبقى أن يكون السبب فيه هو الملاسة . فإذا كانالسبب فيه هو الملاسة ، فلا يخلوإما أن يكفى للملك أى سطح أملس اتفى، أو يحتاج إلى سطح متصل الأجزاء أملس : فإن كان الشرط هو القسم النانى لم يجز أن ينعكس عن الماء ، لأنه لا اتصال لسطحه عندهم لكثرة المسام التى يضعونها فيه التى بسبها يمكن أن يرى ماوراه بالتمام ، وإن عندهم لكثرة المسام الاتصال فيجب أن يوجد هذا العكس عن جميع الأجرام وإن كان ليس من شرطه الاتصال فيجب أن يوجد هذا العكس عن جميع الأجرام وإن كانتخشنة، لأن سبب الحشونة الزاوية أومايشه الزاوية مما يتقعر عن الحدية . ولابه

(۱۰) فليست : فليس د ، ف ، ك .

<sup>(</sup>١) القصل السادس: قصل ٦ ف.

<sup>(</sup>٣) الآن : سائطة من م .

<sup>( ؛ )</sup> عن : عل د ؛ من ك | الأجسام : أجسام ف .

<sup>(</sup>ه) آخر : ساقطة من د ، ف ، م .

<sup>(</sup>٦) ثم لما : وربما م .

<sup>(</sup>٧) رأى: يرى ك، م.

<sup>(</sup>١١) هي : هرد ، ف ، ك | فيبق : بل بق ك ؛ فيق د ، ف | هو : ماقطة من م ،

<sup>(</sup>١٤) يضمونها : يصفونها ك .

ف كل ذي زاوية من سطح لبست فيه زاوية فيكون أملس ، وإلا لذهبت الزوايا إلى غير النهاية أو انتهت قسمة من السطح إلى أجزاء ليست بسطوح ، وكلاهما محال. فإذن كل جرم مؤلف السطح من سطوح ملس ، فيجب أن يكون عن كل سطح منها عكس ، أويقال أمران : أحدهما أن السطوح الصغار لاينعكس عنها الشعاع ، والثاني أن السطوح المختلفة الوضع ينعكس عنها الشعاع إلى جهات شي فيتشذب المنعكس . و لاينال شيئًا لعدم الاجتماع . فأما القسم الأول فباطل ، فإن من المعاوم أنه إنكان يخرج من البصر جسم حتى ينتشر في نصف كرة العالم دفعة أنه يكون عند الحروج في غاية تصغر الأجزاء وتشتتها ، وأنه إذا انعكس فإنما يلاق كل جزء صغير منه ، وكل طرف خط دقيق منه لامحالة جزءا مساويا له وينعكس عنه ولاينفع ولايضر فى ذلك ماوراءه ، عسى أن اتفق أن كان السطح الأملس الذى يلاقيه أصغر منه لم ١٠ ينعكس عنه . لكنا إذا تأملنا لم نجد هذا المعنى هو السبب والشرط في منع الانعكاس فى الأشياء الموجودة عندنا لأنه قد يتفق أن يكون شيء خشن نعام يقينا أن لأجزائه التي لها سطوح ماس مقدارا مالا نشاك في أنه أعظم من مقدار أطراف الشعاعات الحارجة ومع ذلك لاتنعكس عنها . وهذا مثل الزجاج المدقوق والملح الجريش والبلور الجريش الذى نعلم أن سطوح أجرائه ماس وليس بغاية الصغر حتى تكون ١٠ أصغر من أجزاء الشعاع الخارج ، وإذا اجتمعت لم ينعكس عنها الشعاع ، بل ولا من أشياء أكبر من ذلك أيضا . ثم من البعيد أن تقبل الأجرام الكثيفة الأرضية تجزيتا إلى أجزا أصغر من الأجزاء التي يقبل إليها الجسم الشعاعي التجزى ، حتى يوجد جزء للكنيف أصغر مما يتقسم اللطيف إلى مثله. ثم إن كان علة المكس عن الأماس عدمه المنفذ وهناك حفز من ورائه ، فذلك موجود للخشن . وإن كان لاحافز من وراثه ، ٣.

<sup>(</sup>٣) مؤلف: فمؤلف د ، ف ، ك .

<sup>(</sup> a-t ) لا ينمكس . . . . السطوح : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٦) فأما : وأما ف || إن : ساقطة من م .

<sup>(</sup> ٨ ) منه : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٩) مساويا : متساويا م . (١٥) وليس : وليست ف .

<sup>(</sup>١٦) اجتمت : جمعت م .

<sup>(</sup>۱۷) أكبر : أكثر م

<sup>(</sup>١٧) تجزيتا : تجزؤا د ؛ تجزيا ف ، تجرما م .

<sup>(</sup>۱۸) الاجزى : المتجزى ك .

<sup>(</sup>١٩) عدمه ; مدم ك.

ولاعدم منفذ فايس بجب أن ينعكس عن شيء ، فإن الجسم لاتكون له بالطبع حركات محنافة . بل بالقسر . و أنت تعلم أنه إذا كان المضيء قد أماله بالطبع فلا ينعطف الا بالقسر . ثم الملاسة ليست من الهيئات الفاعلة في الأجسام فتغير طبيعة مايلاقيها ، ولا هي من القوى الدافعة عن أجسامها شيئا حتى تقسر الأجسام لي التبعيد عنها ، ولو كانت الملاسة علة لتبعيد الجسم عن الجسم لكانت تبعد ما بينهما وإن تماست على أي وضع كان ، ولكان بجب أن ينعكس البصر عن المرآة الي يلاهمها الشعاع الحارج مخطوطا عليها لا إذا لاقاها بالطرف فقط . وإن كان السبب في الانهكاس هو الحفز من خلف أو النبوكما يعرض للكرة ، وجب أن ينعكس عن كل صلب لامنفذ فيه وإن لم يكن أملس . وأما على مذهب أصحاب ينعكس عن كل صلب لامنفذ فيه وإن الم يكن أملس . وأما على مذهب أصحاب الأشباح فلذلك وجه ، وهو أنهم بجعلون الملاشة علة لتأدية الشبع ، وكل ملاسة عظمت أصغر من أن عبزها البصر ، فلا تحس . فإن الجرم الخشن تختلط فيه الظلمة بالنور أصغر من أن عبزها البصر ، فلا تحس . فإن الجرم الخشن تختلط فيه الظلمة بالنور فيظلم كل غور ، ويكون كل نتو أصخر من أن يؤدى شبحا عيزه الحس ولو كان منطلا لم يعرض ذلك . فأما أصحاب العكس فهذا الصغر ليس بعذر لم في عدم العكس عنه .

و أما إن لم بجعلوا العلة الصغر ، بل التشذب فإن هذا التشنب موجود أيضا عن المرايا المشكلة أشكالا ينعكس عنها الشعاع إلى نصف كرة العالم بالتمام مما يعلم فى فى علم المرايا . وعسى أن لايكون المكس عن الخشن يبلغ فى تشذيبه الشعاع ما تباغه تلك المرايا ، بل ربما تراكمت خطوط منه على نقطة واحدة ، فهذا أحد المباحث .

<sup>(</sup>٢) المضيء: مضيء د | أماله: ماله م.

<sup>(</sup>٣) الملاسة: الملاسةم.

<sup>( • )</sup> الملامة : الملامة م | الكانت : لكان م .

<sup>( ^ )</sup> الحفز : الحفر م .

<sup>(</sup>١٠) الملامة : الملامة م ال ملامة : ملامة م .

<sup>(</sup>١٤) فأما : وأما ف .

<sup>(</sup>١٦) التشلب فإن هذا : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۸) تشلیه : تشلبه ك .

<sup>(</sup>١٩) تراكت : تزاحمت م || فهذا : وهذا م .

والبحث الثانى أنه ينعكس عن الماء وقتا وينفذ تحته وقتا وكذلك عن البلور ، فبجب إذن أن يدخل فى أحد الأمرين نقصان عن الآخر إما أن يكون المبصر تحت الماء لايرى صحيحا ، بل ترى منه نقط عند الحس متفرقة لاصورة كاملة ، أو المنعكس إليه لايرى بالنمام ، بل ترى منه نقط عند الحس متفرقة لاصورة كاملة وإن رؤى أحدهما أنم رؤى الآخر بحسبه أنقص ، وليس الأمركذلك .

والبحث النالث هو أن المنعكس عن الثبيء الذي قد فارقه وواصل غيره ثم ترى به صورتهما معا لايخلو إما أن تكون مفارة، الشعاع المنعكس لاتوجب انسلاخ صورة المحسوس عن الشعاع أو توجب . فإن كانت لاتوجب فكيف لانرى ماأعر ضنا عنه وفارقه الشعاع ، فإنا لا نعرف هناك علة إلا أن الشعاع استبدل به موقعاً غيره . وإن كانت المفارقة توجب انسلاخ تلك الصورة عنه فني الوقت الواحدكيف ترى ١٠ المرآة والصورة معا ، فإن كان القائم على المرآة من الشعاع يرى صورة المرآة والزائل عنه إلى شيء آخر برى صورة ذلك الشيء، فقد احتص بكل واحد من المبصرين جزء من الشعاع فيجب أن لا يريا معا ، كما أن الشعاع الواقع على زيد والشماع الواقع على عمرو فى فتح واحد من العين معا لايوجب أن يتخيل المرثى من زيد مخالطا للمرئي من عمرو . فإن قيل : إن السبب فيه أن ذلك الشعاع يؤدي . . الصورة من طريق ذلك الخط إلى النفس فيكون خط واحد يؤدمهما معا وما تأدى من خط واحد رؤى واحدا في الوضع . قيل : أما أولا فقد أبطلت مُذهبك ومنعت أن يكون الحط الخارج مبصرامن خارج ، بل مؤديا ؛ وأما ثانيا فإنه ليس يمتنع أن نخرج خط ثان يلاقى الخط المنعكس ويتصل به ، فإن كان إنما يؤدى بما يتصل به من الخطوط ثم تحس القوة التي في العين لا الخارجة ، فحينتذ كان بجب أن يرى الشيء ٢٠ من الخطين معا فترى الصورة مع صورة المرآة ومع غير تلك الصورة ، وكان بجب أن يتفق مرارا أن يرى الذيء متضاهفا لابسب في اليصر ولكن لاتصال خطوط شتى بصرية بخط واحد ، وهذا مما لايكون ولا يتفق ، فإنا إنما عكننا أن نرى الشيء في المرآة

انه: + كيف ف.

<sup>(</sup>٣) نقط: فقطم.

<sup>( • )</sup> رؤی أسدها أتم رؤی ؛ رأی أسدها أتم رأی د ، ك ، م .

<sup>(</sup> ٨ ) كانت : كان د ، ك ، م . (١٢ ) عنه : عنها ف .

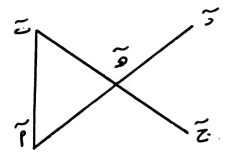
<sup>(</sup>۱۲–۱۲) زید . . . عل : ساقطة من م . (۱۲) تأدی : یؤدی ك .

<sup>(</sup>۱۷) دوی : پر ی ك || الوضع : الموضع د ، ك .

<sup>(</sup>١٩) ثان: بأنم ؛ + بأن ك.

<sup>(</sup>٢٣) فإنا : فأماك .

ونراه وحده إذا كان مقابلاً للبصر ، وأما إذا لم يكن مقابلاً فإنا نراه فى المرآة فقط . فليكن على أصلهم آ نقطة البصر و ب موضع المرآة وليكن خط آب خرج من البصر ثم انعكس إلى جسم عندج وليخرج خط آخر وهو آ د ويقطع خط ب ج على ه م



ويتصل به هناك . فأقول : يجب على أصولم أن يكون شبح د يرى مع شبح ج وب وب وبرى شبح ج من طرق و وب وخطى و آ و ب آ . و ذلك لأن أجراء هذه الخطوط الخارجة من الأبصار إما أن تكون متصلة وإما أن تكون متماسة ، فإن كانت متصلة وكان من شأن بعضها كما فرضناه أن يقبل الأثر مع بعض إذا اتصلت حتى تؤديه إلى الحدقة ، وكان الأثر في كلية الجرم نفسه لافي سطح منه غتص بجهة ، وليس ذلك التأدية اختياريا ولاصناعيا، بل طهيعيا ، فإذا حصل المنفعل ولاقيا الفاعل الذي يفعل بالملاقاة وجب أن ينفعل عنه ، فإن الحكم في خروج التهيؤات الطبيعية التي في جواهر الأشياء إلى الفعل هو أن تكون طبيعة التهيؤ موجودة في ذات المنفعل وإن في جواهر الأشياء إلى الفعل هو أن تكون طبيعة التهيؤ موجودة في ذات المنفعل وإن الم تكن بسبب شي ء من طبيعة الفاعل ، والأمر الذي عنه الفعل موجودا في ذات المنفعل ، وإن لم يوجد مثلا في المنفعل . وإذا حصل ذلك لم يتوقف الخروج إلى الفعل الا على وصول أحدهما إلى الآخر . فإذا وصل الفاعل إلى المنفعل وارتفعت الوسائط ، وهذا فيه قوة الانفعال الكائن الوسائط ، وهذا فيه قوة الانفعال ، ولم يكن للزاوية الكائنة بحال معني ، و لا

<sup>(</sup>٣) وليخرج خط : ولتخرج خطا ف .

<sup>(</sup>٦) سَامة : عامة د ، ك ، م .

<sup>(</sup> ٨ ) توديه ؛ تودي د ؛ توديا ك ، م .

<sup>(</sup>٩) فإذا : فإن ك.

<sup>(</sup>١٠) يفمل: ماقطة من م | بالملاقاة: بالملاقاتك.

<sup>(</sup>١١) بسبب: لسبب م . (١٣) وإذا : فإذا ف .

<sup>(</sup>١٠) الانفمال: الأنفال ك.

لفقدان المنفذ وفناء المشف عند المرآة أثر . فإنه سواء فنى المنفذ واتصل به خطوط أوكان غير فلن واتصل به خطوط ، فإن الفاعل بجب أن يفعل والمنفعل بجب أن ينفعل . فإن كان الشبح والأثر مثلا ليس فى الحرم الشعاعى الممتد نفسه و لكن فى سطح ، نه أو نقطة هى فناؤه ونهايته، وليست فى جهة ذلك الخط بحيث يتصل به ذلك الخط من تلك الجهة فينفعل عنه، بل على غير امتداد ذلك الخط ، فيجب أن لاينفعل مابين أول الخط وآخره ، بل يقع هالشبح من السطح الملامس إلى السطح الثانى دفعة من غير انفعال الأجراء فى الوسط . وذلك لأن المتصل لامقطع له بالفعل ، أو وجب أن يكون الأداء على الخط المستقيم ولايؤدى على زاوية البتة ، لأن لنقطة الزاوية إعراضا عن الاستقامة وهذا مما لايقال . فيين من هذا أن انفعال خط م آمن أله خطى م آمن أله حسان الاستقامة وهذا من أمن خط م آمن أله على المخطى م آمن أله حسان الاستقامة وهذا أن انفعال خطى م آمن خط م آمن كلا خطى م آمن أله حسان أن من أله حسان الاستقامة وهذا أن المنها المناهد من المناهد م آمن كلا خطى م آمن أله حسان أن من أله حسان الاستقامة وهذا أن المنهد أن من خط م آمن كلا خطى م آمن أله حسان الاستقامة وهذا أن المنهد أن من أله به أنه المنهد أن المنهدية أن المنهد أنه المنهد أن المنهد أن المنهد أن المنهد أن المنهد أن المنهد أنه المنهد أنه المنهد أنه المنهد أن المنهد أنه المنهد أنه المنهد أنه المنهد أنه المنهد أنه المنهد أنه المنهد المنهد أنه المنهد المنهد أنه المنهد أنه المنهد أنه المنهد أنه المنهد أنه المنهد أنه المنهد المنهد

بل هو أولى وأقرب ، فيجب أن يتأدى شبح ج من كلا خطى ق آ ب آ ، فيجب أن ، رى ج حينفذ لاشيئا واحدا بل شيئين ، وأيضا بجب أن يتأدى شبح د مع شبع ج ويضعون أن شبح ب متأد مع شبح ج ، فيجب أن ترى الأشباح الثلاثة معا ، وجميع هذا غير كائن . وعلى هذا القياس إن كانت متماسة فإنها إن كان كل جزء منها يقبل الأثر بجميع جرمه وجب بمماسته الفعل والتأثير في الذي يليه ، وإن كان لا يؤثر إلا في السطوح التي تقابل المبصر لم يجز في شي من الزوايا التي تقع حائدة من ذلك السطح أن يتأدى منها المبصر إلى البصر .

فإن سئلنا نحن أنكم ما بالكم توجبون أن تقع تأدية هلما الشبح على الاستقامة أو على هيئة ما وقوعا إلى بعض الأبصار المماسة له دون بعض، فنقول : أما نحن بالحقيقة فلا نقول : إن الهواء مؤد على أنه قابل شيء البتة من الرسوم والأشباح من شيء ليحمله إلى شيء ، بل نقول : إن من شأن النير أن يتأدى شبحه إلى المقابل له إن لم يكن بينهما عائق هو الملون ، بل كانت الواسطة بينهما مشفة . ولو كانت الواسطة قابلة أولا ثم مؤدية لأدت إلى الأبصار كلها كيف كان وضعها كما تؤدى الحرارة إلى الملامس كلها كيف كان وضعها ؟

<sup>(</sup>٢) واتصل: واتصلت م .

<sup>(</sup>٢) فإن : وإن ف.

<sup>( ؛ )</sup> فناؤه : فناه ف ، ك | بيث . . . الخط : ماقطة من م .

<sup>(</sup> v ) وذلك : + عال ت . ( A ) لنقطة : النقطة ك .

<sup>(</sup>۱۲) متأد : متأدى ك .

<sup>(</sup>١٤) بمماحته : بمامة ك || والتأثير : وأما التأثير م .

<sup>(</sup>١٠) لا يؤثر : لا د، ف، م.

<sup>(</sup>۱۸) وقوماً : وقومها م .

ثم من الأدور التي يجب أن يبحث عنها في هذا الموضع هو أنا كثيرا مانرى الشبح وذا الشبحمها دفعة واحدة ونراهما متميزين، أعنى أنا نرى في المرآة شبح شيء ونراه أيضا بنفسه من جانب وذلك معا، وعسى أن ذلك إنما يقع بسبب خطى شماع أحدهما يصير إليه بالاستقامة، والآخر على زاوية عكس. ولأن الواقعين على الشيء اثنان، فمن جهة ذلك نراه اثنين فنحصل الآن هذا هل هو ممكن أو ليس بممكن. فنقول: إن وقوع جزئين على المبصر لايوجب أن يرى الشيء الواحد اثنين، فإن الشعاع عندهم كلما اجتمعت أجزاؤه على المبصر وتراكمت كان إدراكها إياه أشد تحقيقا وأبعد عن الغلط في العدد. والحصوم معترفون بهذا ولا يوجبون أن شعاعا واحدا إذا رأى الشيء وحده كان واحدا، فإن وقع عليه شعاع آخر واتصل به صار في الرؤية بسببه غلط. على أنه لايمكن أن يلمس شيئا واحدا شعاعان معا لاشعاعا أصل ولا شعاعا أصل وعكس. والشماع جسم على مايرونه، لأن الجسم لاينفذ في الجسم ، بل مجوز أن يقع شعاع على شعاع . فإن سلكنا هذه السبيل لم يكن الإبصار بكليهما على سبيل اللمس ؛ بل يكون أحدهما يلمس والآخر يقبل منه، وسواء بكليهما على سبيل اللمس ؛ بل يكون أحدهما يلمس والآخر يقبل منه، وسواء لكن الشعاعان طرفي خطن خرجا على الاستقامة أو أحدهما والآخر من جانب العكس. العكس العكس العكس العكس المناها والخر من جانب العكس العكس العكس العكس العكس العكس العكس العكس المحس العكس العكس المنه المناها والآخر من جانب العكس ال

فإذن إن كان ههنا سبب فليس وقوع شعاعين على واحد مطلقا ، بل بشرطوهو أن أحط الشعاعين وقع عليه وحده ، والشعاع الثانى أيضا وقع معه على غيره . وهذا القسم يبطل بمرآتين توضعان متقابلتين ، فإن الأشهة لاتفترق فيهما من هذه الجهة ، بل كل شعبوب شعاع فهو واقع على الاثنين جميعا . ومع ذلك فإن البصر يرى بل كل شعبوب شعاع فهو واقع على الاثنين جميعا . ومع ذلك فإن البصر يرى كل مرآة وشبحها دفعة . والشعاعان ههنا لايفتر قان ، فلا يجوز أن يؤدى شعاع

<sup>(</sup>١) أنا : أن ك.

<sup>(</sup>٣) إنما : ساقطة من ف .

<sup>(</sup> ٤ ) الواقعين : الواقع م .

<sup>( • )</sup> ننصل : نصل ك .

<sup>(</sup>٦) الشيء: ساقطة من ف .

<sup>(</sup>٧) أجزؤاه: أجزاه ف، ك.

<sup>(</sup>١٠) ني الرؤية : بالرؤية ف ؛ ني الزارية م .

<sup>(</sup>١٢) علم: علماً د، ف، ك.

<sup>(</sup>١٦) بشرط: لشرط د؛ بالشرط ك،م.

<sup>(</sup>١٩) شميوب: شعوب ك.

<sup>(</sup>۲۰) والشمامان : والشمامات م .

شبحا والآخر غير ذلك الشبح ، فإن كل واحد منهما أدرك ماأدرك الآخر والمدرك واحد فيجب أن لايكون الإدراك والأداء اثنن ، بل بجبأن يأتى البصر صورة كل مرآة مرة غير مكورة . وإن تكررت بسبب العكس وكان لذلك وجه وعذر متكلف لنسامح في تسليمه ، فلا يجب أن يقع تكرار بعد تكرار فما بال كل واحدة من المرآتين تتأدى عنها أشباح كثيرة حتى ترى المرآة الواحدة مرارا كثيرة ، مرة واحدة ترى نفسها كما هي ومرارا كثيرة جدا شبحها فإن قلنا : إن الشعاع لما العكس من هذه المرآة إلى الأخرى في هذه المرآة ، ثم لما انعكس مرة أخرى إلى الأولى رأى الأولى في هذه الأخرى ، فإذا انعكس مرة أخرى فلم لا يرىكمارآه مرة أولى ، إلا أن يقولوا إن الأول رآه بجزء والآخر رآه بجزء آخر . فإن كانت الأجراء مؤدية لإرايته فليس نؤدى أشياء أخرى ، بل ذلك الشبح بعينه واختلاف وقوعها عليه بعد كونهواحدا بعينه لايوجب اختلافا فى الرؤية . فقد بينا ذلك أيضا ، فإن عندهم أن أجزاء المنعكس تجناز على المبصر المنعكس عنه اجتيازا ، فيجب أن تنبلل صورته في تاك الأجزاء . ومع ذلك فليس يجب من تبدلها عليه أن تزيد في عدد مايدرك أولا وثانيا إذ كان ما يؤدى من الصورة واحدا ، وإن كانت الأجزاء بأنفسها رائية وجب ما قلنا في امتناع رؤية شبح المنعكس إليه في شبح المنعكس عنه . ثم لم بجب أن ترى 🔍 الأشباح عن قليل وقد صغرت .

فعسى أن يقولوا: إن الشماع إذا تردد طالت مسافته فرأى كل مرة أصغر ففارق الأول الثانى بالصغر، فيجب أن يكون أولا الخطوط الشماعية إذا تراكمت لاتكون كخط واحد أغلظ وأقوى من الأول، بل تبتى خطوطا معطوفة موضوعة بعضها

<sup>(</sup>١) ما أدرك : ماقطة من د .

 <sup>(</sup>٢) فيجب: فلا يجب ك || لا يكون: يكونك || صورة: ماقطة من د.

<sup>(</sup>٣) لذك : كذك م .

<sup>(</sup>١) واحدة : واحد د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٦) ثبحها : أثباحها ك .

<sup>(</sup>١٠) لإرايته : لأرائية ف .

<sup>(</sup>١١) لا يوجب : ساقطة من د .

<sup>(</sup>۱۲) اجتیازا : راختیارا م .

<sup>(</sup>۱۳) من : نی د .

<sup>(18)</sup> واحدا : واحدة م .

<sup>(</sup>۱۷) أن يقولوا : أنهم يقولون د | فرأى : فرؤى م .

<sup>(</sup>١٩) خطوطاً : خطوط ك .

بجنب بعض محفوظة القوام لاتتحد . وهذا الحكم عجيب . وبعد ذلك فإنهم لايجدون النصغر بالبعد المنعرج من تحدد الزاوية مايوجد للبعد المستقم . ثم مايقولون فى ذلك المرثى بعينه ، فإنه إذا بوعد به أضعاف ما تقتضيه المساحة بين الانعكسات لم ير بذلك الصغر . مثلا إنه إذا انعكس البصر من مرآة آ إلى مرآة آ في مرآة ب فرأى صورة آ فى مرآة ب مرآة آ ثم انعكس البصر من مرآة آ إلى مرآة آ فرأى صورة آ فى مرآة ب ثم انعكس البصر من مرآة آ إلى مرآة ب فرأى صورة ب . ثم كذلك رأى صورة آ فى مرآة ب مسافته صورة آ فى مرآة ب والبعد بينهما شبران فيجب أن يكون ماقطعه الشعاع من مسافته المنعرجة ماين العين وإحدى المرآتين ثمانية أشبار . ولو أنا بعدنا مرآة ب عن مركزها عشرة أشبار فما فوقها لم نكن نراها بذلك الصغر . على أن العجب فيما ذكرناه عشرة أشبار فما فوقها لم نكن نراها بذلك الصغر . والصور تان المأخوذتان هما عن عنه بعكسين ، فإن جميع ذلك متفرق عند البصر . والصور تان المأخوذتان هما عن مادة واحدة فى قابل واحد فبماذا تفترقان . لأن افتراق الصور إما بالحدود والممان وإما فى القوابل ؛ والصورتان معنياهما واحد وحاملهما الأول واحد ، وقابلهما الثانى واحد ، فيجب أن لا تكونا اثنين .

اما على مذهبنا ، فإن هذه الشناعة غير لازمة ، لأن الصورتين عندنا مأخوذتان عن قابلين : أحدهما حاملهما الأول ، والثانى الحسم الصقيل القابل لشبحهما نوعا من القبول أو الفاعل لصورهما في العين نوعا من الفعل . ثم العجب من أمر الشعاع بمد الشعاع ، فإنه إن كان الأمر على ماقلنا من أن الشعاع النانى لايجب أن ينفذ في في الأول ، بل عاسه من خارج فكيف يلامس الشعاع المتعكس المرثى فيراه ، وإنما في الامس ما غطاه من لامسه السابق . فإن كان يرى ما رآه ذلك عسب الانفعال منه

<sup>(</sup>٢) التصنر: التصنيرك التحدد: عددد، ك، م.

<sup>( ؛ )</sup> من : ساقطة من م .

<sup>(</sup> ه ) صورة : +مرآة د | ب (الثانية ) : آ د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٧) آنى مرآة ت: ب كنى مرآة آد، ك، م.

<sup>(</sup> ٨ ) وإحدى : وأجد م .

<sup>(</sup>٩) فرتها: فوقه د إ نراما: نراه د، ك،م.

<sup>(</sup>١٠) أو المأخوذة : والمأخوذة ف . (١٣) معنياهما : معناهما ك ، م .

<sup>(</sup>١٦) لثيمهما : لثيمهام .

<sup>(</sup>١٧) أو الفاعل: والفاعل ت ، ك || لصورها : لصورتها د ، ك ؛ تصورها م || من : في ك .

<sup>(</sup>١٨) بعد الشماع : ساقطة من م | الأمر : الأمر م .

<sup>(</sup>١٩) فكيف : ركيف د | فيراه : فرآه ك.

وقبول ماقبله بسبب الاتصال به ، بطلت شريطة الانفعال على الزاوية المبنة ، وكان أيضا إنما أدرك الدول الأشيئا غيره بالعلد بوجه من الوجوه، وإن كان كل يلامس شيئا من أجراء الشيء غير ما يلامسه الآخر ، فليس ولا واحد منهما بمستقصى الإدراك ولا إدراكهما لشيء واحد .

<sup>(</sup>٢) ما أدوك: ماقطة من م | لا فينا : لأشياء د .

#### الفصلالسابع

### فى حل لشبه لى أورد دها فى إنمام القول فى لمصرات لنى لها أوضاع مختلفى من مشفات ومن صفيلات

فلنحل الآن الشبه المذكورة . فأما ما تعلقوا به من أن القرب يمنع الإبصار وأن انتقال الألوان والأشكال عن موادها مستحيل ، فهذا إنما كان يصح لم لم لو قبل : إن الإبصار أو شيئا من الإحساسات إنما هو بنزع الصورة من المادة على أنه أخذ نفس الصورة من المادة ونقلها إلى القوة الحاسة . وهذا شيء لم يقل به أحد ، بل قالوا إن ذلك على سبيل الانفعال . والانفعال ليس أن يسلخ المنفعل قوة الفاعل أو كيفيته ، بل أن يقبل منه مثلها أو جنسا غيرها . ونحن نقول : إن البصر يقبل في نفسه صورة من المبصر مشاكلة الصورة التي فيه لاعين صورته ، وهذا الذي يحس أيضا بالتقريب كالمشموم والملموس فليس يسلب الحاس بذلك صورته ، بل إنما يوجد فيه مثل صورته . لكن من الأشياء ما إلى الانفعال عنه سبيل بالملاقاة ، ومها ما إذا لوقى انقطع عنه شيء يحتاج إليه حتى يؤثر أثره ، وهو في هذا الموضع هو الشعاع المحتاج إلى التصاله بالصورة المرثية في أن يلتي ذو الصورة شبحا عن صورته في غيره مناسبا لما نراه من إلقائه شبحه المؤكد إذا اشتد عليه الضوء ، حتى أنه يصبغ مايقابله لما نراه من إلقائه شبحه المؤكد إذا اشتد عليه الضوء ، حتى أنه يصبغ مايقابله لما نراه من إلقائه شبحه المؤكد إذا اشتد عليه الضوء ، حتى أنه يصبغ مايقابله لما نراه من إلقائه شبحه المؤكد إذا اشتد عليه الضوء ، حتى أنه يصبغ مايقابله لما نراه من إلقائه شبحه المؤكد إذا اشتد عليه الضوء ، حتى أنه يصبغ مايقابله المناه على المناه على الشعة على المناه المناه على المناه على المناه على المناه على المناه على المناه عنه المناه عنه المناه على المناه على المناه عنه على المناه على المناه على المناه على المناه عنه على المناه على المنا

<sup>(</sup>١) الفصل السابع: فصل ٧ ف.

<sup>(</sup>۲) أوردوها: يوردها د.

<sup>(</sup>٣) ومن : وأن د || صنيلات : صنيلة م .

<sup>(</sup> e ) ستحيل : يستحيل م .

<sup>(</sup>١) من: من ك.

<sup>(</sup>٩) إذن : سائطة من ك . (١٣) عنه : منه د ، ك ، ، ، || رشيا : رمنة د ، م || لوآن : لأن د ، ف .

<sup>(</sup>١٤) هو: ساقطة من م.

بصبغه فأداه متحققا إذا كان مايقابله قابلا لذلك ولو بتوسط مرآة أيضا ، ومع الاحتياج إلى استضاءة المرثى فإنه يحتاج أيضا إلى متوسط كالآلة تعينه عليه وهو الإشاف ، وأن يكون المقدار منه حد محدود لا يقع الأصغر منه فيه .

ومن الدليل على أن المدرك يأخذ شبحا من المدرك ما يبتى في الخيال من صورة المرثى حتى يتخيله متى شاء ، فترى أن ذلك المتخيل هو صورة ، الشيء في نفسه ، وفد انتقل إلى الخيال وتجرد تجرد الشيء عن صورته ، كلا بل هو شيء غبره مناسب له . وأيضا فإن بقاء صورة الشمس في العين مدة طويله إذا نظرت إليها ثم أعرضت عنها يدلك على قبول العين للشبح ، وكذلك تخيل القطرة النازلة خطا والنقطة المتحركة على الاستدارة بالمجاة دائرة ، ولا يمكنك أن تتخيل ذلك وتراه إلا أن ترى امتدادا منا ، ولا يمكن أن ، ترى امتدادا من نقطة متحركة في غير زمان ولا من غير أن تتخيل ذلك الشيء في مكانين . فيجب أن يكون تكون القطرة فوق ثم تحت وامتدادها فيا بين ذلك ، وكون النقطة على طرف من المسافة التي تستدير فيها وعلى طرف بين ذلك ، وكون النقطة على طرف من المسافة التي تستدير فيها وعلى طرف واحد ، فيجب إذن أن يكون شبح ماتقدم مستحفظا بعده باقيا عقيبه ، ثم ه ، واحد ، فيجب إذن أن يكون شبح ماتقدم مستحفظا بعده باقيا عقيبه ، ثم ه ، ياحقه الإحساس بما تأخر ويجتمعان امتدادا كأنه محسوس . وذلك لأن صورته ياحقه وإن كانت القطرة أو النقطة قد زالت عن أى حد فرضت ولم تبق فه زمانا .

وأما ما ذكروه من أمر النور الذي يتخيل بين يدى العين ، فالسبب في ٢٠

<sup>(</sup>۱ – ۲) ومع . . . . أيضا : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٢) أيضًا : ساقطة من ك .

<sup>(</sup>٦) وتجرد تجرد الثيء : بتحرك الشيء د || تجرد : ساقطة من م .

<sup>(</sup> ٨ ) أعرضت : أعرض م | بدك : بذك م .

<sup>(</sup>٩) على: عن د .

<sup>(</sup>١٠) اعدادا ما : اعدادها ك .

<sup>(</sup>١١) ذاك : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>١٣) يكون : + [ ذلك ] ف | نكون : لكون د ، ف ، م | وامتدادها : وامتدادم || فيا : ما د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٣) ذلك : ساقطة من م || وكون : كون م || من : ساقطة من ك ، م || تستدير : تستبين م .

<sup>(</sup>١٦) يا : ١١م .

غلطهم به أنذلك عندهم ليس يكون إلا على وجه واحد ، حتى ظنوا أنه لا يجوز أن تكون العين شيئا له فى جوهره ضوء كالأشياء اللوامع التى ذكرناها فيا سلف . فإذا كانت ظلمة لمع وأضاء ما قدامه بكيفية يؤثرها لا لشىء ينفصل عنه وكأنه لا يجوز أيضا أن يكون الحك واللمس قد يحدث شعاعات نارية لطيفة فى الظلمة ، كما يتفق من مس ظهر السنور وإمرار اليد على المخدة واللحية فى الظلمة ، وقد يظهر لك أنه لا يبعد أن تكون الحدقة نفسها مما يلمع ليلا ويضىء وبلى شعاعها على ما يقابلها ، فإن عيون كثير من الحيوان بهذه الصفة كعين الأسد والحية . فإذا كانت كذلك جاز أن ينير المظلم . ولهذا ما كان كثير من الحيوانات ترى الظلمة الإنارتها الشيء بنور يفيض من عينها ولقوة كان كثير من الحيوانات ترى الظلمة الإنارتها الشيء بنور يفيض من عينها ولقوة المنها .

وأما حديث امتلاء الحدقة عند تغميض الأخرى فمن الذى ينكر أن يكون في العصبة المجوفة جسم لطيف هو مركب القوة الباصرة ، وهو الذى يسمى الروح الباصرة ، وأنه يتحرك تارة مستبطنا هاريا وتارة مستظهرا محدقا . فإذا غمضت إحدى العينين هرب من العمطل ومن الظلمة طبعا ، فهال إلى العين الأخرى ، لأن المنفذ فيها مشترك على مايعرفه أصحاب التشريح . وليس إذا امتلا شيء من شيء ، يجب من ذلك أن يكون في طبع الماليء بروز وخروج وذهاب في الأرض ومسافرة إلى أقطار العالم .

وأما حديث المرآة فيلزم سؤالهم جميع من عنده أن المرآة تنطبع فيها صورة المحسوس . لكن الأجوبة التي يمكن أن يجاب بها عن ذلك تلاثة : ٢ جواب كأنه مبنى على مذهب مشهور ، وهو أن الصورة لا تنطبع في المرآة على الهيئة التي تنطبع الصورة المادية في موادها وبحيث لا تجتمع فيها الأضداد ، بل هذه الصورة تنطبع كليتها في كلية المرآة ، ولا بأس أن يجتمع فيها شبح بياض

<sup>( ؛ )</sup> ركأنه : وكان م .

<sup>(</sup> ه ) ظهر : ظهور د .

<sup>(</sup>٧) عيون : عيونا د || كثير :كثيرة د .

<sup>(</sup>٨) كانت : كان ك .

<sup>(</sup>٩) عينيها ولقوة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٢) وهو اللق يسمى : وهي التي تسمى د ، م .

<sup>(</sup>١٣) الباصرة: الباصرك | وأنه: أنه ك.

<sup>(</sup>١٤) هرب: هربت د ، ف ، م | فإل : فإلت د ، ف ، م .

<sup>(</sup>٢١) لا تجتمع: لا تجمع | فيها: فيه د ، ك ؟ منه م .

وسواد معا لأنهما فيها لا على سبيل التكيف بها ، بل كما يكون في المعقول. والعقول تعقل السواد والبياض من غبر تعاند ولا انقسام . ثم إنما يتأدى إلى النصم ما يكون على نسبة ١٠ بين الثلاث أعنى المبصر والمرآة والمبصر . ولا تنفق نسبة الجميع من كل جزء من المرآة ، بل يكون جزء منها يؤدى البياض بعينه وجزء آخر رؤدي السواد بعينه ويتحدد بينهما حد في الرؤية ، فتكون جملة ، الأداء والتحدد محصلة الصورة مثل المبصر في البصر . وهذا الجواب مما لا أقه ل به ولا أعرفه ، ولا أفهم كيف نكون الصورة تنطبع في جسم مادي من غير أن تكون موجودة فيه ، وقد يخلو الجسم عنها رهى منطبعة فيه ، وكيف بكون غير خال عنها وهي لا ترى فيه ، بل ترى صورته التي له ، مع أن من شأن ذلك أيضًا أن يرى . أو كيف يكون خاليا بالقياس إلى واقف دون واقف وهذا اشتطاط وتكلف بعيد . ومما فيه من التكلف أنهم لا يجعلون للشكل انطباعا فيه ، فإن جعلوا جعلوا الشكل غير محدود ؛ ومما فيه من التكلف أن يجعلوا صورة السواد في جسم من غير أن يكون ذلك سوادا للجسم ، وأن يجوزوا أيضًا اجتماع البياض فيه في وقت واحد ويجعلوا صورة السواد غير السواد وصورة البياض غير البياض: وأما حديث العقل والمعقول فدعه مر إلى وقته.

وأما الجوابان الآخران اللذان يمكن أن يجيب بهما مجيب: أحدهما متشدد فيه والآخر مقارب فيه . فأما المتشدد فيه فأن يقال : أما أولا فليس بجب إذا كان شيء يحتاح إليه مثل المرآة ، والمشف يحتاح إليه مثل المرآة ، والمشف ههنا ينفعل من المبدأ مثل الانفعال الذي ينفعل به الثالث ، فبرى أن السيف . ٢ إذا أو لم به آلم ، والهدية إذا سُر بها سرَّت ؟ وأما ثانيا فليس بينا بنفسه ولا

<sup>(</sup>١) فيها: فيهام || لا عل : عل د .

<sup>(</sup>٣) اللاث: الدلائم.

<sup>(</sup>٤) شايت د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٦) محسلة : محسلا ف ، م | الصورة : لصورة م .

<sup>(</sup>٩) وهي : وهوك،م || قيه : قبهاك.

<sup>(</sup>١١) وهذا: وهذه ك إلى اشتطاط: إشطاط ف .

<sup>(</sup>١٢) جملوا جملوا : جملواك، م .

<sup>(</sup>١٨) فأما : أما د ؛ وأما ك .

<sup>(</sup>١٩) إليه (الثانية): ماقطة من د.

ظاهرا لا شك فيه أن كل جسم فاعلى يجب أن يكون ملاقيا للملموس ، فإن هذا وإن كان موجودا بالاستقراء في أكثر الأجسام فليس واجبا ضرورة أن يكون كل فعل وانفعال باللقاء والتماس ، بل يجوز أن تكون أفعال أشياء في أشياء من غير ملاقاة . فكما يجوز أن يفعل ماليس بجسم في الجسم من غير ملاقاة ، كالبارى والعقل والنفس ، فليس ببدع أن يكون جسم يفعل في جسم بغير الملاقاة ، فتكون أجسام تفعل بالملاقاة وأجسام تفعل لابالملاقاة . وأيس يمكن أحد أن يقيم برهانا على استحالة هذا ولاعلى أنه لا يمكون بين الجسمين نصبة و وضع بجوزأن يؤثر أحدهما في الآخر من غير ملاقاة ، إنما يبقى ههنا ضرب من التعجب كما لوكان انفق أن كانت الأجسام كلها إنما يفعل بعضها في بعض على النصبة المباينة ، فكان إذا انفق أن شوهد فاعلى بفعل بالملاقاة تعجب منه كما يتعجب الآن من مؤثر بغير ملاقاة .

فإذا كان هذا غير مستحيل في أول العقل وكان صحة مذهبنا المبرهن عليه يوجبه وكان لا برهان البته ينقضه فنقول: إن من شأن الحيم المضيء بذاته والمستنبر الملون أن يفعل في الحسم — الذي يقابله إذا كان قابلا للشيح قبول البصر وبينهما جسم لا لون له — تأثيراً هو صورة مثل صورته من غير أن يفعل في المتوسط شيئا ، إذ هو غير قابل لأنه شفاف. فإذا كان غير بين بنفسه ولا قام عليه برهان أن لا يكون جسم يفعل في مقابل له بتوسط شفاف البتة ، وكان هذا بجوزا في أول العقل ومتضحا بما برهنا عليه من كيفية الإدراك، وكان ذلك غير عال ، فكذلك غير عال أيضا أن يكون بدل المتوسط الواحد متوسطان: المتوسط ومضع ونصبة أخرى . فيكون بدل هذا المتوسط والوضع مقبل وحده متوسط ملون صقيل مع الشفاف ، وبدل نصبة المقابلة مع هذا الشفاف وحده متوسط ملون صقيل مع الشفاف ، وبدل نصبة المقابلة مع هذا المضيء والمستنبر النصبة والمقابلة مع ذلك الصقيل الذي له النصبة والوضع

<sup>(</sup>١) نكا : كاك.

<sup>(</sup> o ) جسم ( الأولى ) : ساقطة من د .

<sup>( ∨ )</sup> ولا عل : وعل م || يكون : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١١) ملعبنا : ملعب م .

<sup>(</sup>١٣) الملون : ماتطة عن م .

<sup>(</sup>١٦) أن لا : ألا د ؛ إلا أن ؛ أن م.

<sup>(</sup>۲۰) الملكوران : الملكورة د .

<sup>(</sup>۲۱) ملون: يكون م.

المذكوران مع المضى المستنبر المرئى . فبكون من شأن هذا الجسم أن يفعل فى كل ماقابل مقابلا له صقيلا يكون مقابله فى شفيف ولوصقيل بعد صقيل إلى غير النهاية بعد أن يكونا على وضع محدود فعلا هو مثل صورته من غير أن يفعل فى يفعل فى الصقيل البتة . فبكون المشف والصقيل شبئين محتاج إليهما حتى يفعل شىء فى شىء آخر ولا يكون ذلك الفعل بعينه فيهما . فإذا كان كذلك وانفق أن وافى خيال الصقيل إلى البصر وخيال الشىء الآخر معا ورسيا معا فى جزء من الناظر واحد ، ظن أن الخيال ببرى فى الصقيل بعكس ما قانوا فى الشعاعات .

وأما الطريق المساهل فيه فهو أنه ليس يجب أن يؤثر كل شيء في كل شيء مثل نفسه ، كما يجوز أن يؤثر أيضا مثل نفسه . فالمضيء والمستنبر بجوز أن يؤثرا في الهواء أثرا منا ، ذلك الأثر ليس أن يتشبح بشبح مثل صورة المضيء والمستنبر ، بل يؤثر فيه أثرا لا يدرك بالحس البصرى أو غيره من الحواس ، وكذلك يجوز أن يؤثر في الصقيل أثرا منا إما بواسطة المثف أو بغير واسطة . ثم المشف أو الصقيل يفعل في آلة البصر أثرا ، ذلك الأثر هو مثل صورة ما أثر في كل واحد من المؤثرين يؤثر أثرا خلاف ما في كل واحد منهما أولا ، فيكون كل واحد من المؤثرين يؤثر أثرا خلاف ما فيه ، أعنى بالمؤثرين : المرثى الذي يؤثر في المشف أو الصقيل ، والمشف ، أوالصقيل الذي يؤثر في المناف أن يكون شيء يؤثر في المناف ولا ينتقل . وهدا عراق المناف ولا ينتقل المناف الناظر ولا يكون مستقرا البتة في المرآة . وهذا المستقر بعم أنه المناف المنافل ولا ينتقل المناف المن

<sup>(</sup>٢) يكون : +كل ف .

<sup>(</sup>٣) النهاية : نهاية م .

<sup>(</sup>٧) ماقالوا : ماقالوهم .

<sup>(</sup>١١) يؤثر :يؤثرا ف || الحواس : + إلا و سطحه الذي يتأق إليه ويقابل الجهة التي فيها ذو الشبح د .

<sup>(</sup>۱۲) يۇثر : يۇثران .

<sup>(</sup>١٣) أو الصقيل: والصقيل د || البصر: + أولا بتوسط نعلها في سطح الهوا، الذي يليه د || ذلك : وذلك د || هو : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٥) بالمؤثرين ؛ بالمؤثر د،م ؛ المؤثر ك.

<sup>(</sup>١٦) أو الصقيل: والصقيل دنك،م | كثير: كثيرام.

<sup>(</sup>١٨) شي ٠ : ساقطة من م .

وارد من طريق المرآة إلى الحائط، وهو وإن كان يرى فى المرآة فلا يرى مستقرا فيها فتكون المرآة أثرت أثرا مثل كيفية منّا أثرت فيها أثرا ليس مثل كيفية فى الاستقرار، وعلى ذلك حال البصر.

وأما حديث الانعطاف عن الماء فقد قال أصحاب الشعاع إن الشعاع إذا وقع عليه انبسط وانكسر أولا فأخذ مكانا أكثر ثم نفذ فرآه مع أكثر مما يحاذبه . وأما أصحاب الأشباح فقد قال بعضهم : إن السبب فيه أن بعض ما يحاذى يؤدى على أنه منفذ في المحاذاة ، وبعضه على أنه مرآة ، ولا يبعد أن يظن أن الجميع يؤدى على أنه مرآة ، والمرآة من داخل خلاف المرآة من خارج . وقال فاضل قدماء المفسرين : إن البصر يعرض له لما يفوته من استقصاء تأمل الشي أن يراه أبعد ويتفرق البصر لنأمله فيعظم شبحه . ويمكن أن يؤكد هذا القول بأن الشيء الذي اعتبد أن يرى من بعد منا على قدر منا فإذا تخيل أبعد من حيث هو ولم ير قدره القدر الذي يخيله ذلك البعد ، بل أعظم منه لأنه بالحقيقة قريب رؤى له مقدار أعظم من المقدار الذي يستحقة ببعده فيتخيل أعظم من المعهود . ثم في هذا فضل نظر يحتاج أن يفطن له المتحقق للأصول ، ويكون بحيث لا عنى عليه كيف ينبغي أن يكون الحق في ذلك . ثم هذه الشبهة ليست مما تخص بلزومها إحدى الفرقتين دون الأخرى فإن الانكسار الذى يقوله أصحاب الانكسار إن كان للصك فلم بني على حاله ولم لا يرجع كرة أخرى فيستوى ، إذ طبيعة الشعاع أن ينفذ على الاستقامة . فإن كان هذا مستحيلا في الشعاع النافذ إليه إذا لاقاه ثم ازداد الشيء غورا فلم يعرض له أن يزداد لغوره انكسارا ولم لايزداد بامتداده انتظاما ، فإن القياس يوجب أن يحدث له بالامتداد اتصال لاينسط : وبالحملة فنعم ما قال المعلم الأول حين قال : لأن يمتد المبصر من سعة إلى ضيق فيجتمع فيه

<sup>(</sup>١) وإن: إن د،ك،م.

<sup>(</sup>٢) ماأثرت: ماأثر ف | أثرا: ماقطة من ك.

<sup>(</sup>٣) كيفية :كيفيته ن .

<sup>(</sup> ٤ ) إن الشماع : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٦) فقد : رقدم .

<sup>(</sup>١١) تخيل : يتخيل ك .

<sup>(</sup>۱۵) ویکون : ویمکن م .

<sup>(</sup>١٦) بلزومها : بلزومه ف || الأخرى : أخرى ك .

<sup>(</sup>١٧) إذ : إذن م .

<sup>(</sup>۲۰) أصال : أتصالا ك | لا يتبسط : لا تهسط ف .

<sup>(</sup>۲۱) قنعم : نعم ك ، م .

يكون ذلك فيه أعون على تحقيق صورته من أن يخرج الرائى من العين منتشرا في السعة .

و بما يتصل بهذا الموضع حال ما نقوله من أوضاع المرثى والرائى والضوء والمرآة ، فنقول : قد يعرض أن يكون المرثى والمضىء والرائى فى شفاف واحد، وقد يعرض أن يكون المضىء والمرثى فى شفافات بينها سطوح ، فإن كان وضع السطح فى المحاذاة ، التى بين الراثى والمضىء الفاعل للاستنارة لم ير ذلك السطح كسطح الفلك والهواء، وإن كان السطح خارجا عن ذلك كسطح الماء و نحن فى الهواء ، والمضىء ليس فى هذه المحاذاة ، فإن ذلك السطح ينعكس عنه الضوء الآتى من المضىء إلى البصر ، فيرى متعيزا ، فقد علمت ما فعنى بالعكس . وإن كان فى داخل السطح المنعكس عنه مرثى أراه ما هو فيه على أنه مشف وأراه على أنه مرآة ، وكانت المرآة التى هناك ، طابقة لما يحاذى المرثى إن كان مكشوفا للراثى ، وإن كان مستورا كانت المرآة ملتى الخط الخارج من المرثى المنى فى الماء فإن شبحه يتأدى عنه على استقامة . من البصر والعمود الخارج من المرثى المنى فيه الراثى والمضىء، فإن المشف المتوسط خارجا عن شفاف متوسط غير الشفاف الذى فيه الراثى والمضىء، فإن المشف المتوسط عربه وإن كان له لون غريب بشئ يوضع من ذلك الجانب حتى يُرى ككرة البلور يربه إلا أن يجعل له لون غريب بشئ يوضع من ذلك الجانب حتى يُرى ككرة البلور والملون أحد جانبها .

<sup>(</sup>٣) والضوه : ساقطة من م .

<sup>( • )</sup> شفافات : شفافين ك | بيرا : بيرماك .

<sup>(</sup>۹) مرخی : مرای م.

<sup>(</sup>۱۰) المرآة : + هي د .

<sup>(</sup>۱۱) كانت: وكانت د ، ك .

<sup>(</sup>۱۲) المرئى: المراى م.

<sup>(</sup>۱۳) الطشت : طست د ؛ الطست م .

<sup>(</sup>١٤) متوسط : يتوسط م .

<sup>(</sup>١٦) يوضع : بموضع م .

### الفصل للثامن فى سبب رؤية الشئ الواحديشينين

لنقل في سبب رؤية الشيء الواحد كشيئين فإنه موضع نظر، وذلك الأبه أحد ما يتعلق به أصحاب الشعاءات أيضا . ويقولون : إنه إذا كان الإبصار بشيء خارج من البصر بلني المبصر ثم يتفق أن ينكسر وضعه عند البصر ، وجب أن يرى الشيء الواحد لا عالة كشيئين متباينين فيرى اثنين . وليسوا يعلمون أن هذا يُلزمهم الشناعة بالحقيقة ، وذلك لأن الإبصار إن كان بمماسة أطراف الشعاعات وقد اجتمعت عليه ، فيجب أن يرى على كل حال واحدا . ولا يضر في ذلك الكسار أطراف الشعاعات المنكسرة ، بل الحق هو أن شبح المبصر يتأدى بتوسط الشفاف إلى العضو القابل المتهيء الأملس النير من غير أن يقبله جوهر الشفاف أصلا من حيث هو تلك الصورة، بل يقع بحسب المقابلة لا في زمان ، وأن شبح المبصر أول ما ينطبع إنما ينطبع في الرطوبة الجليدية ، وأن الإبصار بالحقيقة لا يكون عندها ، وإلا لكان الشيء الواحد يرى شيئين لأن له في الجليتين شبحين لا يكون عندها ، وإلا لكان الشيء الواحد يرى شيئين لأن له في الجليديتين المجوفتين الجوفتين المي ملتقاها على هيئة الصليب ، وها عصبتان نبين الك حالها حين نتكلم في التشريع . كما أن الصورة الخارجة بمتد منها في الوهم مخروط يستدق إلى أن يوقع زاويته وراء سطح الجليدية ، كذلك الشبح الذى في الجليدية يتأدى بوساطة الروح المؤدية وراء سطح الجليدية ، كذلك الشبح الذى في الجليدية يتأدى بوساطة الروح المؤدية وراء سطح الجليدية ، كذلك الشبح الذى في الجليدية يتأدى بوساطة الروح المؤدية

<sup>(1)</sup> الفصل الثامن : فصل ٨ ف ؛ ماقطة من د .

<sup>(</sup>٢) الواحد : ساقطة من د || كشيئين : شيئين ف ، م .

<sup>(</sup>٤) به: مته د .

<sup>(</sup>۲) ئىرى: ئرأى د،ك.

<sup>(</sup>٧) بالحقيقة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٠) المربيء: المهيأ لهف ؛ ساقطة من د ، م .

<sup>(</sup>١١) وأن : فإن ك .

<sup>(</sup>۱۳) الجليديتين : الجليديتبين م .

<sup>(</sup>١٣) شبحين . . . ولكن : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٤) ولكن : لكن ف .

<sup>(</sup>۱۷) بوماطة : بواسطة ف .

التى فى العصبتين إلى ملتقاها على هيئة محروط فيلتقى المحروطان ويتقاطعان هناك فتتحد منها صورة شبحية واحدة عند الجزء من الروح الحامل للقوة الباصرة . ثم أن ما وراء ذلك روحا مؤدية للمبصر لا مدركة مرة أخرى ، وإلا لافترق الإدراك مرة أخرى لافتراق العصبتين . وهذه المؤدية هى من جوهر المبصر وتنفذ إلى الروح المصبوبة فى الفضاء المقدم من الدماغ فتنطبع الصورة المبصرة مرة أخرى فى . تلك الروح الحاملة لقوة الحس المشترك فيقبل الحس المشترك تلك الصورة وهو كمال الإبصار .

والقوة المبصرة غير الحس المشترك ، وإن كانت فائضة منه وهو مدبر لها. لأن القوة الباصرة تبصر ولا تسمع ولا تشم ولا تلمس ولا تلوق، والقوة التي هي الحاسة المشتركة تبصر وتسمع وتشم وتلمس وتذوق على ما ستعلم . ثم إن القوة التي هي الحاس المشترك تؤدى الصورة إلى جزء من الروح الحامل لها فتنطبع فيه تلك الصورة ويخزنها هناك عند القوة المصورة وهي الخيالية - كما ستعلمه الخيالية حافظة لما قبلت تلك ، والسب في ذلك أن الروح التي فيها الحس المشترك الخيالية حافظة لما قبلت تلك ، والسب في ذلك أن الروح التي فيها الحس المشترك المجالية عفوظة أو قريبة المهد . فإذا غاب المبصر انمحت الصورة عنها ولم تثبت زمانا يعتد به . وأما الروح التي فيها الخيال فإن الصورة تثبت فيها ، ولو بعد حين كثير ، على ما سيتضح لك عن قربب . والصورة إذا كانت في الحس المشترك حين كثير ، على ما سيتضح لك عن قربب . والصورة إذا كانت في الحس المشترك حين كثير ، على ما سيتضح لك عن قربب . والصورة إذا كانت في الحس المشترك كانت عسوسة بالحقيقة فيه ، حتى إذا انطبع فيه صورة كاذبة في الوجود أحسها كانت محسوسة بالحقيقة فيه ، حتى إذا انطبع فيه صورة كاذبة في الوجود أحسها كانت عسوسة بالحقيقة فيه ، حتى إذا انطبع فيه صورة كاذبة في الوجود أحسها

<sup>(</sup>٢) ثبعية : ثبيعية م .

 <sup>(</sup>٨) والقوة المبصرة: فالقوة م || كانت: كان د،م || فائضة: فائضا د،م || منه: منا
 د،م || وهو: ساقطة من د،ك،م || مدير : مديرا د،ك،م.

<sup>(</sup>٩) التي هي : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>١٢) فيه : فيها د ، ك ، م || متعلمه : متعلمها د ، ف ك.

<sup>(</sup>١٥) بينها : بينهاك.

<sup>(</sup>١٦) أنمحت : امتحت ك .

<sup>(</sup>١٧) التي فيها : الذي فيه د || الصورة : الصور ف ، م .

<sup>(</sup>١٨) حين : ما تطة من د ، م | على : وهل د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٩) فيه (الأولى والثانية) : فيها د ، ك ، م .

كما بعرض للممرورين ، وإذا كانت في الخيال كانت متخيلة لا محسوسة .

ثم إن تلك الصورة التى فى الحيال تنفذ إلى التجويف المؤخر إذا شاهت القوة الوه، يقفتحت الدودة بتبعيد مابين العضوين المسميين إليتى المودة ، فاتصلت بالروح الحاملة للقوة المتخيلة التى تسمى فى الناس مفكرة ، فانطعت الصورة التى فى الخيال فى روح القوة المتخيلة التى تسمى فى الناس مفكرة ، فانطعت الصورة التى فى الخيال إليها ، إلا أن ذلك لا يثبت بالفعل فى القوة المتوهمة ، بل ما دام الطريق مفتوحا والروحان متلاقيين والقوتان متقابلتين فإذا أعرضت القوة المتوهمة عنها بطلت عنها تلك الصورة . والدليل على صحة القول بأن حصول هذه الصورة التى فيه متخيلة للنفس بالفعل دائما ، وإلا الكان يجب أن نتخيل معاصورا كثيرة أى صورة كانت فى الخيال ، ولا هذه الصور أيضا فى الخيال كالحان وليست كثيرة أى صورة كانت فى الخيال ، ولا هذه الصور أيضا فى الخيال على سبيل ما بالقوة والإلكان يحتاج إلى أن تسترجع بالحس الخارج مرة أخرى ، بل هى عزونة بالقورة والإلكان يحتاج إلى أن تسترجع بالحس الخارج مرة أخرى ، بل هى عزونة فيه ، والوهم بتوسط الفكرة أو المتخيلة يعرضها على النفس وعنده يقف تأدى الصورة المحسوسة ، وأما الذكر فهو لشىء آخر كما نذكره بعد . فهذه أصول يجب أن تكون عتدة عندك .

ولنرجع إلى غرضنا فنقول: إن السبب فى رؤية الشيء الواحد اثنين أربعة أسباب: أحاءها انفتال الآلة المؤدية للشبع الذى فى الجليدية إلى ملتقى العصبتين فلا يتأدى الشبحان إلى موضع و احد على الاستقامة ، بل ينتهى كل عند جزء من الروح الباصرة المرتبة دناك على حدة ، لأن خطى الشبحين لم ينفأا نفوذا من شأنه يتقاطعا عنا عوارة ماتقى العصبتين ، فيجب لذلك أن ينطبع من كل شبح ينفذ

<sup>(</sup>١) كانت : لكانت م .

<sup>(</sup>٣) المسمين إليتي الدودة: المسمتين بالدودة ف ؛ المسمين الدودة م | فاتصلت: فاتصل م .

<sup>(</sup>٧-٨) بل ما دام . . . . المتوهمة : ساقطة من م .

<sup>(</sup> ٨ ) بطلت عا : ماقطة من م .

<sup>(</sup>٩) أن (الأولى) : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١١) مورة : صورك | الصور : الصورة م .

<sup>(</sup>١٢) إلى : ساقطة من ف ، م .

<sup>(</sup>١٣) أو المتخيلة : والمتخيلة ، ك ، م .

<sup>(</sup>۱۷) انفتال : انتقال م .

<sup>(</sup>١٨) على الاستقامة ؛ ساقطة من ف .

<sup>(</sup>١٩) الباصرة المرتبة : الباصر الموتب ف ، ك.

عن الحليدية خيال على حدة وفى جزء من الروح الباصرة على حدة ، فيكون كأنهما خيالان عن شيئين مفترقين من خارج ، إذ لم يتحد الخطان الخارجان منهما إلى مركز الجليديتين نافذين فى العصبتين ، فلهذا السب ترى الأشياء كثيرة متفرقة .

والسبب النانى حركة الروح الباصرة وتموجه بمنة ويسرة حتى يتقدم الجزء الملوك مركزه المرسوم له فى الطبع آخذا إلى جهة الجليديتين أخذا متموجا مضطربا فيرتسم فيه ها الشبح والخيال قبل تقاطع المخروطين فيرى شبحين ، وهذا منل الشبح المرتسم من الشمس فى الماء الراكد الساكن مرة واحدة والمرتسم منها فى المتموج ارتساما متكررا . وذلك أن الزاوية الحاصلة بين خط البصر إلى الماء وخط الشمس إلى الماء التى هندها يكون إبصار الشيء على طريق النادى من المرآة لشيء لا تبقى واحدة ، بل يتلقاها الموج فى مواضع فتكثر هذه الزاوية فتنطبع أشباح فوق واحد .

والسبب النالث من اضطراب حركة الروح الباطنة التي وراء التقاطع إلى قدام وخلف حتى تكون لها حركتان إلى جهتين متضادتين: حركة إلى الحس المشترك، وحركة إلى ملتقى العصبتين، فتتأدى إليها صورة المحسوس مرة أخرى قبل أن ينمحى ما تؤديه إلى الحس المشترك، كما أدت الصورة إلى الحس المشترك رجع منها جزء يقبل ما تؤديه القوة الباصرة وذلك لسرعة الحركة، فيكون مثلا قد ارتسم في الروح الودية صورة فنقلتها إلى الحس المشترك، ولكل مرتسم زمان ثبات إلى أن ينمحى، فلها زال القابل الأول من الروح عن مركزه لاضطراب حركته خكفة بجزء آخر فقبل قبوله قبل أن ينمحى عن الأول، فتجزأت الروح للاضطراب الى جزء متقدم كان في سمت المرقى فأدركه ثم زال، ولم تزل عنه الصورة دنعة،

١.

<sup>(</sup>١) على حدة . (الثانية) : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٢) يتحد: ينفذم.

<sup>(</sup>٣) الأشياء: الأشباح م || متفرقة : مفترقة م .

<sup>(</sup>٤) الباصرة: الباصرف.

<sup>(</sup>۷) متكررا ؛ تكررام.

<sup>(</sup> ٨ ) التي : الذي ك .

<sup>(</sup>٩) لشيء : ساقطة من ك، م || واحدة : واحد د .

<sup>(</sup>١٠) واحد ۽ واحدة لئے ، م .

<sup>(</sup>١١) الباطنة التي : الباطن الذي د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۱۲) متضادتین : مضادتین م .

<sup>(</sup>۱۷) فلها: قلها ف.

<sup>(</sup>١٨) خلفه : تخلف د || فقبل : فيقبل د ؛ وقبل ف || ينمحي : أنمحي د ، ف ؛ يمحي م .

بل هى فيه وإلى جزء آخر قابل للصورة أيضا بحصوله فى السمت الذى فى مثله يدوك الصورة حاقبا للجزء الأول والسبب الاضطراب. وإذا كان كذلك حصل فى كل واحد منها صورة مرثية ، لأن الأولى لم تنمج بعد عن الحزء القابل الأولى المؤدى إلى الحس المشرك أو عن غير المؤدى إليه حتى انطبعت فى النافى. والفرق بن هذا القسم والقسم الذى قبله أن هذه الحركة المضطربة إلى قدام وخلف ، وكانت نلك إلى عنة ويسرة .

ولمثل هذا السبب ما يرى الشيء الدريع الحركة إلى الحانين كشيين. لأنه قبل أن انمحى عن الحس المشترك صورته وهو في جانب براه البصر وهو في جانب آخر فتوافي إدراكاه في الحانين معا . و الملك إذا دارت نقطة ذات لون على شيء مسدير رؤيت خطا مستديرا ، وإذ امندت بسرعة على الاستقامة رؤيت خطا مستديرا ، وإذ امندت بسرعة على الاستقامة رؤيت خطا مستديرا ، وإذ امندت بسرعة على الاستقامة رؤيت خطا المستقيا . ونظير فحرك اللور ، وكانت القوة الباصرة فحرك الروح الذي في التجويف المقدم من الدماغ على الدور ، وكانت القوة الباصرة تؤدى إلى ما هناك صورة محسوسة ، فالجزء من الروح القابل لها لا يثبت مكانه ، بل ينتقل ويخلفه جزء آخر يقبل تلك الصورة بعد قبوله وقبل انمحاثها عنه . وكذلك على الدور ، فيتخبل أن المرثيات تدور وتتبدل على الرائي ، وإنما الرائي هو الذي يدور ويتبدل على المرثي . وإذا كان القابل ثابتا وتحرك الشيء المبصر بسرعة انتقل لا محالة ويتبدل على المرثي . وإذا كان القابل مع المقبول واحدة ثابتة . فإذن إذا عرض لحاءل الشبح المبح يثبت في ذلك أن ينتقل عن مكانه انتقل الشبح لا محالة ، فتغيرت نسبته إلى الجسم الذي من خارج ، أن ينتقل عن مكانه انتقل الشبح لا عالة ، فتغيرت نسبته إلى الجسم الذي من خارج ، أن ينتقل عن مكانه انتقل الشبح لا عالة ، فتغيرت نسبته إلى الجسم الذي من خارج ، أن ينتقل عن مكانه انتقل الشبح لا عالة ، فتغيرت نسبته إلى الجسم الذي من خارج ،

<sup>(</sup>٣-٤) الأول . . . . غير : ساقطة من م .

<sup>(؛)</sup> غير : ساقطة من ف | إليه : ساقطة من م | انطبعت : انطبع د ، ك .

<sup>(</sup>٧) إلى ساقطة من م

<sup>(</sup>٨-٨) المشترك . . . . خارج : ساقطة من د .

<sup>(</sup>۸) يراه: رآه ف.

<sup>(</sup> ۹ ) فترانى : فيتوانى ك .

<sup>(</sup>١٠) رؤيت : رأيت ك.

<sup>(</sup>١٣) فالجزء: رالجزءك.

<sup>(</sup>١٤) انمحائها: انمحائه ك || عنه : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٥) فيتخيل : فيخيل م .

<sup>(</sup>١٦) وإذا : فإذام.

<sup>(</sup>١٩) لا محالة : محالة م | نسبته : نسبة م .

فعرض مثل ما يعرض لو كان الشيء الذي من خارج ينتقل . وأيضا فإن الناظر في الماء شديد الحرى يتخيل له أنه هو ذا يميل عن جهة ويسقط إليها ، والسبب في ذلك أنه يتخيل الأشياء كلها تميل إلى خلاف جهة ميل الماء ، فإن شدة الحركة الموجبة لسرعة المفارقة توهم أن المفارقة من الجانبين معا ، والسبب انتقال الشبح في القابل مع ثباته فى كل جزء تفرضه زمانا مـّا . ويجب أن يعلم أن مع هذه الأسباب سببا آخر معينا . لها ماديا ، وذلك أن جوهر الروح جوهر في غاية اللطافة وفي غاية سرعة الإجابة إلى قبول الحركة ، حتى أنه إذا حدث فيه سبب موجب لانتقال الشبح •ن جزء إلى جزء يلزمه أن يتحرك جوهر الروح حركة منّا – وإن قلّت – إلى سمت ذلك الجزء . والسبب في ذلك أن لكل قوة من القوى المدركة انبعاثا بالطبع إلى مدركها ، حتى آنها تكاد تلتذ به وإذا انبعثت نحوه مال حاملها إليه أو مالت بحاملها إليه . ولهذا . . ما كان الروح الباصر يندفع جملة إلى الضوء وينقبض عن الظلمة بالطبع، فإذا مال الشبح إلى جزء من الروح دون جزء كانت القوة كالمندفعة إلى جهة ميل للشبح بآلتها . فإن الآلة مجيبة لها إلى نحو الجمهة التي تطلبها القوة فيحدث في الروح تموج إلى تلك الجهة للطافتها وسرعتها إلى قرول الأثركأنها تتبع حركة الشبع . ولهذا السبب إذ أطال الإنسان النظر إلى شي يدور يتخيل له أن سائر الأشياءتدور لأنه تحدث في الروح . . حركة مستديرة لاتباعها لانتقال الشبح . وكذلك إذا أطال النظر إلى شيء سريع الحركة في الاستقامة تحدث في الروح حركة مستقيمة إلى ضد تلك الجهة ، لأن جهة حركة الشيء مضادة لجهة حركة ذي الشبح ، فحيننذ ترى الأشياء كلها تنتقل إلى ضد تلك الجهة ، لأن أشباح الأشياء لا تثبت .

والسبب الرابع اضطراب خركة تعرض للثقبة العينية ، فإن الطبقة العينية مهلة ٢٠

<sup>(</sup>۱–۱) فعرض . . . يدور : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١) مثل: ماقطة من ف ، م .

<sup>(؛)</sup> ثباته : أنه م .

<sup>(</sup>٥) تفرضه: يمرضهم.

<sup>(</sup>٧) حدث : أحدث م || موجب : يوجب م .

<sup>(</sup>٨) ما : ساقطة من ك.

<sup>(</sup>١٠) انبعثت : انبعث ك ، م || مال : سال م || حاملها : حامله ك || أو مالت : أو مال ك ؛ وصال م || بحاملها : بحامله ك ؛ حاملة م .

<sup>(</sup>١١) الباصر : الباسرة ك .

<sup>(</sup>١٣) النبح : النبح م .

<sup>(</sup>١٥) أطال : طال م .

<sup>(</sup>١٨) مضادة : متضادة ك | ذي : ساقطة من ن ، م | كلها : كأنها م .

<sup>(</sup>١٨) التمبة : كفية م | الطبقة : الطبيعة م | العينية : النيبية م .

الحركة إلى هيئة تتسع لها النقبة وتضيق تارة إلى خارج ، وتارة إلى داخل على الاستقامة أو إلى جهة ، فيتبع اندفاعها إلى خارج انضغاط يعرض لها واتساع من الثقبة ، ويتبع اندفاعها إلى داخل اجتماع يعرض لها وتضيق من الثقبة . فإذا اتفق أن ضاقت الثقبة رؤى الشيء أكبر، وإذا اتسعت رؤى أصغر ، أو انفق أن ماأت إلى جهة رؤى في مكان آخر . فيكون كأن المرثى أولا غير المرثى ثانيا ، وخصوصا إذا كان قد تمثل قبل انمحاء الصورة الأولى صورة أخرى .

ولقائل أن يقول: فلم لا تئبت الصورة واحدة مع انتقال القابل كما تبقى صورة الضوء واحدة مع انتقال القابل، فيكون إذا زال القابل عن المحاذاة بطلت الصورة عنه وحدثت فيا يقوم مقامه ، فلم تكن صورتان ، فلم تكن رؤبتان ، ولا اتصال خط من نقطة ، ولا رؤبت الأشياء تستدير . فنقول : لا يبعد أن يكون من شأن الروح التي للحس المشترك أن لا تكون إنما تضبط الصورة بالمحاذاة فقط ، وإن كانت لا تضبطها بعد المحاذاة مدة طويلة فيكون لا كضبط المستنير بالضوء للضوء الذي يبطل دفعة و لا كضبط الحجر للنقش الذي يبقى مدة طويلة ، بل بين بين . وتكون تخليته عن الصورة بسبب يقوى ويعان بعد المحاذاة بزمان منا لأسباب نجدها مذكورة فيا تفتر حركته وفها يعود إلى طبيعته حيث يتكلم في مناه .

ومن هذا يعلم أن قبول الروح الباطن للخيالات المبصرة ليس كقبول الشبع الساذج الذي يزول مع زوال المحاذاة . وبالحرى أن تكون الحواس هى هذه المشهورة، وأن تكون الطبيعة لا تنتقل من درجة الحيوانية إلى درجة فوقها ، أو توفى جميع ما يكون فى تلك الدرجة . فيجب من ذلك أن تكون جميع الحواس محصلة عندنا ، ومن رام أن بين هذا بقياس واجب فقد تكلف شططا . وجميع ما قبل فى هذا فهو غير

<sup>(</sup> ٤ ) رؤى ( الأولى ) : يرى ك : م | | وإذا اتسمت : أواتسمت د ، ف ، ك .

<sup>(</sup>ه) تمثل: تتمثل ك.

<sup>(</sup>۷) يقول : يقال د .

<sup>(</sup>٧-٨) كا تبل . . . . انتفال القابل : ساقطة من د .

<sup>(</sup> A ) إذا زال القابل: القابل إذا زال د ، ف ؛ النم و إذا زال م .

<sup>(</sup>١٠) من (الأرلى): عن د، ف، م.

<sup>(</sup>١١) التي: الذي ف إكانت: كان د، ف، ك.

<sup>(</sup>١٢) فيكون : + تضبط د ، ك ؛ + ضبطه ف .

<sup>(</sup>١٣) بل : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٤) تفتر: نميدم.

مبرهن ، أو لمت أفهمه فهم المبرهن عليه ويفهمه غيرى ، فليتمرف ذلك من غير كلامنا .

فالحواس المفردة والمحسوسات المفردة ما ذكرناه ، وههنا حواس مشتركة . ومحسوسات مشتركة .

فلنتكلم أولا في المحسوسات المشتركة فنقول : إن الحواس منا قد تحس مع ما تحس أشياء أخرى لو انفردت وحدها لم تحس ، وهذه الأشياء هي المقادير والأوضاع والأعداد والحركات والسكونات والأشكال والقرب والبعد والماسة وما هو غير ذلك ما يلخل فيه . وليس إنما تحس هذه بعرض ، وذلك لأن المحسوس بالمرض هو الذي ليس محسوسا بالحقيقة : لكنه مقارن لما يحس بالحقيقة مثل إبصارنا أبا عمرو وأبا خالد ، فإن المحسوس هو الشكل واللون ، ولكن عرض أن ذلك مقارن لشيء مضاف ؛ فنقول : إنا أحسسنا بالمضاف ولم نحسه البتة ولا فى أنفسنا خيال أو وهم ولا رسم لأبي خالد من حيث هو أبو خالد يكون ذلك الرسم ، أو الخيال مستفادا من الحس بوجه من الوجوه . وأما الشكل والعدد وغير ذلك فإنه وإن كان لا يحس بانفراده ، فإن رسمه وخياله يلزم خيال مايحس وما يدرك بأنه لون أو حرارة أو برودة مثلاً ، حتى يمتنع ارتسام أمثال هذه في الخيال دونها أيضًا . وليس إذا م كان الشيء متمثلًا ومدركا لشيء في شيء بتوسط شيء فهو غير متمثل فيه بالحقيقة فإن كثير من الأدور التي هي بالحقيقة وليست بالعرض فإنها تكون بمتوسطات . وهذه المحسوسات المشتركة لما كان إدراكها بهذه الحواس ممكنا لم يحتج إلى حاسة أخرى ، بل لما كان إدراكها بلا نوسط غير ممكن استحال أن تفرد لها حاسة . فالبصر يدرك العظم والشكل والعدد والوضع والحركة والسكون بتوسط اللون ، ويشبه أن يكون إدراك الحركة والسكون مشوبا بقوة غير الحس ، واللمس يدرك جميع دلمًا بـُوسط صلابة أو اين في أكثر الأمر ، وقد يكون بتوسط الحر والبرد .

<sup>(</sup>٣-٥) مشتركة . . . منا : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٠) وأيها خاله : وأخا خاله ف ، م || فإن : وإن م .

<sup>(</sup>١١) أووهم : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>١٢) هو : ساقطة من ك || الرسم : الوهم ك .

<sup>(</sup>١٦) فيه : ماقطة من ك.

<sup>(</sup>۱۷) بمتوسطات : متوسطات م .

<sup>(</sup>۱۸) حامة : حواس ك .

<sup>(</sup>۲۰) بتوسط النون : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٢١) ويشبه . . . . والسكون : ساقطة من م | مشوبا : مشوية م .

والنوق يدرك العظم بأن ينوق طعما كثيرا منتشرا ، ويدرك العدد بأن يجد طعوما كثيرة في الأجمام ، وأما الحركة والسكون والشكل فيكاد أن يسركه أيضا ولكن ضميفا، يستعين فى ذلك باللمس . وأما الشم فيكاد لايلوك به العظم والشكل والحركة والسكون إدراكا متمثلاً في الشام ، بل يُدرك به العدد بأن يتمثل في الشام ، ولكن النفس تدرك ذلك بضرب من القياس أو الوهم بأن تعلم أن اللمى انقطحت واثحته دفعة قد زال والذي تبقى رائحنه هو ثابت. وأما السمع فإن العظم لايدركه ولكن السمع قد يدل النفس عليه دلالة غير مستمرة على الدوام ، وذلك من جهة أن الأصوات العظيمة قد ينسبها إلى أجسام عظيمة، وكثيرا ما تكونُ من أشياء صغيرة وبالمكس. ولكن قد يدرك العدد وينوك الحركة والسكون بما يعرض للصوت الممتد من ثبات أو اضمحلال بكون مصره إلى ذلك الاختلاف في تحدد مثل ذلك البعد . ولكن هذا الإدراك من جملة ما تاءركه النفس للعادة التي عرفتها . وقد بمكن أن يسمع الصوت عن الساكن على هيئة الصوت الذي بسمع عن المتحرك وعن انتحرك على هيئة الذى يسمع عن الساكن ، فلا تكون هذه الدلالة مركونا إلها ولاتجب وجوبا ، بل تكون في أكثر الأمر . وأما الشكل فلا يدركه السمم إلا شكل الصوت لا شكل الجسم ، وأما الذي يسمم عن المجوف فيوقف على تجويفه فهو شيء يعرض للنفس وتعرفه النفس على سبيل الاستدلال . وتأمل مذهب العادة فيه ويشبه أن بكون حال اليصر في كثير مما يدركه هذه الحال أيضا إلا أن إدراك اليصر لما يدركه من ذلك أظهر.

فهذه هي المحسوسات التي تسمي مشتركة، إذ قد تشترك فيها عدة من الحواس .

<sup>(</sup>١) يلارق : يدركك .

<sup>(</sup>٢) يدركه: يدركها م.

<sup>(</sup>٣) أن ذاك : ساقطة من م | لا يدرك : أنْ يدركه م .

<sup>.</sup> (v) النفس عليه : عليه النفس ك ، م | الدرام : الدوم ف ، م .

<sup>(</sup>٩) ويدرك : وقد يدرك ك .

<sup>(</sup>١٠) تحدد : تجدد م .

<sup>(</sup>١١) ما تدركه : ما تدرك ك .

<sup>(</sup>۱۲) الصوت . . . . هيئة : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٦) وتأمل : وتأميل م .

<sup>(</sup>١٨) من : من ك.

<sup>(</sup>١٩) من : ساقطة من م .

والعدد كأنه أولى ما يسمى مشتركا فإن جميع الحواس تشترك فيه . وقد ظن بعض الناس أن لهذه المحسوسات المشتركة حاسة موجودة فى الحيوان تشترك فيها وبها تدرك، وأن وليس كذاك . فأنت تعلم أن من ذلك ما يدرك بالاون لو لا اللون لما أدرك . وأن منه ما يدرك باللمس لولا الملموس أا أدرك . فلو كان يمكن أن يدرك شيء من ذلك بغير المتوسط من كيفية هي مدرك أولى لشيء من هذه الحواس ، إكان ذلك همكنا ، وأما أن يستحيل فينا إدراكه إلا بتوسط مدرك لحاسة معلومة أو استدلال من غير توسط الحاسة معلومة أو استدلال

<sup>(</sup>١-١) فيه . . . . المشتركة : ساقطة من م .

<sup>(</sup> t ) الملموس : السس د ، ك .

<sup>( • )</sup> أول : أولا ك ؛ أول م .

<sup>(</sup>٦) أَنْ : إذْ فَ إِ مَدُوكَ : مِدْرَكَةُ مِ إِلَا عَامَةً : بِحَامَةً كَ إِلَا أَوْ اسْتَدَارُ لَ : واستدارُ لُ مَ

 <sup>(</sup>٧) الوجوه : + ثمت المغالة الثالثة من الفن السادس من الطبيعيات من كتاب النفس والحمد قد
 وحسن توفيقه د ؟ + ثمت المغالة الثالثة من الفن السادس بحمد الله وحسن توفيقه م .

## المقالترالرابعين في الحواسُ الباطنة اربعة نصول

<sup>(</sup>٢) في الحواس الباطنة : من الغن الــادس من الطبيعيات م || الباطنة : + وهي د .

<sup>(</sup>٣-٢) في الحواس الباطنة أربعة فصول : ساقطة من ف .

<sup>(</sup>٣) قصول : (تذكر نسخة د بعد هذه الكلمة عنارين الفصورالأربعة )

# الفصسل لأول فيه قول كلى على الحواس لباطنة الني للميوان

وأما الحس المشترك فهو بالحقيقة غير ما ذهب إليه من ظن أن للدمجسوسات المشتركة حسا مشتركا ، بل الحس المشترك هو القوة التي تنادى إليها المحسوسات كالها ، فإنه لو لم تكن قوة واحدة تلوك الماون والملموس لما كان لنا أن نميز ، بينهما قائلين : إنه ليس هسذا ذلك . وهب أن هسلما ، وذلك لأنها من حيث هي لا محالة أن يكون العقل يجدهما معا حتى يميز بينهما ، وذلك لأنها من حيث هي محسوسة وعلى النحو المتأدى من المحسوس لا يدركها العقل كما سنوضح بعد . وقد نميز بينها ، فيجب أن يكون أن فيجب أن يكون أن فيجب أن يكون أما في غيره ، وعال ذلك في العقل على ما ستعلمه . فيجب أن يكون في قوة أخرى ، واولم المخلوف في قد أخرى ، واولم المثلا أن شيئا صورته كذا هو حلو لما كانت إذا رأته همت بأكله ، كما أنه لولا أن عندنا نحن أن هذا الأبيض هو هذا المغنى لما كنا إذا سمعنا غنامه الشخصي أن عندنا الحياة ، ولم يكن في الحيوان ما تجتمع فيه صور المحسوسات لتعلمت عليها الحياة ، ولم يكن الشم دالا لها على الطعم ، ولم يكن المصوت دالا إياها على الطعم ، ولم يكن الصوت دالا إياها على الطعم ، ولم يكن الم

<sup>(</sup>١) الفصل الأول: فصل ١ ت.

<sup>(</sup>٢) الحس: +اللق هود، ك.

<sup>( 1 )</sup> المشتركة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٦) العموز : النميزك.

<sup>(</sup>٧) يميز : يتميز ك .

<sup>(</sup>٩) يسانيسانده ك م ،

<sup>(</sup>١٣) أن (الأول) : ساقطة من د | علما (الثانية) : ذلك ك .

<sup>(</sup>١٠) ولم (الأولى والثانية) ؛ ولولم م.

حتى تهرب منها . فيجب لا محسالة أن يكون لهذه الصور مجمع واحد من باطن .

وقد يدلنا على وجود هذه القوة اعتبارات أمور تدل على أن لها آلة غير الحواس الظاهرة ما نراه من تخبل المدورية أن كل شيء يدور ، فلملك إما · عارض عرض في المرثيات أو عارض عرض في الآلة التي بها تم الرؤية ، وإذا لم بكن في المرثيات كان لا محالة في شيء أخر . وليس الدوار إلا بسبب حركة البخار في الدماغ وفي الروح التي فيه فيعرض لتلك الروح أن تدور ، فتكون إذن القوة المرتبة هناك هي التي يعرض لها أمر قد فرغنا منه . وكذلك يعرض للإنسان دوار من تأمل ما يدور كثيرا علىما أنبأنا به . وليس يكون ذلك بسبب أمر في جرء من العين ، ولا في روح مصبوب فيه وكذلك نتخيل استعجال المتحرك النقطي مستقما أو مستديرًا على ما سلف من قبل ، ولأن تمثل الأشباح الكاذبة وساع الأصوات الكاذبة قد يعرض إن تفسد لهم آلات الحس أوكان مالا مغمضا لعينه ، ولايكون السبب في ذلك إلا تمثلها في هذا البدأ. والتخيلات التي نقم في النوم إما أن تكون لارتسام في خزانة حافظة المصور ، ولوكان كذلك لوجب أن يكون كل ما اخترن فيها متمثلا في النفس ليس بعضها دون بعض حتى يكون ذلك البعض كأنه مرثى أو مسموع وحده أو أن يكون يعرض لها التمثل في قوة أخرى ، وذلك إما حس ظاهر وإما حس باطن ، أكن الحس الظاهر معطل في النوم ، وريما كان الذي يتخيل ألوانا ما مسمول العين فيقي أن يكون حسا باطنا ، وليس يمكن أن

<sup>(</sup>١) منها :ته م .

<sup>( )</sup> ما : منها ما ك .

<sup>(</sup>٦) بسبب : بحسب ف .

<sup>(</sup> v ) الى: اللي ك | لتلك : للدك ك، م.

<sup>(</sup> ۸ ) **وكذاك : ولذاك ك** .

<sup>(</sup>۹) یکون: سانطة من م.

<sup>(</sup>١٠) وكذلك: والذلك ن | انتخيل: يخيل ك، م.

<sup>.</sup> شا ، ع الهاشطاء الهاشد (١٣)

<sup>(</sup>١٤) لا رَسَام : + الصورة د ، ف | الصور : الصورة د ، م .

<sup>(</sup>١٦) المقل : العقيل م .

<sup>(</sup>١٧) وإما حس وأر حس ك إلى لكن: لكان م إلى معطل : تمطل ك إلى كان: إلحلك لك.

<sup>(</sup>١٨) يتخيل : يخيل م || حسا باطنا : حس باطن د ، ف ، ك .

يكون إلا المِبلاً للحواس الظاهرة . والذى كان إذا استولت القوة الوهمية وجعلت تستعرض ما فى الخزانة تستعرضه بها ولو فى اليقظة ، فإذا استحكم ثباتها فيها كانت كالمشاهلة .

فهذه القوة هي التي تسمى الحس المشترك و هي مركز الحواس ، ومنها تشعب الشعب ، وإيها تؤدى الحواس ، وهي بالحقيقة هي التي تحس . لكن إمساك ه ما تامركه هذه هو للقوة التي تسمى خيالا وتسمى مصورة وتسمى متخيلة ، ورمما فرق ببن الحيال والمتخيلة بحسب الاصطلاح ، ونحن ممن يفصل ذلك . والحس المشترك والحيال كأسماقوة واحدة ، وكأنهما لا يختلفان في الموضوع ، بل في الصورة . وذاك أنه ليسأن يقبل هو أن يحفظ ، فصورة المحسوس تحفظها القوة التي تسمى المصورة والحيال ، وايس إليها حكم البتة ، بل حفظ . وأما الحس المشترك والحواس الظاهرة فإنها ، التحكم به على شيء من الموجود إلا على ما في ذاته حامض ، وهذا الحافظ لا يحكم به على شيء من الموجود إلا على ما في ذاته بأن فيه صورة كذا .

ثم قد نعلم يقينا أنه فى طبيعتنا أن نركب المحسوسات بعضها إلى بعض ، وأن نفصل بعضها على بعض ، وأن نفصل بعضها عن بعض ، لا على الصورة التى وجدناها عليها من خارج ١٥ ولا مع تصديق بوجود شيء منها أو لا وجوده . فيجب أن تكون فينا قوة نفعل ذلك بها ، وهذه هى التى تسمى إذا استعملها العقل مفكرة ، وإذا استعملها قوة حيوانية متخيلة .

ثم إنا قد نحكم فى المحسوسات بمعان لانحسها ، إما أن لاتكون فى طبائعها عسوسة البقة ، وإما أن تكون محسوسة لكننا لانحسها وقت الحكم . أما التي . ٣

<sup>(</sup>۱) کان : + نهی د .

<sup>(</sup>٢) يها: لهاك.

<sup>(</sup> ٤ ) وهي ۽ هي د .

<sup>(</sup> ٥ ) بالحقيقة هي : ساقطة من م .

<sup>(</sup> ٧ ) ذلك : + والصور التي في الحس المشترك د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٩) أنه: لأنه د، اط،م.

<sup>.</sup> લ . ગ ૫ : ાની (૧٠)

<sup>(</sup>١٤) نرکب : مرکب م .

<sup>(</sup>١٥) من: من ه، ك، م || العسور : العسور ك، م.

<sup>(</sup>٢٠) لكتا : لكنان ؛ لكنهام.

لا تكون محسوسة فى طبائعها فعثل العداوة والرداء، والمنافرة التى تدركها الشاة فى صورة الذئب، وبالجملة المعنى الذى يفرها عنه، والموافقة التى تدركها من صاحبها، وبالجملة العنى يؤنسها به . وهذه أمور تدركها الفس الحيوانية ، والحس لا يدلها على شيء منها . فإذن القوة التى بها تدرك ، قوة أخرى ولنسم الوهم . وأما التى تكون محسوسة فإنا نرى مثلا شيئا أصفر فنحكم أنه مسل وحلو ، فإن هذا ليس يؤدبه إليه الحاس فى هذا الوقت ، وهو من جنس المحسوس ، على أن الحكم نفسه ليس بمحسوس البتة وإن كانت أجراؤه من جنس المحسوس ، وليس بدركه فى الحال ، إنما هو حكم نحكم به ربما غلط فيه وهو أيضا لتلك القوة . وفى الإنسان للوهم أحكام خاصة من جملتها حمله النفس على أن تمنع وجود أشياء الإنسان للوهم أحكام خاصة من جملتها حمله النفس على أن تمنع وجود أشياء الرئيسة الحاكمة في الحيوان حكا ليس فصلاكا لحكم العقلي ، ولكن حكا الرئيسة الحاكمة في الجوانية وبالصورة الحسية ، وعنها تصدر أكثر الأقعال الحيوانية .

وقد جرت العادة بأن يسمى مدرك الحس صورة ومدرك الوهم معنى ،
ولكل واحد منها خزانة . فخزانة مدرك الحس هى القوة الحيالية ، وموضعها
مقدم اللماغ . فلذلك إذا حدثت هناك آفة فسد هذا الباب من التصور ، إما
بأن تتخيل صورا ليست أو يصعب استثبات الموجود فيها . وخزانة مادك الوهم هي

<sup>(</sup>١) لاتكون : لا تكن ك || والردامة : والرواية م .

<sup>(</sup>١-١) التي تدركها . . . والموافقة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٢) وبالجملة . . . . ماحبها : ساقطة من د .

<sup>(</sup> ه ) فينا : فام .

<sup>(</sup>٦) إله الحاس: الحاس إليه د ، ك .

<sup>(</sup>٧) أجزاؤه : أجزاء ف ، ك .

<sup>(</sup>٨) ريما ؛ وريما ك.

<sup>(</sup>٩) خامة : خامية ك | جملها : ماقطة من د ، م | حملة : حملها د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۱۰) ويأيى: وتأبيا د، ف ؛ وثانها م | وهي ؛ وهود.

<sup>(</sup>١٢) وعنها : وعنه د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٤) الحس: + المشترك ك.

<sup>(</sup>١٥) ولكل : لكل م || مدرك : ساقطة من ك || الحس : + وهو الصور د || هي : هو د ، م .

<sup>(</sup>١٦) فلللك :وللك ت .

<sup>(</sup>١٨) الوهم : الممنى ك ، م ؟ + وهو المنى د 🍴 هي : هو د ، ك ، م .

القوة التي تسمى الحافظة ، ومعانها مؤخر الدماغ ، واذلك إذا وقع هناك آفة وقم الفساد فيها مختص بحفظ هذه المعانى . وهذه القوة تسمى أبضا متا.كرة ، فتَهَون حافظة لصيانتها ما فها ، ومتذكرة لسرعة استعدادها لاستثباته ، والتصور به مستعيدة إياه إذا فقد ، وذالك إذا أقبل الوهم بقوته المتخيلة فجعل يعرض واحدا واحدا من الصور الموجودة في الحيال ليكون كأنه يشاهد الأمور التي ه هذه صورها . فإذا عرض له الصورة التي أدرك معها المعنى الذي بطل ، لاح له المعنى حيننا. كما لاح من خارج ، واستثبتته القوة الحافظة في نفسها كما كانت حينان تستثبت فكان ذاكرا . وربما كان المصير من المعنى إلى الصورة ، فيكون النذكر للمطلوب ليست نسبته إلى ما في خزانة الحفظ ، بل نسبته إلى ما في خزانة الحيال. فكأن إعادته إما في وجه العود إلى هذه المعاني التي في الحفظ حتى بضطر المعني إلى لوح. ١٠ الصورة فتعود النسبة إلى ما فى الخيال ثانيا ، وإما بالرجوع إلى الحس . مثال الأول ألك إذا نسبت نسبته إلى صورة وكنت عرفت تلك النسبة تأمات الفعل آنمى كان يقصد منها ، فلما عرفت الفعل ووجدته وعرفت أنه أى طعم وشكل ولون يصلح له فاستثبت النسبة به وألفت ذلك وحصاته نسبة إلى صورة فى الحيال وأعدت النسبة في الذكر ، فإن خزانة الفعل هو الحفظ لأنه من المعنى . فإن كان أشكا, ذلك عايك ١٠ من هذه الجمهة أيضًا ولم يتضح فأورد عليك الحس صورة الشيء ، عادت مستقرة في الخيال وعادت النسبة إليه مستقرة في التي تحفظ .

<sup>(</sup>٣) لا متثباته : لا متثباتها ك.

<sup>( 1 )</sup> به : جاك | إياه : إياها د | فقد : فقدت د ، ك | بقرته : بقرة م .

<sup>(</sup>٧) واستثبته : واستثبته ك .

<sup>(</sup>٨) ذاكرا: ذكرد، ف،ك.

<sup>(</sup> ٨-٨ ) التذكر المطلوب : المتذكر المطلوب، ك ، م .

<sup>(</sup>٩) لاحت نسبته : ليس نسبته د ؛ ليس له نسبة ف؛ ليس نسبة م | نسبته : نسبة د ، ف ، م .

<sup>(</sup>١٠) إمانمام || يضطر : يصير ك .

<sup>(</sup>١٢) أنك : ماقطة من ك | نسبته : نسبة ف ، م .

<sup>(</sup>١٣) منها : عنهاك || وعرفت : عرفت د .

<sup>(</sup>١٤) فاستثبت : فاستثبت م || وألفت : فألفت د ، م ، فألفيت ك || وحصلته : وحصات ك ؛ وحصله م || فسية : نسبتة ك || في : سافطة من ك .

<sup>(</sup>۱۰) فإن: ران د .

<sup>(</sup>١٦) الثيء مادت : شيء مادت د ؛ شيءم .

وهله القوة المركبة بين الصورة والصورة ، وبين الصورة والمغنى ، وبين المعنى والمعنى ، هي كأنها القوة الوهمية بالوضوع ، لامن حيث تحكم ، بل من حيث تعمل لتصل إلى الحكم . وقد جعل مكانها وسط اللماغ ليكون لها اتصال بخزانى المهنى والصورة . ويشبه أن تكون القوة الوهمية هي بعينها المفكرة والمتخيلة والمتذكرة ، فتكون وهي بعينها الحاكمة فتكون بذاتها حاكمة وبحركاتها وأفعالها متخيلة وهتذكرة ، فتكون متخيلة بما تعمل في الصور والمعانى ، ومتذكرة بما ينتهي إليه عملها . وأما الحافظة فهي قوة خزانها ، ويشبه أن يكون التذكر الواقع بالقصد معنى للإنسان وحده ، وأن خزانة المعنى هي الحافظة . ولا يمتنع أن تكون الوهمية بذائه حاكمة متخيلة ، وعركاتها متخيلة وذاكرة .

<sup>(</sup>٣) الحكم : الحاكم د || وسط : راسط د ، ف || بخزانق : لخزانق د ، ك .

<sup>(</sup> ۵-4 ) فتكرن متخيلة : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٦) الصور : الصورة م || عملها : ماقطة من م .

 <sup>(</sup>٧-٩) وأن خزانة . . . وذاكرة : ساقطة من م .

<sup>(</sup> ٨ ) الصورة : الصور ف .

<sup>(</sup>٩) وذاكرة : ذاكرة ك .

### الفصلاك

#### نى أفعال لغوة المصورة والفكرة من هذه الحراس لبالمنة

وفيه القول على النوم واليقظة والرؤيا الصادقة والكاذبة وضرب من خواص النبوة .

فلنحصل القول في القوة المصورة أولا فنقول: إن القوة المصورة التي هي الحيال وهي آخر ما تستقر فيه صور المحسوسات ، وإن وجهها إلى المحسوسات هو الحس المشترك ، وإن الحس المشترك يؤدى إلى القوة المصورة على سبيل استخزان ما تؤديه إليه الحواس فتخزنه . وقد تحزن القوة المصورة أيضا أشياء ليست ون المأخوذات عن الحس ، فإن القوة المفكرة قد تتصرف على الصور التي في القوة المصورة بالتركيب والتحليل لأنها موضوعات لها ، فإذا ركبت صورة منها أو فصلتها أمكن أن تستحفظها . وفيا ، لأنها ليست خزانه لهذه الصورة من جهة ما هذه الصورة منسوبة إلى شيء فواردة من داخل أو خارج ، بل إنما هي خزانة لها لأنها هذه الصورة بهذا النحو من التجريد ، فلوكانت هذه الصورة على نحو ما فيها من التركيب والتفصيل ترد من خارج لكانت هذه القوة تستثبتها . فكذلك إذا لاحت لهذه القوة من صبب من الأسباب إما من النخيل والفكر وإما لشيء من ما الشكلات السماوية أن تمثلت صورة في المصورة وكان الذهن غائبا أو ساكنا هن احتباره ، أمكن أن يرتسم ذلك في الحس المشترك نفسه على هيئاته فيسمع ويرى الوانا وأصواتا ليس لها وجود من خارج ولا أسبابها من خارج . وأكثر مايعرض الوانا وأصواتا ليس لها وجود من خارج ولا أسبابها من خارج . وأكثر مايعرض الوانا وأصواتا ليس لها وجود من خارج ولا أسبابها من خارج . وأكثر مايعرض

<sup>(</sup>١) الفصل الثانى : فصل ٢ ف .

<sup>(</sup>٢) القوة : ساقطة من د ، ف ، م .

<sup>(</sup>۱۰) منها : ساقطة من د .

<sup>(</sup>۱۳) قانو : ولوك ، م . (۱۵) فكذاك : ولذاك م .

<sup>(</sup>۱۰) لسبب: بسبب ك.

<sup>(</sup>١٧) نفسه : + بميته ك | مل ميثاته : إلى تبيانه د ، م ؛ مل ميته ف .

هذا هند سكون القوى المقلية أو غفول الوهم ، وعند اشتخال النفس النطقية هن مراهاة الحيال والوهم . فهناك تقوى المصورة والمتخيلة على أفعالها الخاصة حتى يتمثل ما تورده من الصور محسوسة .

ولنزد هذا بيانا فنقول: إنه سيتين بعد أن هذه القوى كلها لنفس واحدة وأنها خوادم للنفس ، فلنسلم ذلك وضعا ، ولنعلم أن اشتغال النفس ببعض هذه يصرفها عن إعانة القوى الأخرى على فعلها أو عن ضبطها عن زيغها أو عن حملها على الصواب ، فإن من شأن النفس إذا اشتغلت بالأمور الباطنة أن تغفل عن استئبات الأمور الخارجة فلا تستئبت المحسوسات حقها من الاستئبات، وإذا اشتغلت بالأمور الخارجة في وقت ما تكون منصرفة إلى ذلك يضعف تخيلها وتذكرها ، وإذا انصبت إلى أفعال القوة الشهوانية انكسرت منها أفعال القوة النفصبية ، وإذا انصبت إلى أفعال القوة النفهوانية انكسرت منها أفعال القوة النفسية أنكسرت منها أفعال الإدراكية ، وبالجملة إذا انصبت إلى استكمال الأفعال الحركية ضعفت الأفعال الإدراكية ، وبالحملة إذا انصبت إلى استكمال الأفعال الحركية ضعفت الأفعال الإدراكية ، وادا معتزلة عرض لأقوى القوى وأعملها أن تغلب ، وإذا اشتغلت بقوة ما وعارض ما عن تنقيف قوة ، إنما تضبطها عن حركاتها المفرطة مراعاة النفس أو الوهم إياها استولت تلك القوة ونفذت في أفعالها الى بالطبع قد خلا لها الجو و تثقفت . وهذا الذي يعرض للنفس من أن لا تكون مشتغلة يفعل قوة أو قوى فقد يكون أو الذي الذي يعرض للنفس من أن لا تكون مشتغلة يفعل قوة أو قوى فقد يكون وهذا الذي يعرض للنفس من أن لا تكون مشتغلة يفعل قوة أو قوى فقد يكون وهذا الذي يعرض للنفس من أن لا تكون مشتغلة يفعل قوة أو قوى فقد يكون وهذا الذي يعرض للنفس من أن لا تكون مشتغلة يفعل قوة أو قوى فقد يكون

<sup>(</sup>١) عن : من ك .

<sup>(</sup>٢) اللامة: الماميةك.

<sup>( ؛ )</sup> سيتبين : سنبين د ، ك ؛ + لناف ، م .

<sup>(</sup>ه) النفس : النفس م .

<sup>(</sup>٦) زينها ؛ زينها ك .

<sup>(</sup>٩) أن : ساقطة من ك.

<sup>(</sup>١٢) الشهرانية : النضبية م | النضبية ... القرة : ماقطة من م .

<sup>(</sup>١٣) المركية : المركة م | ضعفت : + عن م .

<sup>(</sup>۱٤) کانت : کان د .

<sup>(</sup>١٧) ونفلت : نفلت ك || بالطبع : أن الطبع د || وتثقفت : ماقطة من د ، ف ، ك .

لآفة أو لضعف شاغل عن الاستكمال ، كما فى الأمراض وكما فى الخوف ؛ وإما أن يكون لكثرة انصراف الهمة أن يكون لكثرة انصراف الهمة إلى استمال المقوة المنصرف إليها عن غيرها .

ثم إن القوة المتخلة قوة قد تصرفها النفس عن خاص فعلها بوجهين: 
تارة مثل مايكون عند اشتغال النفس بالحواس الظاهرة وصرف القوة المصورة وللى الحواس الظاهرة وتحريكها بما يورد عليها مها حتى لا تسلم للمتخلة المفكرة فتكون المتخلة مشغولة عن فعلها الحاص وتكون المصورة أيضا مشغولة عن الانفراد بالمتخلة وبكون ماتحتاجان إليه من الحس المشترك ثابتا واقعا في شغل الحواس الظاهرة وهذا الوجه هو وجه ، وتارة عند استعال النفس إياها في أفعالها التي تتصل بها من التمييز والفكرة . وهذا على وجهين أيضا : أحدهما أن تستولى ١٠ على جهة يقع النفس فيها غرض صحيح ، ولا تنمكن المتخلة اذلك من على جهة يقع النفس فيها غرض صحيح ، ولا تنمكن المتخلة اذلك من النفس النطقية إياها انجرارا ؛ والثاني أن تصرفها عن التخيلات انتي لانطابق الموجودات من خارج فتكفها عن ذلك استبطالا لها فلا تتمكن من شدة تشبيحها ١٠ الموجودات من خارج فتكفها عن ذلك استبطالا لها فلا تتمكن من شدة تشبيحها ١٠ الشغل من الجهتين كلتيهما — كما يكون في حال النوم أو من جهة واحدة كما يكون عن حال النوم أو من جهة واحدة كما يكون عند الشغل من الجهتين كلتيهما — كما يكون في حال النوم أو من جهة واحدة كما يكون عند الغيل والنمز وكما عند

<sup>(</sup>٣-١) الفرة ... إن : ماقطة من م .

<sup>(</sup> ٥ ) تارة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٦) وتحريكها : تحريكها م .

<sup>(</sup>٧) المصورة : الصورةم.

<sup>( ^ )</sup> بالمتخيلة : بالجملة م || من : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٩) الظاهرة : الظاهر م .

<sup>(</sup>١٠) التمييز : التميز ك .

<sup>(</sup>١١) فتستخدمها : فليستخدمها م || معها : منام || وتحليلها : وتخييلها م .

<sup>(</sup>۱۲) فيها : نذيها م .

<sup>(</sup>١٢-١٢) لذلك من التصرف : عن جهة تقع م .

<sup>(</sup>١٣) عليه : ماقطة من د | تصريف : تمريف م .

<sup>(</sup>۱۷) كليتيما : كالهما ك .

<sup>(</sup>١٨) والتمييز : والتميز ك .

الخوف حتى تضعف النفس وتكاد تجوز ما لا يكون وتكون منصرة من العقل جملة لضعفها ولخوفها وقوع أمور جسانية فكأنها تترك العقل وتدبيره – أمكن التخيل حيثتلا أن يقوى ويقبل على المصورة ويستعملها ويتقوى اجباعهما معا فتصير المصورة أظهر فعلا فتلوح الصور التي في المصورة في الحاس المشترك فترى كأنها موجودة خارجا ، لأن الأثر الملدك من الوارد من خارج ومن الوارد من داخل هوما يتمثل فيها وإنحسا مختلف بالنسبة . و إذا كان الدحسوس بالحقيقة هو مايتمثل ، فإذا تمثل كان حاله كحال مايرد من خارج . ولهذا مايرى الإنسان المجنون والخائف والضعيف والنائم أشباحا قائمة كما يراها في حال السلامة بالحقيقة ويسمع أصوانا كذلك ، فإذا تدارك النمييز أو العقل شيئا منذلك وجذب القوة المتخيلة الحنف نفسه بالدنبيه اضمحلت تلك الصور والخيالات .

وقد يتغق فى بعض الناس أن تخلق فيه القوة المتخيلة شديدة جدا غالبة حتى أنها لاتستولى علها الحواس ولاتعصبها المصورة ، وتكون النفس أيضا قوية لايبطل التفاتها إلى العواس . فهؤلاء يكون لم فى اليقظة مايكون لفيرهم فى المنام من الحالة التى سنخبر عنها بعد وهى حالة إدراك النائم منيبات يتحققها عالها أو بأمثاة تكون لها . فإن هؤلاء قديعرض لهم مثلها فى اليقظة ، وكثيرا مايكون لهم فى توسط ذلك أن يغيبوا آخر الأمر عن المحسوسات ويصبهم كالإغماء وكثيرا مالا يكون ، وكثيرا مايرون الشيء محاله ، وكثيرا مايتخيل لهم مثاله للسبب الذى يتخيل للنائم مثال مايراه مما نوضحه بعد ، وكثيرا مايتمثل لهم شبح ويتخيلون أن مايدركونه خطاب من ذلك الشبح بألفاظ مسموعة تحفظ وتنلى ،

<sup>(</sup>٢) وغونها : ولحوتهام || فكأنها : فكأنه م || أمكن : أنكر م .

 <sup>(</sup>۲) اجتامها : اجتامها م .

<sup>(</sup>٤) الصور : الصورة ك .

<sup>(</sup>۱) نيا : ئيە ن .

<sup>(</sup>٩) التمبيز: التميزك 🏿 وجذب : وجدت م .

<sup>(</sup>١٠) الصور : الصورة م .

<sup>(</sup>۱۲) لا تستولى : تستولى د .

<sup>(</sup>١٤) من الحالة ... النائم : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۷) مالا یکون وکثیراً : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٩) أن ما ؛ إنا ما ك . إلى تعفظ ؛ ثم م ،

<sup>(</sup>۲۰) نبوات : قوات د .

وليس أحد من الناس لانصيب له من أمر الرؤيا ومن حال الإدراكات التي تكون في القظة ، فإن الخواطر التي تقع دفعة في النفس إنما يكون سبها اتصالات ما لا يشعر بها ولا بما يتصل بها لاقبلها ولابعدها ، فتنتقل النفس منها إلى شيء آخر غير ما كان عليه مجراها . وقد يكون ذلك من كل جنس ، فيكون من المقولات . ويكون من الإنفارات ، ويكون شعرا ، ويكون غير ذلك عبب الاستعدادات والعادة والحلق . وهذه الخواطر تكون لأسباب تعن للنفس مسارقة في أكثر الأمر وتكون كالتلويحات المستلبة التي لا تتقرر فتذكر إلا أن تبادر إليها النفس بالضبط الفاضل ، ويكون أكثر مانفعله أن تشغل التخيل مجنس غير مناسب الماكان فيه .

ومن شأن هذه القوة المتخيلة أن تكون دائمة الإكباب على خزائتي المصورة والذاكرة ، ودائمة العرض الصور مينائة من صورة محسوسة أو مذكورة ، منتقلة المنها إلى ضد أو ند أو شيء هو منه بسبب ، وهذه طبيعتها . وأما اختصاص منها إلى ضد ون نده ، أو نده دون ضده ، فيكون الملك أسباب جزئية الانحصى . وبالجملة يجب أن يكون أصل السبب في ذلك أن النفس إذا جمعت بين مراعاة المعانى والصور انتقلت من المعنى إلى الصورة التي هي أقرب إليها إما مطلقا وإما الانفاق قرب عهد مشاهدته لتألفهما في حس أو في وهم ، وانتقلت ولكلك من الصورة إلى المعنى . ويكون السبب الأول الذي يخصص صورة دون صورة ومعنى دون معنى أمرا قد ورد عليه من الحس خصصه به ، أو من العقل ، أو الوهم فخصصه به ، أو الأمر سماوى . فلما تخصص بذلك صار استمراره وانتقاله متخصصا لتخصيص المبدأين ، ولأجل أحوال تقارن في العادة ولقرب العهد ببعض الصور والمعانى . وقد يكون ذلك لأحوال أيضا سماوية ، وقد يكون لطوالع من العقل المعلور والمعانى . وقد يكون ذلك لأحوال أيضا سماوية ، وقد يكون لطوالع من العقل والحس بعد التخصيص الأول تضاف إليه .

<sup>(</sup>٣) آخر : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١) طيه: طياد، ك.

<sup>(</sup> ه ) الاستعدادات : الاستعداد ن .

<sup>(</sup>٦) مارقة : مثارفة م .

<sup>(</sup>٧) المتابة المتنبة د .

<sup>(</sup> ٨ ) تشغل : تدعنل م .

<sup>(</sup>٩) الإكباب : الالباب م .

<sup>(</sup>۱۰) المور : المورة ك م .

<sup>(</sup>١٤) إليا: الهف. (١٦) كذك : لذك م.

<sup>(</sup>١٨) لتخصيص : لتخصص ك ؛ بمخصص م ؛ ساقطة من د أ المبدأين : المتداين م || نقارن : مقارن د ، ك || أي : من د ، ك م || ولقرب : لقرب د ؛ أو لقرب ك .

واعلم أن الفكر النطق ممنو بهذه إلقوة وهو من غريرة هذه القوة في شغل شاغل ، فإنه إذا استعملها في صورة ما استعمالا موجها نحو غرض ما انتقلت بسرحة إلى شيء آخر لايناسه ومنه إلى ثالث وأنست النفس أول ما ابتدأت حنه حتى تحوج النفس إلى التذكر فازعة إلى التحليل بالعكس حتى تعود إلى المبدأ . فإذا اتفق في حال اليقظة ، أن أدراك النفس شيئا أو في حال النوم أن اتصلت بالملكوت اتصالا على ماسنصفه بعد وصفا ، فإن هذه القوة إن مكتبها بسكونها أوبانقهارها من حسن الاستثبات ولم تغلبها مقصرة عليها زمان الاستثبات لما يلوح لها من تخيلانها ، تمكنت تلك الصورة من الذكر تمكنا جيدا على وجهه وصورته فلم تحتج إن كان يقظة إلى التذكر ، وإن كان وحيا إلى التأويل ، فان التعبير والتأويل ههنا يذهبان نوما إلى التعبير ، فإن كان وحيا إلى التأويل ، فان التعبير والتأويل ههنا يذهبان مذهب التذكر . فان لم تستثب النفس مارأته من ذلك في قوة الذكر على ماينبغي، بل كانت القوة المتخيلة توازى كل مفرد من المرثي في النوم بخيال مفرد أو مركب، أو توازى مركبا من المرتى في النوم بخيال مفرد أو مركب، يرى هناك بمحاكاة مؤلفة من صور ومعان كان استثبات النفس في ذاتها لما يراها أضعف من استثبات المصورة والمتذكرة لما يورده التخيل ، فلم يثبت في براها أضعف من استثبات المصورة والمتذكرة لما يورده التخيل ، فلم يثبت في الذكر ما أرى من الملكوت وثبت ماحوكي به .

ويتفق كثيرا أن يكون مايرى من الملكوت شيئا كالرأس وكالابتداء ، فيستولى التخيل على النفس استيلاء يصرفها عن استتمام ماتراه ، وتنتقل بعده انتقالا بعد انتقال لاتحاكى بتلك الانتقالات شيئا مما يرى من الماكوت ، إذ ذلك قد انقطع ،

<sup>(1)</sup> فازعة : نازعة ك، م || تود : تقودم || المبأ : المبتدأ م || فإذا : وإذا ف.

<sup>(</sup>٦) مكنيًا : مكنته ك | بانقهارها : بانبارها ك | حسن : خبس ك .

<sup>(</sup>٩) التمبير : تمبير د ، ف ، م || إلى التأويل : إلى تأويل د، ف م || يلعبان : يلعب د، ف ، ك .

<sup>(</sup>١١) المرثى : الذي م.

<sup>(</sup>۱۲) المرثى : الذي م | أو مركب : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٣) بمحاكاة : محاكاة م | آنان : وكان م .

<sup>(</sup>١٤) يراها : تراه ك ، م || المصورة : الصورة د .

<sup>(</sup>١٥) وثبت: ريثبت ك .

<sup>(</sup>۱۷) يمرنها: يمرنه د.

فيكون هذا ضربا من الرؤيا . إلما موضع العبارة منه شيء طفيف وباقبه أضغاث أحلام ، فما كان من الرؤيا من الجنس الذي السلطان فيه التخيل فإنه عتاج إن عبارة ضرورة .

وربما رأى الإنسان تعبير رؤياه في رؤياه فيكون ذلك بالحقيقة تذكرا ، فإن القوة المفكرة كما أنها قد تنتقل أولا من الأصل إن الحكاية لمناسبة بينها ، • كذلك لايبعد أن تنتقل عن الحكاية إلى الأصل ، فكثيرا مايعرض لها أن تنخيل فعلها ذلك مرة أخرى فترى كأن مخاطبا يخاطبها بذلك ، وكثيرا مالم يكن كذلك ، بل كان كأنها تعاين الشيء معاينة صحيحة من غيرأن تكون النفس انصلت بالملكوت. بل تكون محاكاة من المنخيلة للمحاكاة فترجع إلى الأصل.

وهذا الضرب من الرؤيا الصحيح قد يقع عن التخيل من غبر معونة قوة أخرى وإن كان الأصل فيه ذلك فيرجم ، ورعا حاكت هذه المحاكاة محاكاة أخرى فتحتاج إلى تعبىر المعبر مرة أخرى ، وهذه أشياء وأحوال لانضبط .

ومن الناس من يكون أصح أحلاما ، وذلك إذا كانت نفسه قد اعتادت الصدق وقهر النخيل الكاذب وأكثر من يتفق له أن يعبر رؤياه في رؤياه هو من كانت همته مشغولة بدا رأى ، فإذا نام بقى الشغل به محاله ، فأخذت القوة المتخبلة 🌯 تحاكيه بعكس ما حاكت أو لا . وقد حكى أن هرقل الملك رأى رؤيا شغلت قلبه ولم يجد عند المعبرين مايشفيه ، فلما نام بعد ذلك عبرت له في منامه تلك الرؤيا ، فكانت مشتملة على إخبار عن أمور تكون في العالم وفي خاص مدينته ومملكته ، فلما دونت تلك الإنابرات خرجت على نحو ماعبر له فى منامه ، وقد جرب هذا في غيره .

والذبن يرون هذه الأمور فى اليقظة منهم من يرى ذلك لشرف نفسه وقوتها

۲.

<sup>(</sup>١) منه : عنه ك || وباقية : وما فيه ك .

<sup>( )</sup> تنتقل : انتقات له ، م .

<sup>(</sup>٧) يخاطها : مخاطبة د ؛ يخاطبه م .

<sup>(</sup>١٠) عن : من م .

<sup>(</sup>١١) محاكاة : محاكاة ك.

<sup>(</sup>١٤) وقهر : وقهرت ف || يمبر : + تأويل د ، ك .

<sup>(</sup>١٠) التخلة : المخيلة م .

<sup>(</sup>۱۲) حکی : روی م .

<sup>(</sup>۱۷) مېرت ؛مېر د ، ن ، ن . .

<sup>(</sup>۲۰) جرب : خبرت د ؛ خبرت مثل ك .

وقوة متخيلته ومتذكرته فلا تشغلها المسحوسات عن أقعالها البخاصة ، ومنهم يرى ذلك لزوال تمييزه ولأن النفس التي له منصرفة عن التمييز. ولذلك فإن تخيله قوى ، فهو قادر على تلتى الأمور الغبية في حال البقظة . فإن النفس محتاجة في تلقى فيض الغيب إلى التوة الباطنة من وجهين : أحدهما ليتصور فيها المعنى الجزئي تصورا محفوظا ، والثاني لتكون معينة لها متصرفة في جهة إرادتها ، لا شاغلة إياها ، جاذبة إلى جهتها ، فيحتاج إلى نسبة بين الغيب وبين النفس والقوة الباطنة المتخيلة فإن كان الحس يستعملها أو الباطنة المنخيلة ونسبة بين النفس والقوة الباطنة المتخيلة فإن كان الحس يستعملها أو شغلت عن جهة وحركت نحو جهة فإن كثيرا من الأمور التي من شأنها أن ترتسم شغلت عن جهة وحركت نحو جهة فإن كثيرا من الأمور التي من شأنها أن ترتسم من الحس أو من ضبط العقل ، فإذا فات أحدهما أوشك أن تتفق النبة المحتاج من الحس أو من ضبط العقل ، فإذا فات أحدهما أوشك أن تتفق النبة المحتاج البها مابن الغيب وبين النفس والقوة المتخيلة ، وبين النفس وبين القوة المتخيلة ، فيلوح فيها اللائح على نحو مايلوح .

ولأنا قد انتقل بنا الكلام فى التخيل إلى أمر الرؤيا فلا بأس أن نال يسيرا على المبدأ الذى تقع عنه الإنذارات فى المنام بأمور نضعها وضعا . وإنما يتبين لنا فى الصناعة التى هى الفلسفة الأولى ، فنقول : إن معانى جميع الأمور الكائنة فى العالم مما سلف ومما حضر ومما يريد أن يكون موجودة فى علم البارى والملائكة العقلية من جهة ، وستتضح لك المقلية من جهة ، وستتضح لك الحهتان فى موضع آخر . وإن الأنفس البشرية أشد مناسبة لتلك الجواهر الملكية منا للأجمام المحسوسة ، وليس هناك احتجاب ولا يخل ، إنما الحجاب للقوابل إما لانغمارها فى الأجمام وإما لتدنسها بالأمور الجاذبة إلى الجنبة السافلة . وإذا

<sup>(</sup>٢) تمييزه : تميزه ك || النمييز : التميز ك .

<sup>. +</sup> اذبة : + لما ن

<sup>(</sup> ٧ـــ٨) أو العقل : والعقل م .

<sup>(</sup>٩) رحرکت : وحرکة م .

<sup>(</sup>١٠) ومباغتة : ومباغية ك .

<sup>(</sup>١١) فات : مات م .

<sup>(</sup>۱۲) ما بین ؛ بین ت .

<sup>(</sup>١٤) بنا : منا ك .

<sup>(</sup>١٥) يتبين : تبين ك . (١٧) حضر : خص م .

<sup>(</sup>١٨) المقلية ... الملائكة : ساقطة من م .

وقع لها أدنى فراغ من هلمه الأفعال حصل لها مطالعة لما ثم ، فيكون أولى ماتستثبته مايتصل بذاك الإنسان أو بذويه أو ببلده أو بإقليمه . فلذاك أكثر الأحلام الذي تذكر تختص بالإنسان الذي حلم بها وبمن يليه ، ومن كنانت همته المعقولات لاحت له ، ومن كانت دمته مصالح الناس رآها واهتدى إليها ، مكذاك على دنما القياس. وليست الأحلام كلها صادقة ، ومحيث عبب أن يشتغل مها ، فإن ه القوة المتخيلة ليس كل محاكاتها إنما تكون لما يفيض على النفس من الملكوت، بل أكثر ما يكون منها ذلك إنما يكون إذا كانت هذه القوة قد سكنت عن محاكاة أمور هي أقرب إلها . والأمور التي هي أقرب إلها منها طبيعية ، ومنها إرادية . فالطبيعية هي التي تكون من ممازجة قوى الأخلاط الروح التي تمتطما القوة المصورة والمتخيلة ، فإنها أول شيء إنما تحكيما وتشتغل بها . وقد تحكي ١٠ أيضًا آلامًا تكون في البدن وأعراضًا فيه ، مثل مايكون عندمًا تتحرك الهوة الدافعة ـ للمني إلى الدفع ، فإن المتخيلة حينةًا. تحاكي صورًا من شأن النفس أن تميل إلى مجامعتها ، ومن كان به جوع حكى له مأكولات ، ومن كان به حاجة إلى دفع فضل حكى اه موضع ذاك ، ومن عرض لعضو منه أن سخن أوبر دبسبب حرُّ أو برد حكى له أن ذلك العضو منه موضوع في نار أر في ماء بارد. ومن ١٠ العجائب أنه كما يعرض من حركة الطبيعة لدفع المني تخيل منّا ، كملك ربعا عرض تخبل مّا لصورة مشهاة بسبب من الأسباب ، فنبعث الطبيعة إلى جمع المني وإرسال الربح الناشرة لآلة الجماع وربما قلفت المني ، وقد يُكون هذا في ــ النوم واليقظة جميعا وإن لم يكن هناك هيجان وشبق .

أما الإرادية فان يكون في هـ،ة النفس وقت اليقظة شيء تنصرف النفس إلى ٢٠ تأمله وتلبره ، فإذا نام أخذت المتخلة تحكى ذلك الشيء وما هو من جنس ذلك الشيء ،
 وهذا هو من بقايا الفكر التي تكون في اليقظة ، وهذه كلها أضغاث أحلام . وقد تكون أيضا من تأثيرات الأجرام السماوية ، فإنها قد توقع بحسب مناسباتها ومناسبات نفوسها

<sup>(</sup>١) حصل: حصلت م .

<sup>(</sup>٢) فللك ؛ وللك ث ؛ فكذك م .

<sup>(</sup>٩) من ممازجة : بممازجة ك ، م || تمنطيها : تموطها د ؛ تمطيها ك .

<sup>(</sup>۱۳) ومن کان : وکان د .

<sup>(</sup>۱٤) له : به د .

<sup>(</sup>۱۸) الناشرة : الناشرم .

<sup>(</sup>١٩) هناك : + أيضا د ، ف ، م .

صورا في التخيل بحسب الاستعداد لبست عن تمثل شيء من عالم الغيب والإندار .
وأدا الذي نحتاج أن يعبر وأن يتأول فهو مالم ينسب إلى شيء من هذه الحملة ،
فيعلم أنه قد وقع من سبب خارج وأن له دلالة منا ، فلللك لايصح في الأكثر
رؤيا الشاعر والكذاب و الشرير والسكران والمريض والمغموم ومن غلب عليه سوء وزاج
أو فكر . ولذلك أيضا إنما يصح من الرؤيا في أكثر الأمر ما كان في وقت السحر ،
لأن الخواطر كلها تكون في هذا الوقت ساكنة ، وحركات الأشباح تكون قد هدأت .
وإذا كانت القوة المتخيلة في حال النوم في مثل هذا الوقت غير مشغولة بالبلن ولا
مقطوعة عن الحافظة والمصورة ، بل متمكنة منهما ، فبالحرى أن تحسن خدمتها
النفس في ذلك ، لأنها تحتاج لامحالة فيما يرد عليها . من ذلك أن ترتسم صورته في

و بجب أن يعلم أن أصح الناس أحلاما أعدام أمزجة ، فإن اليابس المزاج وإن كان يحفظ جيدا فإنه لا يقبل جيدا ، والرطب المزاج وإن كان يقبل سريعا فإنه يترك سريعا فيكون كأنه لم يقبل ولم يحفظ جيدا ، والحار المزاج متشوش الحركات ، والبارد المزاج بليد ، وأصحهم من اعتاد الصدق ، فإن عادة الكذب والأفكار الفاسدة بمحل الحيال ردىء الحركات غير مطاوع لتسديد النطق ، بل يكون حاله حال من فسد مزاجه إلى تشويش .

وإذا كان هذا مما يتعلق بالنوم واليقظة ، فيجب أن ندل ههنا باختصار على أمر النوم واليقظة . فنقول : إن اليقظة حالة تكون النفس فيها مستعملة للحواس أو للقوى المحركة من ظاهر بالإرادة التي لاضرورة إليها ، فيكون النوم عدم هذه الحالة ، وتكون النفس فيه قد أعرضت عن الجهة الخارجة إلى الجهة الداخلة

<sup>(</sup>٢) وأن يتأول : ماقطة من د || الجملة : الجمهة ك ، م .

 <sup>(</sup>٣) فالداك : و للداك د .
 (٤) الشاعر : الشاعر م .

<sup>(</sup>٦) ماكنة : ماكن د .

 <sup>(</sup>٧) حال : ماقطة من ف ، م .

<sup>(</sup> ٨ ) والمصورة : المصورة م || تحسن : تحس م .

<sup>(</sup>١٠) القوة : القوى ف .

<sup>(</sup>١٣) ولم يحفظ : ولا يحفظ د ، ف ، ك | جيدا : ماقطة من م .

<sup>(</sup>۱٤) بليد : بليدام .

<sup>(</sup>۱۷) مما يتملق : ما يتملق.

<sup>(</sup>١٨) النفس : النفس م .

<sup>(</sup>۲۰) وتكون : فتكون ف .

وإهراضها لايخلو من أحد وجوه: إما أن يكون لكلال عرض لها من هذه الجهة ، وإما أن يكون لمصيان الآلات وإما أن يكون لمصيان الآلات إياها .

والذى يكون من الكلال هو أن يكون الشيء الذى يسمى روحا وتعرفه فى موضعه قد تحلل وضعف فلا يقدر على الانبساط فيغور وتتبعه القوى النفسانية . وهذا • الكلال قد يعرض من الحركات البدنية وقد يعرض من الأفكار وقد يعرض من الخوف . فإن المخوف قد يعرض منه النوم ، بل الموت ، وربما كانت الأفكار تنوم لامن هذه الجهة ، بل بأن تسخن اللماغ فتنجذب الرطوبات إليه فيمتلىء الدماغ فينوم بالترطيب :

والذى لمهم فى الباطن هو أن يكون الغذاء والرطويات قد اجتمعت من ١٠ داخل فتحتاج إلى أن يقصدها الروح بجميع الحار العزيزى لينى بهضمها التام فيتعطل الخارج.

والذى يكون من جهة الآلات فأن تكون الأصصاب قد امتلأت وانسدت من أنخرة وأغلمية تنفد فيها إلى أن تنهضم ، أو الروح ثقلت عن الحركة لشدة الترطب.

وتكون اليقظة لأسباب مقابلة لهذه . من ذلك أسباب تجفف مثل الحرارة واليبوسة ، ومن ذلك فراغ عن الهخم واليبوسة ، ومن ذلك جمام وراحة حصلت، ومن ذلك فراغ عن الهفم فتعود الروح منتشرة ، ومن ذلك حالة رديئة تشغل النفس عن الغؤور ، بل تستدعبها لملى خارج كفضب أو خوف لأمر قريب أو مقاساة لمادة مؤلمة . وهذا قد دخل فيما نخن فيه بسبيل العرض ، وإن كان من حتى النوم واليقظة ان يتكلم فيه في ، ووارض ذي الحسى .

 <sup>(</sup>١) أن يكون : ماتطة من م .

<sup>(</sup>٢) لمهم : لمم ك | لعصيان : العصيان م ؛ + تك د .

<sup>( )</sup> الثيء : لثيء ك .

<sup>(</sup> ٨ ) فتنجلب : فتجلب ف || فيمتل. : ويمتل. د .

<sup>(</sup>١٥) الترطب : الترطيب ك ، م .

<sup>(</sup>١٦) مقابلة : متقابلة ك | تجفف : نخنف ك.

<sup>(</sup>١٧) جام: حام د، ف، م | حسلت: ماقطة من د.

<sup>(</sup>١٨) منتشرة : + كثيرة ك ، م || النؤور : النور ك .

<sup>(</sup>١٩) كنفب : لنفب م | مؤلة : مؤلفة م .

<sup>(</sup>٢١) الحس: النفس د .

# الفصّل لنالث

#### في فعال القوى المتذكرة والوهمة وفي أمت أفعال هذه الغرص كلحاباً لايت جسمانية

كأنا قد استقصينا القول في حال المتخيلة والمصورة . فيجب أن نتكلم في حال المدخرة ، وما بينها وبين المفكرة ، وفي حال الوهم ، فنقول : إن الوهم هو الحاكم الأكبر في الحيوان ، ويحكم على سبيل انبعات تخيل من غير أن يكون ذلك محققا ، وهذا مثل ما يعرض للإنسان من استقذار العسل لمشابهته المرار ، فإن الوهم يحكم بأنه في حكم ذلك ، وتتبع النفس ذلك الوهم وإن كان العقل يكنبه . والحيوانات وأشباهها من الناس إنما يتبعون في أفعالم هذا الحكم من الوهم يحرض لحواسه وقواه بسبب مجاورة النطق ما يكاد أن تصير قواه الباطنة نطقية علائمة المهائم . قلذلك يصيب من فوائد الأصوات المؤلفة والألوان المؤلفة والروائح والطعوم المؤلفة و من الرجاء والتمني أمورا لا تصيبها الحيوانات الأخرى ، لأن نور النطق كأنه فائض سائح على هذه القوى . وهذا التخيل أيضا الذي للإنسان قد في العلوم وصار ذكره أيضا نافعا في العلوم كالتجارب التي تحصل بالذكر والأرصاد الجزئية وغير ذلك .

<sup>(</sup>۱) النما العالم ، نما مو ت

<sup>(</sup>١) الفصل الثالث : فصل ٣ ت .

<sup>(</sup>٢) القوى : القوة م .

<sup>(؛)</sup> كأنا ؛ كا ف .

<sup>(</sup>٧) وهذا : ساقطة من م || لمشابهته : لمشابهة د ، ك ؛ لمشابهته ف .

<sup>(</sup>١٠) منطقيا : نطقيا ك .

<sup>(</sup>۱۱) بسبب : محسب د ؛ لسبب ك .

<sup>(</sup>١٦) في العلوم ... نافعاً : ساقطة من د || ذكره : ما ذكره م || تحصل : يحفظها ك.

ولنرجع إلي حديث الوهم . فنقول : إن من الواجب أن يبحث الباحث ويتأمل أن الوهم الذي لم يصحبه العقل حال توهمه كيف ينال المعانى التي هي في المحسوسات عثدما ينال الحس صورتها من غير أن يكون شيء من تلك المعانى يحس ومن غير أن يكون كثير منها ما ينفع ويضر فى تلك الحال : فنقول : إن ذلك للوهم من وجوه : من ذلك الالهامات الفائضة على الكل من الرحمة الإلهية ، مثل حال • الطفل ساعة يولد في تعلقه بالندى ، ومثل حال الطفل إذا أقل وأقبم فكاد يسقط من وبادرته إلى أن يتعلق عستمسك لغريزة في النفس جعلها فيه الإلهام الإلهي ، وإذا تعرض لحدقته بالقذى بادر فأطبق جفنيه قبل فهم ما يعرض له وما ينبغي أن يفعل بحسبه كأنه غريزة لنفسه لااختيار معه وكذلك للحيوانات إلهاءات غريزية ، والسبب في ذلك مناسبات موجودة بين هذه الأنفس ومبادئها هي ١٠ دائمة لا تنقطع غير المناسبات التي يتفق أن تكون مرة وأن لا تكون ، كاستكمال العقل وكخاطر الصواب، فإن الأموركلها من هناك. وهذه الإلهامات يقف بها الوهم على المعانى المخالطة للمحسوسات فما يضر وينفع ، فيكون الذئب تحذره كل شاة وإن لم تره قط ولا أصابتها منه نكبة ، وتحذر الأسد حيوانات كثيرة ، وجوارح الطمر يحذرها سائر الطير وتشنع علمها الطير الضعاف من غير تجربة ؛ ١٥ ﴿ فَهِذَا قَسَمٍ .

وقسم آخر یکون لشیء کالنجربة ، وذلك أن الحیوان إذا أصابه ألم أو للمة أو وصل إليه نافع حسى أوضار حسى مقارنا لصورة حسية ، فارتسم فى المصورة صورة الشيء وصورة ما يقارنه ، وارتسم فى الذكر معنى النسبة بينها والحكم فيها فإن الذكر المتخبلة تلك الصورة من خارج ٢٠ فيها فإن الذكر للماته ولجبلته ينال ذلك . فإذا لاح للمتخبلة تلك الصورة من خارج ٢٠

<sup>(</sup>١) وللرجع : ونرجع د، ك.

<sup>(</sup>۱-۳) ومن غير أن يكون كثير ... الحال : ساقطة من د .

<sup>(</sup>ه) من ذاك : مهام.

<sup>(</sup>٦) أقل : أقبل م .

<sup>(</sup>٧) بمستمسك لغريزة في النفس : ويعتصم لشيء لغريزة د .

<sup>(</sup>٨) جفنية : جفنه ف ، ك ؛ ماقطة من د .

<sup>(</sup>٩) الحيوانات : الحيوان د ، م .

<sup>(</sup>١١) لاتنقطع : لا تقطع ك .

<sup>(</sup>۱۲) وكخاطر ؛ وخاطر م .

<sup>(</sup>١٩) الشيُّ وصورة : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٢٠) فيها : فيهما إك ؛ بينهما م || ولجبلته : وبجبلته ك .

تحركت فى المصورة وتحرك معها ما قارنها من المعانى النافعة أو الضارة ، وبالجملة المهنى الذى فى الذكر على سبيل الانتقال والاستعراض الذى فى طبيعة القوة المتخيلة فأحس أوهم بجميع ذلك معا فرأى العمنى مع تلك الصورة ، وهذا هو على سبيل يقارب التجربة ، ولهذا تخاف الكلاب المدر والخشب وغير ها . وقد تقع للوهم أحكام أخرى بسبيل التشبيه بأن تكون للشىء صورة تقارن معنى وهميا فى بعض المحسوسات وليس تقارن ذلك دائما وفى جميعها ، فيلتفت مع وجود تلك الصورة إلى معناها ، وقد مختلف .

فالوهم حاكم في الحيوان بحتاج في أفعاله إلى طاعة هذه الةوى له ، وأكثر .

ما بحتاج إليه هو الذكر والحس ، وأما المصورة فيحتاج إليها بسبب الذكر والتذكر والذكر قد يوجد في سائر الحيوانات ، وأما التذكر وهو الاحتيال لاستعادة ما اندرس فلا يوجد على ما أظن إلا في الإنسان ، وذلك لأن الاستدلال على أن شيئا كان ففات إنما يكون للقوة النطقية ، وإن كان لغير النطقية فعسى أن يكون للوهم المزبن بالنطق . فسائر الحيوانات إن ذكرت ذكرت، وإن لم تذكر لم تشتق إلى التذكر ، ولم يخطر لها ذلك بالبال ، بل إن هذا الشوق والطلب هو للإنسان .

والتذكر هو مضاف إلى أمركان موجودا فى النفس فى الزمان الماضى ، ويشاكل التعلم من جهة ويخالفه من جهة . أما مشاكلته للتعلم فلأن التذكر انتقال من أمور تدرك ظاهرا أو باطنا إلى أمور غيرها ، وكذلك التعلم فإنه أيضا انتقال من معلوم إلى محهول ليعلم ، لكن التذكر هو طلب أن يحصل فى المستقبل مثل ماكن حاصلا فى الماضى ، والتعلم ليس إلا أن يحصل فى المستقبل شىء آخر ، وأيضا ماكن حاصلا فى الماضى ، والتعلم ليس إلا أن يحصل فى المستقبل شىء آخر ، وأيضا بها التذكر ليس يصار إلى الغرض فيه من أشياء توجب حصول الغرض ضرورة ،

(١١) لأن : أن ك ، م .

<sup>(</sup>١) أو الضارة : والضارة د .

<sup>(</sup>۱\_۲) وبالجملة المعنى : والمعنى د .

<sup>(</sup>٣) معا : ساقطة من م .

<sup>( ؛ )</sup> يقارب : تقارن ك .

 <sup>(</sup>٧) يختلف : يخلف د ، ف .
 (١٠) والذكر : ماقطة من م .

<sup>(</sup>۱۲) نفات : نناب ك ، م

<sup>(</sup>۱۳) لم تذكر : ساقطة من م .

<sup>.</sup> (۱٤) هو : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٩) إلا : ساقطة من د . (٧٠) حصول الغرض ضرورة : ضرورة حصول الغرض ك ، م .

يل على سبيل علامات إذا حصل أقربها من الغرض انتقلت النفس إلى الغرض في مثل تلك الحال ، ولو كانت الحال غير ذلك لم يجب – وإن أخطر صورة الأقرب أو معناه – أن تنتقل ، كمن يخطر بباله كتاب بعينه فندكر منه معلمه الذي قرأ عليه ذلك الكتاب . وليس يجب من إخطار صورة ذلك الكتاب بالبال وإخطار ممناه أن يخطر ذلك المعلم بالبال لكل إنسان . وأما العلم فإن السببل . الموصلة إليه ضرورية النقل إليه وهي القياس والحد .

ومن الناس من يكون التعلم أسهل عليه من التذكر ، لأنه يكون مطبوعا على ضروريات النقل ، ومن الناس من يكون المعكس ، ومن الناس من يكون شديد الذكر ضعيف البندة وذلك لأنه يكون يابس المزاج فيحفظ ما يأخذه ، ولا يكون حرك النفس مطاوع المادة لأفعال التبخيل واستعراضاته ، ومن الناس من يكون بالعكس . وأسرع الناس تذكرا أفطنهم والإشارات ، فإن الإشارات تفعل نقلا عن المحسوسات إلى معان غيرها ، فمن كدن فطنا في الإشارات كان سريع التذكر . ومن الناس من يكون قوى الفهم ولكن يكون ضعيف الذكر ويكاد أن يكون الأمر في الفهم والذكر بالتضاد ، فإن الفهم يحتاج إلى عنصر للصور الباطنة شديد الانطباع ، وإنما تدين عليه الرطوبة ، وأما الذكر في بيسة ، فلذلك يحتاج إلى مادة وليسة ، فلذلك يصحب اجتماع الأمرين . فأكثر من يكون حافظا هو الذي لاتكثر حركاته ولانتفن هممه ، ومن كان كثير الهم كثير الحركات لم يذكر جيدا ، فيحتاج الذكر مع المادة المناسبة إلى أن تكون النفس مقبلة على الصورة وعلى المعنى المستبتين المذكر مع المادة المناسبة إلى أن تكون النفس مقبلة على الصورة وعلى المعنى المستبتين مع رطوبهم المبلا بالحرص غير مأخوذة عنها باشنغال آخر ، ولذلك كان الصبيان مع رطوبهم يعظون جيدا ، لأن نفوسهم غير وشغولة بما تشغل به نفوس البالغين ، فلا تذهل عا . و

<sup>(</sup>١) انتقلت : انتقل د، ف ، ك .

<sup>(</sup>٢) كانت : كان م .

<sup>(</sup>٥) العلم : المعلم د ؛ التعلم ك .

<sup>(</sup>٦) وهي: رهو د، ٺ، اي.

<sup>(</sup>٩) حَرَكَ : حَرَكَةَ لَهُ إِلَّا مِطَاوَعَ : تَطَاوَعَ لَهُ ﴾ مطاوعة م .

<sup>(</sup>١٧) كثير الهمم : ساقطة من د | الهمم : الفهم م

<sup>(</sup>١٨) إلى : ماقطة من ك || المستثبتين : المستبين ي .

<sup>(</sup>١٩) بافتنال آخر : بأشنال أخرى ف ﴿ كَانَ : فإنَ دَ ، فَ ..

<sup>(</sup>٢٠) جيدًا : جدًا ك || لأن للموسم : لا نفوسهم م || نفوس : النفوس م .

هى مقبلة عليه بغيره : وأما الشبان فلحرارتهم واضطراب حركاتهم مع يبس مزاجهم لايكون ذكرهم كذكر الصبيان والمترعرعين ، والمشايخ أيضا يعرض لهم من الرطوبة الغالبة أن لايذ كروا ما يشاهدون .

وقد يعرض مع التذكر من الغضب والحزن والغم وغير ذلك ما يشاكل حال وقوع الشيء، وذلك أنه لم يكن سبب وقوع الغم والحزن والغضب فيا مضى إلاانطباع هذه الصورة في باطن الحواس ، فإذا عادت فعلت ذلك أو قريبا منه ، والأمانى والرجاء أيضا تفعل ذلك ، والرجاء غير الأمنية ، فإن الرجاء تخيل أمر ما مع حكم أو ظن بأنه في الأكثر كائن ، وأما الأمنية فهي تخيل أمر وشهوته والحكم بالتذاذ يكون إن كان ، والحوف مقابل الرجاء على سبيل التضاد ، واليأس عدمه ، وهذه لحكام للوهم .

فلنقتصر الآن على ما قلناه من أمر القوى المدركة الحبوانية ، ولنبين أنها كلها تفعل أنعالها بالآلات ، فنقول : أما المدرك من القوى للصور الجزئية الظاهرة على هيئة غير تامة التجريد والتفريد عن المادة ولا مجردة أصلا عن علائق المادة كما تدرك الحواس الظاهرة ، فالأمر في احتياج إدراكه إلى آلات جسانية واضخ سهل . وذلك لأن هذه الصور إنما تدرك ما دامت المواد حاضرة موجودة ، والجسم الحاضر الموجود إنما يكون حاضرا موجودا عند جسم ، وليس يكون حاضرا مرة وغائبا أخرى عند ما ليس بجسم ، فإنه لانسبة له إلى قوة مفردة من جهة الحضور والغيبة . أخرى عند ما ليس في مكان لاتكون للشيء المكاني إليه تسبة في الحضور عنده والغيبة عنه ، بل الحضور لا يقع إلا على وضع وبعد للحاضر عند المحضور ، وهذا

<sup>(</sup>٢) كذكر : لذكر في م .

<sup>( ؛ )</sup> التذكر : الذكر ك ، م || من : معنى م .

<sup>(</sup>ه) وقوع : ماقطة من د ، ف ، ك | إلا انطباع : الانطباع م .

<sup>(</sup>٦) باطن : +ِطله م .

<sup>(</sup>٧) أيضًا : ساقطة من ك ، م .

 <sup>(</sup>٩) مقابل : يقابل ن .

<sup>(</sup> ٨ ) وأما الأمنية : والأمنية د ، ف || فهى : فهو ك ؛ صاقطة من د ، ف .

<sup>(</sup>١٠) أحكام: تكون أحكاماك، م.

<sup>(</sup>١٢) أنمالها : أنمالاك || بالآلات : بآلات ف .

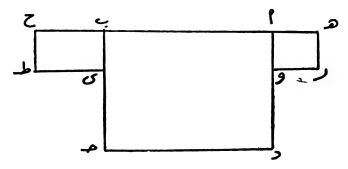
<sup>(</sup>۱۲) تدرك : تدركه د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٤) آلات جمانية : الآلات الجمانية ك ، م .

<sup>(</sup>١٨) عنده : +رالفيبة عنه ك.

<sup>(</sup>١٩) وبعد : أريمد ك.

لا يمكن إذا كان الحاضر جسما إلاأن يكون المحضور جسما أو فى جسم . وأما المارك الصور الجزئية على نجريد تام من المادة وعدم تجريد البتة من العلائق المادية كالحيال ذبعناج أضا إلى آلة جسمانية ، فإن الحيال لا يسكنه أن يتخيل إلا أن ترتسم الصورة الحيالية فيه فى صورة شخص زيد على شكله ونخطيطه ووضع أعضائه بعضها عند بعض التى تتديز فى الحيال كالمنظور إليها لا يمكن أن تتخيل على ما هى عليه إلاأن تلك الأجراء والحهات من أعضائه يجب أن ترتسم فى جسم وتختلف جهات نمك الصورة فى جهات ذلك الحسم وأجراؤها فى أجرائه . واننقل صورة زبد إلى صورة مربع ا ب ج د المحلود المقدار والجهة والكيفية واختلاف الزوايا بالعدد ، وليكن متصلا بزاويى السورة ، فترتسم من الجملة صورة شكل مجنح جزئى واحد جهة معينة ولكنهما متشابها . الصورة ، فترتسم من الجملة صورة شكل مجنح جزئى واحد بالعدد مقرر فى الحيال . المعور المعرب ع حلى ووقع فى الحيال منه عنقول : إن مربع ا ه ر و وقع غيرا بالعدد لمربع ب ح طى ووقع فى الحيال منه عباب اليمين متميزا عنه بالوضع المتخبل المشار إليه فى الحيال فلا مخلو إما أن يكون



لصورة المربعية لذاتها أو لعارض خاص له فى المربعية غير صورة المربعية، أو يكون للمادة التى هى تنطبع فيها د

 <sup>(</sup>٣) الحيالية : الحالية م
 (٣) الحيالية : الحالية م

<sup>(</sup>١٠) منهما : منهم م . (١١) فترسم : ويرتسم م || مقرر : ومتقرر ك .

<sup>(</sup>١٣-١٢) منه بجانب االيمين : بجانب اليمين منه ك ، م .

<sup>(</sup>١٣) متميزاً: ومتميزاك ،م.

<sup>(</sup>١٤) لصورة : الصورة م || لذاتها : ساقطة من د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٥-١٤) خاص له ... فيها : ساقطة من م .

حاشية : الشكل المبين في هذه الصفحة ساقط من نسختي ك ، م .

ولا بجوز أن تكون منابرته له من جهة صورة المربعية ، وذلك الأتا فرضناهما متشاكلين متشابهين متساويين . ولا مجوز أن يكون ذلك لعارض مخصه ، أما أولا فإنا لا نحتاج في تخبله يمينا إلى إيقاع عارض فيه ليس في ذلك غير جهات المادة ، وأما ثانيا فإن ذلك العارض إما أن يكون شيئا فية نفسه للماته أو يكون شيئا له • بالقياس إلى ما هو شكله في الموجو دات حتى يكون كأنه شكل منزوع عن موجود هو لهذا الخيال ، أو يكون شيئًا له بالقياس إلى المادة الحاملة . ولا بجوز أن يكون شيئا له في نفسه من العوارض التي تخصه ، لأنه إما أن يكون لازما أو زائلان ولانجوز أن يكون لازما له بالذات إلاوهو لازم لمشاركه في النوع ، فإن المربعين وضعا متساويين في النوع فلا يكون لهذا عارض لازم ليس لذلك ﴿ وأيضًا فإنه ١٠ لا يجوز إن كان هو في قوة غير متجزئة تجزؤ القوى الجسمانية أن يعرض له شيء دون الآخر الذي هو مثله ومحلها واحد غير منجزيء وهو القوة القابلة . ولا يجوز أن يكون زائلًا ، لأنه يجب إذا زال ذلك الأمرأن تنغير صورته في الحيال ، فيكين الحيال إنما بتخيله كما هو لأنه يقرن به ذلك الأمر ، فإذا زال تغير ، والحيال إنما يتخيله هكذا لا بسبب شيء يقرنه به ، بل يتخيله كذلك كيف كان ، ولا إلى الحيال أن يلحق بالآخر هذا العارض فيجعله كالأول ، بل مادام موجودا فيه يكون كذلك ويعتبره الحيال كذلك من غير التفات إلى أمر آخر يقرئه به .

ولهذا لا يجوز أن يقال : إن فرض الفارض جعله بهذه الحال ، كما يجوز أن

<sup>(</sup>١) لأنا: أناد.

<sup>(</sup>١-٢) ولا يجوز بي لعارض : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٣) عارض : عارضاك.

<sup>( ؛ )</sup> فيه . . . . شيئا : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٦) لحذا الحيال : بهذه الحال م || الحاملة : الحاصلة د ، ك ، ثم || ولا يجوز : لا يجوز م .

<sup>(</sup>٩) لذك : كذك د .

<sup>(</sup>۱۰) تجزؤ : خير د ۽ تجزي ك.

<sup>(</sup>١٢) ذاك : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٣) لأنه ؛ لا أنه ك | إ زال ؛ ازالة ف .

<sup>(</sup>١٥) فيجمله : فيتخيله د ، ك .

<sup>(</sup>١٧) الفارض: العارض ك.

مقال في مثله في المعقول ، وذلك لأن الكلام يبقى بحاله فيقال ما الذي فعله الفارض حتى خصصه بهذه الحال متميزًا عن الناني . وأنا في الكلي فهناك أمر يقرنه به العقل وهو حد التيامن أوحد التياس ، فإذا قرن بمربع حد التيامن صار بعد ذلك متيامنا ، والحد إنما يكون الأمر معقول كلى وفي مثله يصح الأنه أمر فرضي يتبع الفرض في النصور . وأما هذا الجزئي الذي ليس يكون ٠ بالفرض ، بل إنما تتصور في الحبال صورة عن محسوس من غير اختلاف فتثبت منظورا إليها متخيلة بعينها ، فليس ممكن أن يقال إنها يوجد لها هذا الحد دون صاحبتها إلا لأمر به يستحق زيادة هذا الحد دون صاحبتها ، ولا الحيال يفرضها كذلك بشرط يقرئه بها ، بل يتخيلها كذلك دفعة على أنها في نفسها كذلك لابفرضها ، فيتخيل هذا المربع عمينا وذلك يسارا ، لابسبب شرط يقرن بذلك وسهذا ، وبعد ١٠ لحوقه يفرض ذلك يمينا وهذا يسارا . وأما في صقع العقل فإن حد النيامن وحا. التياسر يلحق المربع – وهو مربع لم يعرض له شيء آخر ــــلحوق الكلي بالكلي ، فإنه يجوز أن يثبت في العقل كلي من غير إلحاق شيء به ، ويكون معدا لأن يلحق به ما يلحق. وأما الحيال فما لم يتشخص المعنى فيه عما يتشخص به لم يتمثل للحيال ، فلذلك يجوز أن يكون في ساطان العقل أن يقرن معنى عمني على سبيل الفرض. وأما الخيال فما لم يقع للمتمثل فيه أولا وضع محدر د جزئى لم يرتسم فى الخيال ، ولا كان شيئا يجرى عليه فرض.

فقد بطل أن يكون هذا التمييز بسبب عارض في ذاته لازم أو غير لازم في ذاته أو مفروض ، فنقول : ولا يجوز أن يكون ذلك بالقياس إلى الشيء المرجود

<sup>(</sup>١) أن (الأولى) ساقطة من م || المعتول: المعقولات له || لأن: أن ف || الفارض: العارض له .

<sup>(</sup>۱-۸۱) فيقال . . . المرجود : ماقطة من د .

<sup>(</sup>٢) أمر : ساقطه من ك .

<sup>(</sup>٦) من : غيرم || من : أدم .

<sup>(</sup>٧) يقال : ماقطة من ف، م إ إنها : ماقطة من ف ، م إ لها : له م.

<sup>(</sup>٨) صاحبًا (الأول والنانية): صاحباك، صاحبه اله إلا لأمر: الأمرم | يفرضها: يفرضه م.

<sup>(</sup>١) يها: بهم || يتخيلها : يتخيله م || أنها : أنه م || تفسها : لأيفرضها : لابفرضه م .

<sup>(</sup>١٠) فيتخيل: يتخيل م || لا يسبب : إلا بسبك ، م إا يقرن : يقترنك ، م .

<sup>(</sup>١٢) يلحق: + ق ك | يعرض: ينرضك.

<sup>(</sup>١٠) يترن: يقترنك.

<sup>(</sup>١٦) لم يقع : لايقع ف .

الذي هو خياله ، و ذلك لأنه كثيرا ما يتخبل ما ليس بموجود . وأيضا فإن وقع لأحد المربعين نسبة إلى جسم والمعربع الآخر نسبة أخرى ، فليس يجوز أن تقع ومحاهما غير منقسم ، فإنه ليس أحد المربعين الخياليين أولى بأن ينسب إلى أحد المربعين الخارجين من الآخر إلا أن يكون قد وقع هذا في نسبة من الجسم الموضوع له الحامل إياه إلى أحد الخارجين لا يقع الآخر فيها . فيكون إذن محل هذا غير محل ذلك ، وتكون القوة منقسمة ولا تنقسم بذاتها، بل بانقسام ماهى فيه فتكون جهانية . وتكون الصورة مرسمة في جسم ، فابس يصح أن يفترق المربعان في الخيال لافتراق المربعين المرجودين وبالقياس إليهما ، فيهي أن يكون ذلك إما بسبب افتراق الجزئين في القوة القابلة أو الجزئين من الآلة التي بها تفعل القوة .

وكيفكان ، فإن الحاصل من هذا القبيل أن الإداراك إنما يتم بقوة متعلقة عادة جمهانية . فقد اتضح أن الإدراك الحيالي هو أيضا إنما يتم بجسم . و مما يبين ذلك أنا نتخيل الصورة الخيالية كصورة الناس مثلا أصغر أو أكبر كأنا ننظر إليهما . ولا محالة أنها ترتسم وهي أكبر ، وترتسم وهي أصغر في شيء لا في مثل ذلك الشيء بعينه ، لأنها إن ارتسمت في مثل ذلك الشيء فالتفاوت في الصغر والكبر الشيء بعينه ، لأنها إن ارتسمت في مثل ذلك الشيء فالتفاوت في الصغر والكبر الصورتين . ولا يجوز أن يكون بالقباس إلى المأخوذ عنه الصورة وإما بالقياس إلى المآخوذ عنه الصورة أن فكثير من الصور الخيالية غير مأخوذة عن شيء البتة ، وربما كان الصغير والكبير صورة شخص واحد . ولا يجوز أن يكون بسبب الصورتين في أنفسهما فإنهما لما انفقتا في الحد والماهية واختلفتا في الصغر والكبر فليس ذلك لنفسهما ، فإذن ذلك بالقباس إلى الشيء وأيضا فإنه ليس يمكننا نتخيل السواد والبياض في شبح خيالي واحد ساريين في معا ، ويمكننا ذلك في جزئين منه يلحظها الخيال مفترقين . ولو كان الحزءان فه معا ، ويمكننا ذلك في جزئين منه يلحظها الخيال مفترقين . ولو كان الحزءان فه معا ، ويمكننا ذلك في جزئين منه يلحظها الخيال مفترقين . ولو كان الحزءان

<sup>(</sup>١-١٦) الذي . . . الجزءان : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١) بموجود : ساقطة من م . (٦) ماهي فيه : ماذياك، م .

<sup>(</sup>٧) جسم : الجسم ك || يفترق : يقترن م || لا فتراق : لا قتران م .

<sup>(</sup> ٨ ) افتر اق : اقتر ان م .

<sup>(</sup>١٤) إن الذا ف .

<sup>(</sup>١٥ ــ ١٦) وإما بالقياس إلى الآخل وإما لنفس الصورتين : وإما بالقياس إلى نفس الصورتين وإما بالقياس إلى الآخذ م .

<sup>(</sup>١٦) ولايجوز : وليس يجوز ف || الصور : الصورة له . (١٩) لنفسيهما : لنفه,ما له .

<sup>(</sup>٢٢) مما : ساقطة من ك ، م .

لا يتميزان فى الوضع ، بل كان كلا الحبالين يرتسمان فى شىء غير منقسم ، لكان لا يفترق الأمر بين المتعلم منهما والممكن . فإذن الجزءان متميزان فى الوضع والحيال يتخيلهما متميزين فى جزئين .

فإن قال قائل : وكذاك العقل ، فنجيبه ونقول : إن الدقل يعقل السواد والبياض معا في زمان واحد من حيث التصور ، وأما من حيث التصديق فيدتنع . أن يكون موضوعهما واحدا . وأما الخيال فلا يتخيلهما معا لا على قياس التصور ولا على قياس التصور لا غير ، ولا على قياس التصور لا غير ، ولا فعل له في غيره ، ولما علمت هذا في الخيال ، فقد علمت في الوهم الذي مايدركه إنما يدركه متعلقا بصورة جرئية خيالية على ما أوضحناه :

<sup>(</sup>۱-۸) لا يتميزان . . . فقد علمت ؛ ساقطة من د .

<sup>(</sup>٢) الأمرين : الأمرين م .

<sup>(</sup>٣) يتخيلهما : ويتخيلهما م .

<sup>(</sup>٥) فينتع : فينع م.(٦) التصور : الصور م ;

<sup>(</sup>٩) ماأرضعناه : ماأرضعناك ، م .

# الفصى الرابع في أحوال لفوي لموكة وضرب مهابنوه المتعلقة با

وإذ قلنا في القوى المدركة من قوى النفس الحيوانية فخليق بنا أن نتكلم في القوى المحركة منها فنقول : إن الحيوان ما لم يشتق اشتياقا إلى شيء شعر باشتياقه أو تخيله أو لم يشعر به ، لم ينبعث إلى طلبه بالحركة . وليس ذلك الشوق هو لشيء من القوى المدركة ، فليس لتلك القوى إلا الحكم والإدراك ، وليس يجب إذا حكم أو أدرك بحس أو وهم أن يشتاق ذلك الشيء ، فإن الناس يتفقون في إدراك ما يحسون ويتخيلون من حيث يحسون ويتخيلون ، لكن يختلفون فيها يشتاقون إليه مما يحسون ويتخيلون . والإنسان الواحد قد يختلف حاله في ذلك ، فإنه يتخيل الطعام فيشتاقه في وقت الجوع ولا يشتاقه في وقت الشبع . وأيضا فإن الحسن الأخلاق إذا تخيل الللمات المستكرهة لم يشتقها ، والآخر يشتاقها . وليس هذان الحلان للإنسان وحده ، بل وللحيوانات كلها .

والشوق قد يختلف ، فمنه ما يكون ضعيفا بعد ، ومنه مايشتد حتى بوجب الإجماع . والإجماع ليس هو الشوق فقد يشتد الشوق إلى الشيء ولا يجمع على الحركة البتة، ما أن التخيل يقوى فلا يشتاق إلى ما يتخيل ، فإذا صم الإجماع أطاعت القوى

١) الفصل الرابع : فصل ؛ ف .

<sup>(</sup>٢) وضرب : وفي ضرب ك .

<sup>( ؛ )</sup> منها : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٧) يئتاق: + إلىك.

<sup>(</sup>٨) لكن: ولكن كا.

<sup>(</sup>١٠) فيشتاقه : ويشتاقه ك ، م | وقت . . . في : ماقطة من م .

<sup>(</sup>١٢) هذان : هذاك || والعيوانات : والعيوان م .

<sup>(</sup>١٣) بعد : بعيدا ك | الإجماع : ماقطة من م .

<sup>(</sup>١٤) ولا يجمع : فلا يجمع د ، م .

المحركة التي ليس لها إلا تشنيج العضل وإرسالها . وليس هذا نفس الشوق ولا الإجاع ، فإن الممنوع من الحركة لا يكون ممنوعا من شدة الشوق ومن الإجاع ، لكنه لا يجد طاعة من القوى الأخرى التي لها أن تحرك فقط ، وهي التي في العضل . وهذه القوة الشوقية من شعبها القوة الغضبية والقوة الشهوانية . فالتي تنبعث مشتاقة إلى المشتاقة إلى الله المنخيل منافيا لتجلبه هي الشهوانية ، والتي تنبعث مشتاقة إلى . الغابة وإلى المتخيل منافيا لتدفعه فهي الغضبية .

وقد نجد في الحيوانات انبعاثات لا إلى شهواتها ، بل مثل نزاع التي ولدت إلى ولدها والذي ألف إلى إلفه ، وكذلك اشتياقها إلى الانفلات من الأقفاص والقيود ، فهذا وإن لم يكن شهوة للقوة الشهوانية فإنه اشتياق ما إلى شهوة للقوة الخيالية . فإن القوة الملسركة تخصها فيما تدرك وفيما تنقلب فيه من الأمور التي تتجدد . ابلشاهدة أو من الصور مثلا لذة تخصها ، فإذا تألمت بفتدانها اشتاقت إليها طبعا ، فأجمعت القوة الإجماعية على أن تحرك إليها الآلات كما تجمع لأجل الشهوة والغضب ، ولأجل الجميل من المعقولات أيضا . فيكون الشهوة اشتداد الشوق إلى الغلبة ، وللقوة النزوعية الإجماع ، وللغضب اشتداد الشوق إلى الغلبة ، وللقوة النزوعية الإجماع ، عوارض القوة الغضبية بمشاركة من القوى المراكة ، والخوف والغم والحزن عن عوارض القوة الغضبية بمشاركة من القوى المراكة ،

<sup>(</sup>١) تشنيج : تشنج ف ؛ تشبيح م .

<sup>(</sup>۲) ومن : من د .

<sup>( ؛ )</sup> وهذه : فهذه ك || الشوقية :ساقطة من م .

<sup>(</sup> ه ) لتجلبه : لتعيله م .

<sup>(</sup>٦) وإلى : + دفع ك || فهى : وهي م .

<sup>(</sup>٨) الانفلات: الانقلاب م.

 <sup>(</sup>٩) فهذا : +أيضا د.

<sup>(</sup>١٠) وفيعًا : فيهام .

<sup>(</sup>١١) فإذا . رين المالت و المات و م ك

<sup>2 (17)</sup> 

بأقطة من م .

<sup>(</sup>۱۲–۱۳) إلى .....الشوق : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٤–١٥) والنضب . . . إلاجماع : ماقطة من م .

فإنها إذا انخللت اتباعا لتصور عقلى أو خيالى كان خوف ، وإذا لم مخف قويت .
ويعرض لها النم من الذى يوجب الغضب إذا كان غير مقدور على دفعه أوكان عنوفا وقوعه . والفرح الذى من باب الغلبة فإنه غاية لهذه القوة أيضا . والحرص والنهم والشهوة والشبق وما أشبه ذلك فهى للقوة البيمية الشهوانية ، والاستثناس والسرور من عوارض القوى الدراكة : وأما القوى الإنسانية فتعرض لها أحوال تخصها سنتكلم فيها بعد : والقوى الإجاعية تبع للقوى المذكورة ، فإنها إذا اشتد نزاعها أجمعت وهى كلها تتبع أيضا القوة الوهمية ، وذلك أنه لا يكون شوق البتة إلا بعد توهم المشتاق إليه وقد يكون وهم ، ولا يكون شوق يتفق أحبانا لآلام بدنية تتحرك الطبيعة إلى دفعها أن توجب تلك الحركة انبعاث يتفق أحبانا لآلام بدنية تتحرك الطبيعة إلى دفعها أن توجب تلك الحركة انبعاث التوهم ، فتكون تلك القوى سائقة للتوهم إلى مقتضاها ، كما أن التوهم في أكثر الخيوانات ، والشهوة والغضب لهما السلطان في حيز القوى المحركة وتتبعهما القوة الإجاعية ثم القوى المحركة التي في العضل .

فنقول الآن : إن هذه الأفعال والأعراض هي من العوارض التي تعرض النفس وهي في البدن ولا تعرض بغير مشاركة البدن ، ولذلك فإنها تستحيل معها أمزجة الأبدان ، وتحدث هي أيضا مع حدوث أمزجة الأبدان ، فإن بعض الأمزجة يتبعه الاستعداد للفضب ، وبعض الأمزجة يتبعه الاستعداد للشهوة ، وبعض الأمزجة يتبعه الجن والحوف. ومن الناس من تكون سجيته سجية منضب

<sup>(</sup>١) انخذلت : تحركت ك ؟ + وضعفت بعد تصور خيال أو عقل حدثت هذه الأعراض إذا تحركت ك || وإذا : وإن ف .

<sup>(</sup>٢) لما : لملام .

<sup>(</sup>٣) فإنه غاية : ساقطة من د .

<sup>( ؛ )</sup> والثموة : ساقطة من د ، في ، م

<sup>(</sup>٦) فيها : فيها د || تبع : تتبع ك.

<sup>(</sup>٧) لا يكون شرق : لا شوق د .

<sup>(</sup> ٨ ) شوق : + البتة ك ، م .

<sup>(</sup>١٠) سائفة : سابقة ك ، م | أن : + أكثر د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١١) فالوهم : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۲) القوة : القوى د .

<sup>(</sup>۱۳) القرى : القرة ف . (۱۴) الآن : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٨) يتبمه : يتبمها د || تكون : ماقطة من د ، ك ، م || صبيته سبية : سمنته سمنه م.

فيكون سريع الغضب ، ومن الناس من يكون كأنه مذعور مرعوب فيكون جبانا مسرعا إليه الرعب . فهذه الأحوال لا تكون إلا بمشاركة البلن .

والأحوال التي للنفس بمشاركة البدن على أقسام : منها ما يكون للبدن أولا ولكن لأجل أنه ذونفس ، ومنها ما يكون للنفس أولا ولكن لأجل أنها في مدن ، ومنها مايكون بينهما بالسوية . فالنوم واليتمظة والصحة والمرض أحوال ° هي للبدن ومبادئها منه ، فهي له أولا، ولكن إنما هي للبدن بسبب أن له نفسا : وأما التخيل والشهوة والغضب وما يجرى هذا المجرى فإنها للنفس من جهة ماهي ذات بدن ، والبدن من جهة أنها لنفس البدن أولا ، وإن كان من جهة ما النفس ذات بدن ، لست أقول من قبل البدن، وكذلك الهم والغم والحزن والذكر وما أشبه ذلك ، فإن هذه لبس فيها ما هو عارض للبدن من حيث ١٠ هو بدن ، ولكن هذه أحوال شيء مقارن للبدن لا تكون إلا عند مقارنة البدن ، فهي للبدن من قبل النفس ، إذ هي للنفس أولا وإن كانت للنفس من قبل ما هي ذات بدن ، لست أقول من قبل البدن. وأما الألم من الضرب ومن تغير المزاج فإن العارض فيه موجود في البدن ، لأن تفرق الاتصال والمزاج من أحوال البلن من جهة ماهو بلن ، وأيضا موجود في الحس الذي بحسه من جهة ١٠ ١٠ يحسه ولكن بسبب البدن ، ويشبه أن يكون الجوع والشهوة من هذا القبيل . وأما التخيل والخوف والغم والغضب فإن الانفعال الذى تعرض به يعرض أولا للنفس ، وليس الغضب والغم من حيث هو غضب أو غم انفعالا من الانفعالات المؤلمة للبدن ، وإن كان يتبعه انفعال بدنى وقلم للبدن،مثل اشتعال حرارة أو خمودها وغير ذلك . فإن ذلك ليس نفس الغضب والغم ، بل هو أمر يتبع الغضب والغم : ونحن لا نمنع أن يكون أمرً الأخلق به أن يكون المنفس من حيث هي في بدن ثم تتبعه في المدن

<sup>(</sup>١) نيكون: + مو د. (١) ولكن: + يكون ك.

 <sup>(</sup>٧) فإنها : فإنه ف ، ك .

<sup>( ^ )</sup> من جهة : ساقطة من م | كان : + النفس ك .

<sup>(</sup>٩) ماالنفس ذات بدن : ما النفس دون بدن د ؛ ما النفس ذوبدن ف ؛ ماهو ذو بدن ك .

<sup>(</sup>۱۳) ماهی ذات : ماهو ذو د ، ن ، ك .

<sup>(</sup>١٧) وأما التخيل : ماقطة من ف || به : له ماك ؛ بها م .

<sup>(</sup>١٨) والنم : أو الغم ف | أو غم : وغم ك ، م

<sup>(</sup>٢٠) هو أمر : أمرا ف ؛ أمر م .

<sup>(</sup>٢١) أمر : الأمر ك || هي : هود ، ف ، ك || أي ساقطة من م .

انفعالات خاصة بالبلن ، فإن التخيل أيضا من حيث كونه إدراكا ليس من التخيل أن الانفعالات التى تكون للبلن بالقصد الأول ، ثم قد يعرض من التخيل أن ينتشر بعض الأحضاء ، وليس ذلك بسبب طبيعي أوجب أن مزاجا قد استحال وحرارة قويت وبخارا تكون ونفذ في العضو حتى نشره ، بل لما حصلت صورة في وهم أرجبت الاستحالة في مزاج وحرارة ورطوية وريحا ، ولولا تلك الصورة في يكن في الطبيعة ما يحركها .

و نحن نقول بالجملة إن من شأن النفس أن يحدث منها في المنصر البدني استحالة مزاج تحصل من غير فعل وانفعال جهاني فتحدث حرارة لا عن حار ، وبرودة لا عن بارد ، بل إذا تخيلت النفس خيالا وقرى في النفس لم يلبث أن يقبل العنصر البدني صورة مناسبة الملك أو كيفية . وذلك لأن النفس من جوهر بعض المبادىء التي هي تلبس المواد ما فيها من الصور المقومة لها ، إذ هي أقرب مناسبة لذلك الحوهر من غيره ، وذلك إذا استم استعدادها لها . وأكثر استحداداتها إنما تكون بسبب استحالات في الكيف ؛ كما قلنا فيها سلف ، وإنما تستحيل في الأكثر عن أضداد تحيلها . فإذا كانت هذه المبادىء قد تكسو العنصر صورة مقومة لنوع طبيعي لنسبة منا تتقرر بينهما ، فلا يبعد أيضا أن تكسوها الكيفيات من غير حاجة إلى أن تكون هناك مماسة وفعل وانفعال جسماني يصدر عن مضادة ، بل الصورة التي في النفس هي مبدأ لما يحدث في العنصر ، كما أن الصورة السرير في نفس الطبيب مبدأ لما يحدث من البرء ، وكذلك صورة السرير في نفس النجار لكنه من المبيب مبدأ لما يحدث من البرء ، وكذلك صورة المريض المن نفس النجار لكنه من المبيب الكات لعجز وضعف وتأمل حال المريض اللي توهم أنه قد صح والصحيح اللي توهم أنه مرض ، فإنه كثيرا ما يعرض من من مقومة الهورة من من عرص من مناه قد صح والصحيح اللي توهم أنه و من في المها من المورة ال

<sup>(</sup>١) ليس: + مرك ، م.

<sup>(</sup>٢) أرجب: لوجب م.

<sup>(</sup>ه) ولولا يا لولاك.

<sup>(</sup>٧) شبا : مئه د، ف، ك.

<sup>(</sup>۸) تحصل : تحدث ف . (۱۱ ) ۱۱ اتات د د اد د

<sup>(</sup>١٢) لها : ساقطة من د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٨) الطبيب: + هي د.

<sup>(</sup>١٩) نفس : ذات د ، ف ، م || ماهي موجية : ماهو موج ي د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۲۰) لعجز : بمجز د ، ك .

<sup>(</sup>٢١) مرض: مريض ك.

ذلك أن يكون إذا تأكدت الصورة فى نفسه وفى و همه انفيل منها عصره فكانت الصحة أو المرض ، ويكون ذلك أبلغ مما يفعله الطبيب بآلات ووسائط. ولهذا السبب ما يمكن الإنسان مثلا أن يعدو على جذع مطروح فى القارعة من الطريق وإن كان موضوعا كالحسر وتحته هاوية لم يجسر أن يمشى عليه دبيبا إلا بالهوينا ، لأنه يتخيل فى نفسه صورة السقوط تخيلا قويا جدا فنجيب إلى ذلك طبيعته وقوة ، أحضائه ولا تجيب إلى ضده من الثبات والاستعرار .

فالصور إذا استحكم وجودها فى النفس واعتقاد أنها يجب أن توجد فقد يعرض كثيرا أن تنفعل عنها المادة التى من شأنها أن تنفعل عنها وتكون ، فإن كان ذلك فى النفس الكلية التى للسماء والعالم جاز أن يكون مؤثرا فى طبيعة الكلى ، وإن كان فى نفس جزئية جاز أن يؤثر فى الطبيعة الجزئية .

وكثيرا ما تؤثر النفس في بدن آخر كما تؤثر في بدن نفسها ثأثير العين العائنة والوهم العامل ، بل النفس إذا كانت قوية شريفة شبيهة بالمبادىء أطاعها العنصر الذي في العالم وانفعل عنها ووجد في العنصر ما يتصور فيها . وذلك لأن النفس الإنسانية سنبين أنها غير منطبعة في المادة التي لها ، لكنها منصرفة المهمة الميها . فإن كان هذا الضرب من التعلق يجعل لها أن تحيل العنصر البدني عن ١٠ مقتضى طبيعته ، فلا بدع أن تكون النفس الشريفة القوية جدا تجاوز بتأثيرها ما يختص بها من الأبدان إذا لم يكن انغماسها في الميل إلى ذلك البدن شديدا قويا وكانت مع ذلك عالية في طبقتها قوية في ملكتها جدا ، فتكون هذه النفس تبرىء المرضى ، وتمرض الأشرار ، ويتبعها أن تهدم طبائع ، وأن تؤكد طبائع ، وأن تؤكد طبائع ، وأن تستحيل لها العناصر فيصير غير النار نارا وغير الأرض أرضا ، ٢٠ طبائع ، وأن مطار وخصب كما يحدث خسف ووباء كل بحسب الواجب العقلى . وبالجملة فإنه يجوز أن يتبع إرادته وجود ما يتعلق باستحالة العنصر العقلى . وبالجملة فإنه يجوز أن يتبع إرادته وجود ما يتعلق باستحالة العنصر

<sup>(</sup>١) أن يكون : أو يكون م .

<sup>(</sup>٣) مايمكن : يمكن ك || مطروح : ملق ف ، م ، يلقى ك .

<sup>(</sup>١) كالجسر : لجسرم . (٥) تخيلا : ماقطة من م .

<sup>(</sup>٧) واعتقاد أنها : واعتقاداتها ك ، م .

<sup>(</sup>١١) نفسه د ، أنه || تأثير : تأثرد || العائنة : الغايبة م .

<sup>(</sup>١٨) وكانت : وكان د ، ك م || عالية : عاليا د ، م غالبا || طبغتها : طبغته د ، م ؛ طبيعته ك || قدية : قريا ك || ملكته د ، ك ، م .

<sup>(</sup>٢١) بإدادتها : بإرادته د ، م | أيضا : ماقطة من ف .

ق الأضداد ، فإن العنصر بطعه يطيعه ويتكون فيه ما يتمثل ق إرادته ، إذ العنصر بالحملة طوع للنفس وطاعته لها أكثر من طاعته للأضداد المؤثرة فيها . وهذه أيضا من خواص القوى النبوية . وقد كنا ذكرنا خاصية قبل هذه تتعلق بقواها المتديلة وتلك خاصية تتعلق بالقوى الحيوانية المدركة ، وهذه خاصية تتعلق بالقوى الحيوانية المدركة ، وهذه خاصية تتعلق بالقوى الحيوانية الحيرانية الحيركة الإجماعية من نفس النبي العظيم النبوة .

فنقول : إنه لما تبين أن جمع القوى الحيوانية لا فعل لها إلا بالبدن ، ووجود القوى أن يكون بحيث تفعل ، فالقوى الحيوانية إذن إنما تكون بحيث تفعل وهي بدنية فوجودها أن تكون بدنية ، فلا بقاء لها بعد البدن . وقد تكلمنا في كتبنا الطبية في أسباب استعدادات الأشخاص المختلفة بجبلتها وبحسب اختلاف أحوالها للفرح والغم والغضب والحلم والحقد والسلامة وغير ذلك كلاما لا يوجد للمتقدمن ما يجرى بجراه في تفصيله وتحصيله فليقرأ من هناك .

<sup>(</sup>٢) المؤثرة : والمؤثرة د || فيها : فيه ف ، م .

<sup>(</sup> ٧ ــ ٨ ) فالقوى . . . . تفعل : ساقطة من د

<sup>(</sup>۱۱) فوجودها ؛ موجودها د .

<sup>(</sup>٩) أسباب: سبب د، ف، م.

<sup>(</sup>١٠) والحلم : والحكم د ؛ ساقطة من ك || والحقه : +والحسه ك .

<sup>(</sup>١١) هناك : + تمت المقاله الرابعة من الفن السادس في الطبيعيات من كتاب النفس بمحمد ألله وحسن توفيقه د .

المقالت لخامست

### الفصل لأول

#### فى خواص لأفعال والانفعالات لتى للإنسان وبيان قوي لنظروالعمل للنفس الإنسانية

قد فرغنا من القول في القوى الحيوانية أيضا ، فحرى بنا أن نتكلم الآن في القوى الإنسانية . فنقول : إن الإنسان له خواص أفعال تصدر عن نفسه ليست موجودة • لسائر الحيوان . وأول ذلك أنه لما كان الإسان في وجوده المقصود فيه بجب أن بكون غير مستغن في بقائه عن المشاركة ولم يكن كسائر الحيوانات التي يقتصر كل واحد منها في نظام معيشته على نفسه وعلى الموجودات في الطبيعة له . وأما الإنسان الواحد فلو لم يكن في الوجود إلا هو وحده وإلا الأمور الموجودة في الطبيعة له لحلك أو لساءت معيشته أشد سوء ، وذلك لفضيلته ونقيصة سائر الحيوان على ما ستعلمه ١٠ في مواضع أخرى ، بل الإنسان محتاج إن أمور أزيد مما في الطبيعة – مثل الغذاء المعمول واللباس المعمول والموجود فيالطبيعة من الأغذية ــ ما لم تدبر بالصناعات فإنها لا تلاثمه ولا تحسن معها معيشته و الموجو د في الطبيعة من الأشياء التي مكن أن تلبس أيضا ، ـ فقد تحتاج أن تجعل بهيئة وصفة حتى مكنها أن يليسها . وأما الحيوانات الأخرى فإن لباس كل واحد معه فى الطباع ، فللملك بحتاج الإنسان أول شيء إلى الهلاحة ، ١٥ وكذلك إلى صناعات أخرى ، لا يتمكن الإنسان الواحد من تحصيل كل ما يحتاج إليه من ذلك بنفسه ، بل بالمشاركة حتى يكون هذا يخيز لذاك ، وذاك ينسج لهذا ، وهذا ينقل شيئا من بلاد غريبة إلى ذلك ، وهذا يعطيه بإزاء ذلك شيئا من قربب 🛭

 <sup>(</sup>١) النصل الأول : نصل ١ ف .

<sup>(</sup>٧) الحيوانات التي : الحيوان اللي د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۹) له : ماقطة من د ، ف . (۱۰) لسامت : لساق د .

<sup>(</sup>١٣) تحسن : تحسم || معيشته : معيشة ك ، م .

<sup>(</sup>١٧) حَلَمَا عِبْرَ لِلمَاكُ وَذَاكَ : حَلَمَا عِبْرَ لَلْكَ وَذَلُّ دَ ؛ مَرْعَبْرَ لَمْذَا وَذَاكَ كِ؛ حَلَما عِرْثُ لَمْذَا وَحَلَّام .

فلهله الأسباب ولأسباب أخرى أخنى وآكد من هله ما احتاج الإنسان أن تكون له في طبعه قدرة على أن يعلم الآخر الذي هو شريكه ما في نفسه بعلامة وضعية ، وكان أخلق ما يصلح لللك هو الصوت لأنه ينشعب إلى حروف تتركب منها تراكب كثيرة من غير مؤونة تلحق البلن وتكون شيئا لا يثبت ولا يبتى فيؤمن وقوف من لا يحتاج إلى شعوره عليه . وبعد الصوت الإشارة فإنها كذلك ، إلا أن الصوت أدل من الإشارة ، لأن الإشارة إنما تهدى من حيث يقع عليها البصر ، وذلك يكون من جهة غصوصة ، ويحتاج أن يكلف المراد إعلامه أن تحرك حدقته إلى جهة غصوصة حركات كثيرة يراعى بها الإشارة . وأما الصوت فقد تغنى الاستعانة به عن أن يكون من جهة غصوصة ، وتغنى أيضا عن أن تراعى بحركات ، ومع ذلك فليس يكون من جهة غصوصة ، وتغنى أيضا عن أن تراعى بحركات ، ومع ذلك فليس غيرة بي أن يلبوك إلى متوسط كما لا يحتاج اللون إليه ، لا كحاجة الإشارات ، فجعلت الطبيعة للنفس أن تؤلف من الأصوات ما يتوصل به إلى إعلام الغير . وفى فجعلت الطبيعة للنفس أن تؤلف من الأصوات ما يتوصل به إلى إعلام الغير . وفى الحيوانات الأخرى أيضا أصوات يقف بها غيرها على حال فى نفسها . لكن تلك الأصوات إنما تدل بالطبع و على جملة من الموافقة أو المنافرة غير عصلة ولامفصلة .

والذى للإنسان فهو بالوضع ، وذلك لأن الأغراض الإنسانية تكاد أن لا تتناهى، اه كان يمكن أن تطبع هى على أصوات بلا نهاية ، فمها يختص بالإنسان هذه الضرروة الداعية إلى الإعلام والاستعلام لضرورة داعية إلى الأخذ والإعطاء بقدرعدل ولضرورات أخرى ، ثم اتخاذ المجامع واستنباط الصنائع .

وللحيوانات الأخرى وخصوصا للطير صناهات أيضا ، فإنها تصنع بيوتا ومساكن لا سيا النحل . لكن ذلك ليس مما يصدر عن استنباط وقياس ، بل عن إلهام ٢٠ وتسخير ، ولذلك ليس مما يختلف ويتنوع ، وأكثرها لصلاح أحوالها والضرورة النوعية ليست للضرورة الشخصية

<sup>(</sup>١) ولأسباب : وأسبلب ك || أخرى أخفى : أخرى أخرى د.

<sup>(</sup> ٨ ) فقد : قدد إ به : القطة من م :

<sup>(</sup>١٠) كحاجة : لحاجة م .

<sup>(</sup>١٣) تدل : تملمها د | أو المنافرة : والمنافرة ك ، م .

<sup>(</sup>١٦) قسا: فهمام.

<sup>(</sup>٢٠) لا سيا: لا يساك.

والذي للإنسان فكثير منه للضرورة الشخصية ، وكثير لصلاح حال الشخص بعينه . ومن خواص الإنسان أنه يتبع إدراكاته للأشياء النادرة انفعال يسمى التعجب ويتبعه الضحك ، ويتبع إدراكه للأشياء المؤذية انفعال يسمى الضجر ويتبعه البكاء. ويخصه في المشاركة أن المصلحة تدعو إلى أن تكون في جملة الأفعال التي من شأنه أن يفعلها أفعال لا ينبغي له أن يفعلها ، فيعلم ذلك صغيرا وينشأ عليه . ويكون . قد تعود مند صباه صاع أن تلك الأفعال ينبغي أن لا يفعلها ، حتى صار هذا الاعتقاد له كالعزيزى ، وأفعال أخرى بخلاف ذلك ، وتسمى الأولى قبيحة ، والأخرى جميلة . وليس يكون للحيوانات الأخرى ذلك ، فإن كانت الحيوانات الأخرى تترك أفعالا لها أن تفعلها مثل أن الأسد المعلِّم لا يأكل صاحبه ولا يأكل ولده . فليس سبب ذلك اعتقادا في النفس ورأيا ، ولكن هيئة أخرى نفسانية ، وهي أن كل ١٠ حيوان يؤثر بالطبع وجمود ما يلذه وبقاءه ، وأن الشخص الذي يمونه ويطعمه قد صار لذيذا له لأن كل نافع لذيذ بالطبع عند المنفوع ، فيكون المانع عن فرسه ليس اعتقادا ، بل هيئة وعارضا نفسانيا آخر. وربما وقع هذا العارض في الجبلة ومن الإلهام الإلهي كحب كل حيوان ولده من غير اهتقاد البتة ، بل على نوع تخيل بعض الإنسان لشيء نافع أو لذيذ ونفرته عنه إذا كان في صورته ما ينفر عنه . ١٥ والإنسان قد يتبع شعوره بشعور غيره أنه فعل شيئا من الأشياء التي قد أجمع على أنه لا ينبغي أن يفعلها انفعال نفساني يسمى الخجل ، وهذا أيضا من خواص الناس . وقد يعرض للإنسان انفعال نفساني بسبب ظنه أن أمرا في المستقبل يكون مما يضره ، وذلك يسمى الخوف . والحيوانات الأخرى إنما يكون ذلك لها بحب الآن في غالب الأمر ، أو متصلا بالآن ، وللإنسان بإزاء الخوف الرجاء ، ولا يكون للحيوانات ٢٠ الأخرى إلا متصلا بالآن ، ولا يكون فيما يبعد من الآن من الزمان ذلك . والذي تفعله من الاستظهار فليس ذلك لأنها تشعر بالزمان وما يكون فيه ، بل ذلك أيضا

<sup>(</sup>١) فكثير : فكثر م || وكثير : + منه ك.

<sup>(</sup> ٥ ) فيعلم : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٩) تفعلها : تفعل د | أن تفعلها مثل : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۰) اعتفاداً : اعتقاد د ، ف ، ك 🏿 ورأياً : ورأى د ، ف ، ك .

<sup>(</sup>١٥) ونفرته : أو نفرته ك ، م | صورته : صورة م .

<sup>(</sup>١٦) شعوره يشعور : شعورم .

<sup>(</sup>٢٠) أو متصلا ؛ ومتصلة د ؛ أو متصلة ك .

<sup>(</sup>٢١) إلا متصلا : إلا متصلة د ، ك ؛ متصلام | ذلك : ماقطة من م .

ضرب من الإلهام . والذى يفعله النمل من نقل الميرة بالسرحة إلى جحرتها منذرة بمطر يكون ، فلأنها تتخيل أن ذلك هوذا يكون فى هذا الوقت . كما أن الحيوان يهرب عن الضد لما يتخيل أن هوذا يريد أن يضربه فى الوقت . ويتصل بهذا الجنس ما للإنسان أن يروى فيه من الأمور المستقبلة أنه هل ينبغى له أن يفعلها أو لا ينبغى فيفعل مايصح أن توجب رويته أن لا يفعله وقتا آخر أو فى هذا الوقت بدل ماروى ، ولا يفعل ما يصح أن توجب رويته أن يفعلوقتا آخر أوفى هذا الوقت بدل ما روى . وسائر الحيوانات إنما يكون لها من الإعدادات المستقبل ضرب واحد مطبوع فيها وافقت عاقبتها أو لم توافق .

وأخص الخواص بالإنسان تصور المعانى الكلية العقلية المجردة عن المادة كل التجريد على ما حكيناه وبيناه ، والتوصل إلى معرفة المجهولات تصديقا وتصورا من المعنومات العقلية . فهذه الأحوال والأفعال المذكورة هي مما يوجد للإنسان ، وجلها يختص به الإنسان وإن كان بعضها بدنيا ، ولكنه موجود لبدن الإنسان بسبب النفس الني للإنسان التي ليست لسائر الحيوان ، بل نقول : إن للإنسان تصرفا في أمور جزئية وتصرفا في أمور كلية والأمور الكلية إنما يكون فيها اعتقاد فقط ولوكان أيضا في عمل ، فإن من اعتقد اعتقادا كليا أن البيت كيف ينبغي أن يبني ، فإنه لا يصدر عن هذا الاعتقاد وحده فعل بيت مخصوص صدورا أوليا ، فإن الأفعال تتناول أمورا جزئية وتصدر عن آراء جزئية ، و ذلك لأن الكلي من حيث هو كلي ليس يختص . جزئية وتصدر عن آراء جزئية ، و ذلك لأن الكلي من حيث هو كلي ليس يختص . الفنون فتكون للإنسان إذن قوة تختص بالآراء الكلية ، وقوة أخرى تختص بالروية في الأمور الجزئية ، فيها ينبغي أن يفعل ويترك مما ينفع ويضر ، ومما هو جميل وقبيح وخير وشر ، ويكون ذلك بضرب من القياس والتأمل صحيح أو سقيم غايته وخير وشر ، ويكون ذلك بضرب من القياس والتأمل صحيح أو سقيم غايته

<sup>(</sup>١) من (الثانية) : في د ، ك ، م || بالسرمة : ماقطة من ف || جحرتها : أجحرتها د .

<sup>(</sup>٣) يتخيل : + من ف || يريد أن : ساقطة من ك ، م .

<sup>(</sup>٤) من : في د ،ك ، م || الأمورالمستقبلة : أمور مستقبلة د .

<sup>(</sup>ه) بدل : يدل م || ماروى: مادرى د .

<sup>(</sup>٦) أرنى: أولا قوم إ بدل يهدل م .

<sup>(</sup> ٨ ) وافقت : وافق .

<sup>(</sup>١١) المتلية: الحنيتية لا ، م.

<sup>(</sup>١٣) للإنسان : الإنسان م .

<sup>(</sup>١٦) أموراً : بأمور ك.

<sup>(</sup>۱۹) فتكرن : ساقطة من د ، م . (۲۰) ريترلك : أريتركك اإ رعا : عاك .

أنه يوقع رأيا في أمر جزئي مستقبل من الأمور الممكنة ، لأن الواجبات والممتنعات لا يروى فيها لتوجد أو تعلم ، وما مضى أيضا لا يروى فى إيجاده على أنه ماض. فإذا حكمت هذه القوة تبع حكمها حركة القوة الإجماعية إلى تحريك البدن ، كما كانت تتبع أحكام قوى أخرى في الحيوانات ، وتكونهذه القوة استمدادها من القوة التي على الكليات ، فمن هناك تأخذ المقدمات الكبرى فها تروى وننتج في الحزثيات . . . فالقوة الأولى للنفس الإنسانية قوةتنسب إلى النظر فيقال عقل ُظرى؛ وهمنه الثانية قوة تنسب إلى العمل فيقال عقل عملي ؛ وتلك للصدق والكذب وهذه للمخبر والشر في الحزثيات ، وتلك للواجب والممتنع والممكن وهذه للقبيح والحميل والمباح ، ومبادىءتلك مزالمقلمات الأولية ومبادىء هذه مزالمشهورات والمقبولات والمظنونات والتجربيات الواهية التي تكون من المظنونات غير التجربياتالوثيقة . ولكل واحدة ، . من هاتين القوتين رأى وظن ، فالرأى هو الاعتقاد المجزوم به ، والظن هو الاعتقاد المميل إليه مع تجويز الطرف الناني . وليس كل من ظن فقد اعتقد ، كما ليس كل من أحس فقد عقل ، أو من تخبل فقد ظن أو اعتقد أو رأى ، فيكون في الإنسان حاكم حسى وحاكم من باب التخيل وهمي وحاكم نظري وحاكم عملي، وتكون المبادىء الباعثة لقوته الإجاعية على تحريك الأعضاء وهم خيالى وعقل عملي 🕠 وشهوة وغضب ، وتكون للحيوانات الأخرى ثلاثة من هذه .

والعقل العملي يحتاج في أفعاله كلها إلى البدن وإنى القوى البدنية ، وأما العقل النظرى فإن له حاجة ما إلى البدن وإلى قواه لكن لا دائما ومن كل وجه ، بل قد يستغنى بذاته . وليس لا واحد منهما هو النفس الإنسانية ، بل النفس هو الشيء الذي له هذه القوى ، وهو كما تبين جوهر منفرد وله استعداد نحو . .

<sup>(1)</sup> أنه : أن ك || يوقع : موقع م || رالممتنعات : أو الممتنعات ف .

<sup>(</sup>٣) فإذا : رإذاك، م.

 <sup>(</sup>ه) التي : ساقطة من م .

<sup>(</sup>٦) رهاء : + القوة م .

<sup>(</sup>٧) وتلك : وذلك د ، ك || وهلم : وهذا ك .

<sup>(</sup> ٨ ) وتلك : وذلك له || وحذه : وحذا ك .

<sup>(</sup>١١) القوتين : القولين م .

<sup>(</sup>١٥) وهم خيال ومقل صل : خياليا وعقلام.

<sup>(</sup>١٦) وخضب : وخضيا م .

<sup>(</sup>١٧) القرى : القرة م .

<sup>(</sup>۲۰) القوى : القوة م || رهو : هو م .

أفعال بعضها لا يتم إلا بالآلات وبالإقبال عليهـــا بالكلية ، وبعضها يحتاج فيه إلى الآلات حاجة مناً ، وبعضها لا بحتاج إليها البتة . وهذا كله سنشرحه بعد. فجوهر النفس الإنسانية مستعد لأن يستكمل نوعا من الاستكمال بذاته ومما هو فوقه لا يحتاج فيه إلى ما دونه ، وهذا الاستعداد له هو بالشيء اللَّني يسمى العقل النظرى ؛ ومستعد لأن يتحرز عن آفات تعرض له من المشاركة ، كما سنشرحه في موضعه ، وأن يتصرف في المشاركة تصرفا على الوجه الذي يليق به . وهذا الاستعداد له يقوة تسمى العقل العملي ، وهي رئيسة القوى التي له إلى جهة البدن . وأما مادون ذلك فهي قوى تنبعث عنه لاستعداد البلن لقبولها ولمنفعته . والأخلاق تكون للنفس من جهة هذه القوة كما قد أشرنا إليه فها سلف . ولكل واحدة من القوتين استعداد وكمال ، فالاستعداد الصرف من كل واحدة منهما بسمى عقلا هيولانيا سواء أخذ نظريا أو عمليا . ثم بعد ذلك إنما يعرض لكل واحدة منهما أن تحصل لها المبادىء الني بها تكمل أفعالها ، إما للعقل النظرى فالمقدمات الأولية وما يجرى معها ، وإما للعمل فالمقدمات المشهورة وهيئات أخرى . فحينئذ يكون كل واحدمنهما عقلا بالملكة ، ثم يحصل لكل واحدمنهما الكمال المكتسب. وقد كنا شرحنا هذا من قبل ، فيجب أول كل شيء أن نبين أن هذه النفس المستعدة لقبول المعقولات بالعقل الهيولاني ليس بجسم ولا قائم صورة في جسمه .

<sup>( ؛ )</sup> مادرنه : ماهو درنه ك.

<sup>(</sup>٥-١) كما ... المشاركة : ماقطة من د.

<sup>(</sup>٦) به: ساقطة من د.

<sup>(</sup>٧) المقل: + الكل د.

<sup>(</sup>۸) ئىس: ئىپرد، ڧ.

<sup>(</sup>٩) راحدة : راحدم .

<sup>(</sup>١٠) واحدة : واحده ، ك

<sup>(</sup>١١) واحدة : واحده ، ف ؛ واحدواحه ك ا لها : له ف ، ك .

<sup>(</sup>١٢) أنمالها: أنماله ف | النظرى: + الميولا في د،م.

<sup>(</sup>١٣) المثل : المثل م .

<sup>(</sup>١٤) يحصل: حصل د | من: ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٤ – ١٥) أول كل شيء: ساقطة من ك، م .

#### الفصلالثاني

## فی إثبات أن فوام النفس لناطقة غیر منطبع فی مادة جسمانیت

إن مما لاشك فيه أن الإنسان فيه شىء وجوهر منّا يتلّى المعقولات بالقبول .

فنقول : إن الحوهر الذي هو محل المعقولات ليس بجسم ولا قائم بجسم على أنه قوة فيه أو صورة له بوجه . فإنه إن كان محل المقولات جسما أو مقدارا من المقادير ، فإما أن تكون الصورة المعقولة تحل منه شيئا وحدانيا غير منقسم ، أو تكون إنما تحل منه شيئا منقسما . والشيء الذي لا ينقسم من الحسم هو طرف نقطى لا محالة .

ولنمتحن أولا أنه هل يمكن أن يكون محلها طرفا غير منقسم ، فنقول إن هذا محال ، وذلك لأن النقطة هي نهاية مالا تميز لها عن الحط في الوضع أو عن المقدار الذي هو منته إليها تميزا يكون له النقطة شيئا يستقر فيه شيء من غير أن يكون في شيء من ذلك المقدار ، بل كما أن النقطة لاتنفرد بألتها وإنما هي طرف في الم المذار كذلك إنما يجوز أن يقال ١٥ بوجه ما أنه يحل فيها طرف شيء حال في المقدار الذي هي طرفه ، إفهو متقدر به بالعسرض كذلك

<sup>(</sup>١) الفصل الثانى : فصل ٢ ف.

<sup>(</sup>۲) أن : مائطة من د ، ن .

<sup>(</sup>٣) منطبع : منطبعة د ، ف ، م .

<sup>(</sup>١) ليس: ساقطة من م || ولا : + هوك ،م || قائم: قائمام || بجسم : في جسم ف ، م .

<sup>(</sup> ٨ ) أو مقدارا : ومقدارام .

<sup>(</sup>١١) أنه: ماقطة من ف.

<sup>(</sup>١٤) شيء من : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۹) هي : هو د ، اڪ .

يتناهى بالعرض مع النقطة ، فتكون نهاية بالعرض مع نهاية باللبات ، كما بكون امتداد بالعسرض مع امتسداد باللبات . ولو كانت النقطة منفردة تقيل شيئا من الأشياء لكان يتميز لها ذات . فكانت النقطة إذن ذات جهتين : جهة منها تلي الخط الذي تميزت عنه ، وجهة منها مخالفة له مقابلة . فنكون حبنئذ منفصلة عن الخط بقوامها . وللخط المنفصل عنها نهاية لا محالة غيرها تلاقيها ؛ فتكون تلك النقطة نهاية الخط لا هذه . والكلام فيها وفي هذه النقطة واحد ، ويؤدى هذا إلى أن تكون النقط متشافعة في الخط إما متناهية وإما غير متناهية . وهذا أمر قد بان لنا في مواضع أخرى استحالته ، فقد بان أن النقط لا يتركب بتشافعها جسم ، وبان أيضًا أن النقطة لا يتميز لها وضع خاص ، ولا بأس بأن نشير إلى طرف منها فنقول : إن النقطتين اللتين تليان نقطة واحدة من جنبتها حينئذ إما أن تكون النقطة المتوسطة تحجز بينهما فلا تتماسان ، فبلزم حبنئذ أن تنقسم الواسطة على الأصول التي قد علمت ، وهذا محال ، وإما أن تكون الوسطى لا تحجز المكتنفتين عن التماس فحينالد تكون الصور المعقولة حالة في جميع النقط وجميع النقطكنقطة واحدة . وقد وضعنا هذه النقطة الواحدة منفصلة عن الخط ، فللخط من جهة ما ينفصل عنها طرف غرها به ينفصل عنها ، فتكون تلك النقطة مباينة لهذه في الوضع ، وقد وضعت النقط كلها مشتركة في الوضع فهذا خلف .

فقد بطل إذن أن يكون محل المعتولات من الجسم شيئا غير منقسم ، فبتى أن يكون محلها من الجسم – إن كان محلها في الجسم – شيئا منقسما ، فلنفرض

<sup>(</sup>٢) منفردة: ساقطة من ك.

<sup>( ؛ )</sup> منها ( الأولى ): ساقطة من ك .

<sup>(</sup>ه) لا عالة : رلا محالة ك.

<sup>(</sup>١) تلاقيها : ملاقيها ك .

<sup>(</sup>٧) النقط: النقطة ك.

<sup>(</sup>٩) النقط: النقطة د، ك | النقطة: النقط ف.

<sup>(</sup>١٠) منها : منهما ك ؛ منه م .

<sup>(</sup>١١-١١) فلا تمامان : تمامان م

<sup>(</sup>۱۲) قد: ماقطة من د، ف، م.

<sup>(</sup>١٤) وجميع النقط: ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٧) فهذا خلف : هذا خلف د ؛ وهذا محال ك ، م .

<sup>(</sup>١٨) فقد : وقدك | المقولات : المقول م .

<sup>(</sup>١٩) إن كان محلها في الجسم : ساقطة من ك ، م | في : ساقطة من د .

### الفصل الرابع عشر

#### فصل فی

انفعالات العناصر بعضها من بعض، أواستعالاتها في حال البساطة وفي حال التركيب، وكيفية تصرفها تحت تأثير الأجسام العالية

فقد تبين مما سلف أن العناصر للكائنات الفاسدات أربعة لاغير . وإذا واعتبر المعتبر صادف النبات والحيوانات المنكونة في حيز الأرض مستمدة من الأرض ومن الماء ومن الهواء ، ووجودها يتم باتحاد المنضج . فالأرض تفيد الكائن المامكا وحفظا لما يفاد من التشكيل والتخليق ، والماء يفيدالكائن سهولة قبول التخليق والنشكيل ، ويستمسك جوهر الماء بعدسيلانه بمخالطة الأرض ، ويستمسك جوهر الأرض عن نشتته لمخالطة الماء ، والهواء والنار يكسران عنصرية هذين ويفيدانهما اعتدال الامتزاج . والهواء يخلخل ويفيد وجود المنافذ والمسام ، والنار تنضج وتطبخ وتجمع .

وهذه الأربعة قد ظهر أنها يتكون بعضها من بعض، وأن لها عنصرا مشتركا، وأنذلك بالحقيقة هو العنصر الأول. ومع ذلك فإن تكون بعض منها من بعض أعسر، وتكون لبعض منها من بعض وسط.

<sup>(</sup>۱) م، ط، د: الفصل الرابع عشر (۲) سا، ب، بخ: فصل فی (۳) سا: سالة (٤) م: وكبف // بخ: بحسب تأثير (٥) م: الكائنات // ط، د: الفاسدة (١) م: صادق // سا: المكنونة// د. مستمرة (٧) بم، سا، ب،ط: ووجدها د التشكيك ووجدها(٨) م، سا، ط، د: يفاده .//ط: الكائن + منه // سا: للتخلق وفي ط: التخليق (٩) سا، ب: لمحالطة (١٠) م تشبه (٩) م، سا: لمحالطة (١١) م: تخليل وبفسد ً // سا: يفسد // م: يتضح وبجمع + هذه الأربعة قد ظهر (١٢) م: بعضها من بعض الثانية هذه الأربعة قد ظهر (١٢) م: بعضها من بعض الثانية (١٤) ط: بعضها // ط: وسطا

فأما السهل فاستحالة عنصر إلى مشاركه فى إحدى الكيفيتين وهو فيها ضعيف، مثل استحالة الهواء إلى الماه . فإن الهواء يشارك الماء فى كيفية الحرارة، وكيفية الحرارة فيه ضعيعه ، والبرد فى الماء توى . فإذا قوى عليه الماء ، وحاول أن يحيله باردا فى طبعه ، انفعل سهلا ، وبقيت رطوبته ، وكان ماء ، ليس لأن استجالته فى هذه الكيفية هى كونه ماء ، بل يستحيل ، مع ذلك ، في صورته التي شرحنا أمرها . وصورته أشد إذعانا الزوال عن مادته الى صورة المائية من صورة النار .

وأما المسر فأن يحتاج المنكون إلى استحالة الكيفيتين جميعاً في طبعه . وأما الوسط فيحتاج إلى استحالة كيفية واحدة فقط ، لكنها قوية مثل مأتحتاج إليه الأرض في استحالتها إلى النوارية ، والماء في استحالته إلى الهوائية .

ولكل واحد من هذه العناصر عرص فى قبوله الزيادة والنقصان فى كيفيته . فإنه قد يزيد فى كيفيته الطبيعية أو العرضية وينقص ، وهو حافظ بعد لصورته ونوعه . لكن للزيادة والنقصان فى ذلك طرفان محدودان ، إذا جاوزها بطل عن المادة النهيؤ النام لصورته ، واستعدت استعداداً تاما لصورة أخرى . ومن شأن المادة إذا استعدت استعداداً تاما لصورة أن تغاض ثلك الصورة عليها من عند واهب الصور للمواد فتقبلها . وبسبب ذلك ما يتخصص المواد المتشابهة فى أنها مواد لصور مختلفة ، وذلك من عند واهب الصور .

<sup>(</sup>٣) م : \_ إلى الماء . فإن الهواء // م : تشارك (٣) ب ، ط : والبرودة // م : يحاول

<sup>(</sup>٤)م: منهلا // د : في هذا // بخ همى» ، وفي بنية النسخهو(٥) م : \_ ماء //م : يستعبل (٦) ط: صورته الماثية //سا : الماء (٨٠٧) م : \_ « المسكون إلى استحالة الكيفتين »

 <sup>(</sup>۱) طا: صورته المانية / /سان المانه (۱۷) م : \_ « المستحول إلى السحالة السيمسين )
 حق ﴿ وأما الوسط فيحتاج >(١) م، ط : يحتاج (التارنية) (٩) ط ، د: أوالماء (١٠) سا : للزيادة .

<sup>//</sup>  $d: 2 \pm i = (11)$  a: 1 + i = (11) a: 1 + i

ويجب أن نعلم أن القوة شيء، وأن الاستمداد النام شيء آخر. والمادة فيها جميع الأضداد بالقوة، لكنها تختص بواحد من الأضداد، من جملة الأمور المختلفة بما يحدث فيها من استمداد تام يخصصه بها أمر. فإن المحكوك والمحرك معد لقبول الحرارة إعداداً خاصا، وإن كان هو أيضاً في طبعه قابلا للبرودة.

وليس هذا للعناصر وحدها؛ بل للمنكونات أيضاً ، ولكل واحد منها مزاج . و ومزاجه يقبل الزيادة والنقصان إلى حد ما محصور العرض بين طرفين . وإذا جاوز ذلك بطل استعداده لملابسته لصورته .

وهذه للركبات تختلف أمزجتها لاختلافها في مقادير العناصر فيها:

فن الكائنات ماالأرضية فيه غالبة ، وهىجميع ماترسب فىالهواء والماءمن المعدنيات والنبات والحيوان . وقد يجوز ألا يرسب بمض ما الأرضية فيه غالية . فإنه يجوز أن تكون الأرضية غالبة لمفرد أسطقس وليس غالبا لمجموع أسطقسين خفيفين .

ومنها ما المائية فيه غالبة . ومنها ما الهوائية . ويعسر امتحان ذلك من جهة الطفو والرسوب . وذلك لأن الجسم ، وإن كانت المائية فيه غالبة ، وفيه هواء ونار قليل فهو ، لامحالة ، لا يكون بسبب مائيته أثقل من الماء ، حتى يرسب فيه ، إلاأن تكون أرضيته كثيرة تزيد ثقلا على مائيته :

ومنه ما النارية فيه غالبة . وهذا جميع ما يعلو فى الجو . وقد يجوز أن يكون فيه مالا يعلو لنظير ما قلناه فى الغالب فيه الأرضية . وهذه الغلبة قد تـكون بالفعل ،

وقد تكون بالقوة. والذى بالقوة فهو الذى، إذا فعل فيه الحار الغريزى من أبدان الحيوان؛ استحال إلى غلبة بعض الأصطقسات.

ولهذه الأسطقسات غلبة فى المركب من وجهين : أحدها بالكم والآخر بالكيف والقوة . وربما كان أسطقس مغلوبا فى الكية ، لكنه قوى فى الكيفية ، وربما كان بالمكس . ويشبه أن يكون الغالب فى الكم يغلب فى الميل لامحالة ، وإن كان قد لايغلب فى الكيف الغملى والانفعالى . فإن الميل ، عندما يلزم من الصورة ، يكون شديد اللزوم للصورة أشد من لزوم الكيف الغملى والانفعالى . وإن لم يكن دائم اللزوم للصورة فإنه قد يبطل إذا عرض عائق قوى .

والممنزج فكثيراً ما يعرض لهمن الأسباب الخارجة أن يغلب من أسطة ساته ماليس بغالب . فإنها ذا عادنت كيفية غير الغالب ، حتى قوى ، غلب ، وأحال الآخر إلى مشامته ، فظير سلطانه .

فنقول الآن: إن الكون والفساد والاستحالة أمور مبتدأة ، ولكل مبتدأة سبب ولابد ، على ما أوضحنا فى الفنون الماضية ، من حركة مكانية . فالحركة المكانية هى مقربة الأسباب ومبعدتها ، ومقوية الكيفيات ومضعفها . ومبادىء الحركات كلها ، كاوضح ، من المستديرة .

فالحركات المستديرة السهاوية المقربة لقوى الأجرام العالية والمبعدتها هي أسباب أولى إلى الكون والفساد . وعوداتها ، لامحالة ، أسباب لعود أدوار الكون والفساد . والحركة الحافظة لنظام الأدوار والعودات ، الواصلة بينها ، والمسرعة بما لوترك لأبطأ

<sup>(</sup>۱) م، ط: یکون // سا: والتی بالتوة (۲) ب: الاستقصات (٤) د: والتوة // ب: استقس//م: ولکنه ، (۷) م: للصور فاسد // م: و والانفعالی (۷) م: فیه اضطراب بشکرار جزء منالسطرالسابق هو ه أشدمن لزوم الکیف الفعلی والإنفعالی (۸۰۷) م + و إن لم یکن دائم اللزوم (۹) ب: استقصاته (۱۲) ط، د: الاستحالات//م، ط: أمور متبدلة و لکل متبدل (۱۳) ب: والحركة (۱۲) م: مضعفها (۱۲) سا: - الحركات المستدبرة //د: المتویة // م: والمبعد بها (۱۷) م: یعود ، (۱۸) م، سا: العورات ، و فی ب: الحوادث // م: والمواصلة // د: لو نزل // ط: الابطأ .

ولم يعدل تأثيره ، هي الحركة الأولى . ونشرح هذا المني فنقول :

إنه لولم يكن للكواكب حركة في الميل لكان النأثير يختص ببقعة واحدة على جهة واحدة ، فيخلو ما يبعد عنها ، ويتشابه فيها ما يقرب منها . فيكون السلطان هناك لكيفية واحدة بوجبها ذلك الكوكب فإن كانت حارة أفنت مواد الرطوبات، وأحالت الأجسام التي تعاذبها الكواكب إلى النارية فقط ، ولم يكن مزاج به تنكون الكائنات الهوائية ، ولم يثبت شيء من النباتية ثباتا يُعنه ب بل صارحظ ما يحاذيه الكوكب في الغالب كيفية ، وحظ مالا يحاذيه في الغالب كيفية مضادة لها ، وحظ المتوسط في الغالب كيفية متوسطة . فيكون في موضع ميل صيف شديد دائم ، وفي آخر ميل شناء شديد دائم ، وفي آخر بيع دائم أو خريف دائم . وفي ميل الربيع والخريف لا يتم النصح ، وفي الشناء تكون النبوة ، وفي دوام الصيف الاحتراق .

وعلى هذا ، فيجب أن تعتبر حال الكيفيات الأخرى ، والقوى الأخرى :

ولو لم تكن عودات متنالية ، وكان الكوكب يتحرك حركته البطيئة بميل ، أو بغير ميل ، لكان الميل قليل الغناء والتأثير ، شديد الإفراط لايتدارك بالضد المخالط ، وكان النأثير مقيا في بقعة صغيرة مدة طويلة لايدور في البقاع كلها ، إلا في مدد متراخية ، وكان يعرض أيضا قريب بما يعرض ، لو لم يكن مثل ما ذكرناه .

وكذلك لوكانت الكواكب تتحرك بنفسها الحركة السريمة من غير ميل عرضماقيل؛ وإن كانت السرعة مع ميل عرض ذلك أيضاً ، وكان مدار الميل وما يقرب منه وما يبعد بالصفات المذكورة . فوجب أن يكون ميل تحفظه حركة غريبة مدة ما ، ثم تزيله إلى جهة

١.

<sup>(</sup>۱) م: يعدل (۲) م: يخص بقعة (٤) م، سا، د: الكواكب // م: أقتت (٥) م، ط: يحاذيها // سا: الكوك // م، طيتكون. (٦) م: عن النباتية // د: نباتا (٧) م: \_ في (٨) م، د، ط، سا: مثل وكذلك في السطر التاسع (٨) م: \_ دائم (٩) م: في الشتاء (١٠) سا: دوم: // سا، م: الاحراق (٨) م، ط: يعتبر (١٢) م، ط: يكن // د: فكان // م: الكواكب (١٦) م، ط: يعتبر (١٢) م، ط: يكن // د: فكان // م: الكواكب (٣) م، ط: فير (١٤) سا ناومدة (١٥) م، سا: تدور //سا: كلها (١٥) سا، ب، ط، د: قريب/ م: سا ما // م: ذكر نا (١٦) ط: فكذلك ، وفي د: سقطت ﴿كذلك » // م، ط: لنفنها وفي سا: بأنفها (١٧) سا: يقرب صنها (١٨) سا: مثل // ط: خيله

أخرى بقدر الحاجة فى كل جهة . فوجب أن يبطىء المائل فى جهة ميله ، حتى يبتى ، فى كل جهة برهة ، ليتم بذلك تأثيره ، وأن يتكرر على المدار ، مع ذلك ، ليتشابه فعله فى جميع الجهة التى هو مائل إليها ، ولا يفرط تأثيره فى بقمة يقيم عليها . وبالجلة ليكون جميع الجهة ينال منه التأثير نيلا معتدلا غير مفسد ، ولا يزال كذلك إلى تمام الحاجة .

وذلك إنما يتم بحركة أخرى سريعة ضرورة . فجمل لذى لليل حركة بطيئة ، وجعلت له حركة أخرى تابعة لحركة سريعة ، حتى يوجد الغرضان .

واعتبر هذا من الشمس . فإن الشمس تميل بحركتها إلى الشهال ، فتبقى مدة فى تلك الجهة ، لادائمة على سمت واحد ، بل منكررة اتباعاً للحركة الأولى . فإنها إن بقيت دائماً أفسدت ، كالو دام هجيرها ، ولقصر أيضاً فعلها وتأثيرها عن جميع الأقاليم الأخرى . فلما جعل لها ذلك التكرر صار للشمس أن تحرك المواد إلى غذو النبات والحيوانات ، حتى إذا فعلت فعلها في الشهال ، وجذبت المواد الكامنة في الأرض زالت إلى الجنوب، قبل أن تفسد بالإحراق والتجفيف، فغملت هناك فعلها ههنا ، وبرد ، وجه الأرض ههنا ، فاحتقنت الرطوبات، واجتمعت في باطن الأرض ، كأنها تخزن وتعد لمود الشمس مرة أخرى لتنفق على النبات والحيوانات نفقة بالقسط . وبين الأمرين تدريج وجريف ، لئلا ينتقل من إفراط إلى إفراط دفعة ، وليكون الفعل مدرجا فيه . فسبحان الخالق المدير بالحكمة البالغة والقوة الغير المتناهية .

وبالحرى أن يلحق بهذا القول في الأدوار والآجال .

<sup>(</sup>٢) سا : لم يتكرو // ط ،د : مع ذلك + سريما (٣) سا ،د : فيكون(٤)ط: جميع الجهات //سا: منه + جديم (٥) د : لحركة //ب: لدى الميل، و في م، ط ، د : الذى للميل (٦) ب: الوجهان، و في ط : المرضان(٧) ط : يميل/م: فيبنى، و في سا : فبنى (٨) د : مثل متكررة (٩) م، سا، د : همير و في ب : همرها//ط : وانتصر //د : على(١٠) ط : يتحرك المواد // ط : غذاء (١١) د : فعل //د : \_ فعلها // سا: وحدفت (١٢) ط : والتجويف//ط : وفعلها همنا (١٣) م ، ب : واحتقنت و في « ب » واختفت //د : غزن (١٤) م ، ط م لينفني (١٥) م : متدرجا (١٦) م . فبر .

### الفص النحام عشر

#### فصل فی

#### أدوار الكون والفساد

من السكائنات مايكنى فى تسكونه جزء دورة واحدة . وربما كانت مدته منمة تلك الدورة فما دونها ،كضرب من الحيوانات القرقسية والنبات الزغبى ، فيكون فى يوم واحد، وينسد فيه .

ومن الكائنات مايحتاج ، في تكونه ، إلى أدوار من الفلك ، ومنها مايحتاج إلى عودات جملة جملة من أدوار ، حتى يتم تكونها ، وكل كائن ، كا ظهر ، فاسد ، وله مدة ينشو فيها ، ومدة يقف فيها ، ومدة يضمحل وينتهي إلى أجله .

ولا يمكننا أن نقول قولا كليا فى نسب هذه المدد بعضها إلى بعض . فهى مختلفة ، ا لا تضبط . ومن رام حصر ذلك صعب عليه . والذى سمعنا فيه لم يقنعنا ، فلعنا لم نفهمه حق الفهم ؛ وعسى أن يكون غيرنا يفهمه على وجهه .

ولكل كائن أصل يستحقه بقوته المدبرة لبدئه . فإنها قوة جسمية متناهية بتناهى فعلها ضرورة . ولوكانت غير متناهية لكانت المادة لأتحفظ الرطوبة ، إلا إلى أجل لأسباب محللة للرطوبة خارجة وباطنة ، وأسباب عائقة عن الاعتياض مما يتحلل . ولكل

<sup>(</sup>١) م، ط، د: الفصل الخامس عثر (٢) سا، ب: فصل في (٣) د: ﴿ الحامس عثر ﴾ .

<sup>(</sup>٤) ط م : ـ جره (٥) د م دونه (٧) م : ف كونه // سا : سقط منها : ما يحتاج ، في نـكونه لمل أدوار من الفلك (٨) ب : أدواره // ب : نـكونه // م : ويحل كائن (٩) سا : مدة يتسق وفي « د » ينتهوا (١١) م ، ط : يضبط // م : ولم (١٢) سا : وجه (١٣) م : ـ بقوته وفي د « بقوق» (١٤) سا : فلو (١٤) ط : يحفظ (١٥) ب : للرطوبات// م : فأسباب (التانية).

قوة من قوى البدن ، ولكل مادة ، حد يقنضيه كل واحدة منهما ، ولا يحنمل مجاوزته ، وذلك إن جرت أسبابها على ماينبغي ، هو الأجل الطبيعي .

وقد تعرض أسباب أخرى من حصول المنسد أو فقدان النافع الممين ، فيعرض لنلك القوة أن تقصر فى فعلها عن الأمد . فمن الآجال طبيعية ، ومنها اخترامية ، وكل بقدر .

وجميع الأحوال الأرضية منوطة بالحركات السهاوية ،وحتى الاختيارات والإرادات والإرادات فإنها ، لامحالة أمور تحدث بعد ما لم تكن . ولكل حادث بعدما لم يكن علة وسبب حادث . وينتهى ذلك إلى الحركة ، ومن الحركات إلى الحركة المستديرة .

فقد فرغ من إيضاح هذا . فاختياراتنا أيضاً تابعة للحركات السهاوية . والحركات والسكونات الأرضية المتوافية على اطراد متسق ، تكون دواعى إلى القصد وبواعث عليه ، وهذا هو القدر الذي أوجه القضاء .

والقضاء هو الفعل الأولى الإلهى الواحد المستملى على السكل الذى منه ينشعب المقدرات. وإذا كان كذلك ، فالحرى أن يشكل على الناظرين أمر العود ، وأنه هل يجب ، إذا عاد إلى فلك شكل بعينه كما كان ، أن تعود الأمور الأرضية إلى مثل ما كان أما عود ما بطل بعينه بالشخص فذلك مما لايكون ، ولا الشكل بعينه يعود بالعدد ، ولا الأمور الأرضية تعود بأعيانها بالعدد ، فإن الغائب لايعود بعينه . والذى يخالف في هذا فسبيله أن يستحى من نفسه ، إلى أن تكشف فضيحته فى الفلسفة الأولى .

فمن الناس من أوجب هذا العود الماثل.

<sup>(</sup>۱) م ، ط ، د : يتتفيه كل واحد // م: لا (٢٠١) د : ذلك وإن (٣) م ، ط : يعرض// م: المغيد // م : \_ المعين ، و في سا ، ب : الطبيعة .

// م : مقدر (٥) د . منوط // م : حتى (٦) سا ، ط : يتمن (٧) م : من// م : \_ إلى الحركة (٨) م ، سا : \_ إيضاح (٩) م ، سا : المواتية . و في «ط» م : المتوافقة // م ، ط : يكون (١٦) م : الأول (١٣) سا : الشعب، و في : غ ينبث // م : وأدرا كنا كذلك // م، ط : يعود . (١٤) م : \_ أما // ب : يعود بالشخص (١٥) م : ولا الأحوال . (١٦) سا : ينكشف

ومن الناس من لم يجوزهذا العود، واحتج بأن الأمور العالمية مختلطة من طبيعية واختيارية مثل كثير من النسل والحرث. وعود الشكل السهاوى، إن أوجب إعادة ، فإيما يوجب إعادة الأمر الطبيعي لا الاختيارى ، ولا المركب من الطبيعي والاختيارى . وإذا لم يجب عود واحد من الأسباب المبنى عليها مجرى الكل اختل العود كله فلم يجب أن يكون كماكان ،

وذهب عليه أن الاختيار أيضاً ثما يجب عوده ، إن كانت العودة تصح . فإن الاختيار مستند أيضاً إلى الأسباب الأول .

والذي عندى في هذا أنه إن كان ينفق أن يعود تشكل واحد بعينه ، كما هو ، فستعود الأعور إلى مثل حالها . لكن السبيل إلى إثبات عود الشكل الواحد مما لا يمكن بوجه من الوجوه . وذلك أنه إنما يمكن أن تقع للا عور المختلفة عودات جامعة ، إذا كانت نسبة العودات الخاصة بعضها إلى بعض نسبة عدد إلى عدد فكانت مشتركة في واحد يعدها، فيوجد حينئذ . لجيعها عدد يعدها ، في مثلا أن تكون إحدى العودات عددها خسة والآخر سبمة والثالت عشرة تشترك في الوحدة ، فيكون عدد السبعين عودا مشتركا يعده هذه الأعداد . فيكون عشرة تشترك في الوحدة ، فيكون عدد السبعين عودا مشتركا يعده هذه الأعداد . فيكون سبماً ، اجتمع الجليع معا . ثم جعل يعود في المدد المتساوية أشكال متشابه ، لما سلف ، سبماً ، اجتمع الجليع معا . ثم جعل يعود في المدد المتساوية أشكال متشابه ، لما سلف ، وإن لم تكن نسبة مدد العودات نسبة عدد الى عدد \_ وذلك جائز لأن المدد متصلة ، وإن لم تكن نسبة مدد العودات نسبة عدد الى عدد \_ وذلك جائز لأن المدد متصلة ، فالم تكون نسبته إليه نسبة عدد إلى عدد . فقد صح وجود هذا في المقادير ، فيصح فلا تكون نسبته إليه نسبة عدد إلى عدد . فقد صح وجود هذا في المقادير ، فيصح في الحركات والأزمنة لا محالة . واستحال وجود شيء جامع تشترك فيه ، إذ قد ثبت

فى صناعة الهندسة أن المقادير التى تشارك مقدارا فهى مشتركة ، والمتباينات غير مشتركة ، فلا تشارك مقداراً واحداً ، فلا يوجد استحال عود التشكل بعينه .

فإن كانت الحركة الأولى ، ثم حركة الثوابت ، ثم حركات الأوجات والجوزهرات ، ثم حركة السيارات ، تنشارك مدد عوداتها الخاصية في واحد يعدها ، فستكون الإعادة المدعاة واجبة .

وان كان كلها ، أو واحدا منها ، غير مشارك لم يكن ذلك .

لكن طريق إحاطتنا بهذه الأمور هو الرصد ، والرصد هو على التقريب بأجزاء الآلات المقسومة . ومثل هذا النقريب لايحصّل التقدير الحقيق . وحساب الأوتار والقسى وما يبنى عليها أيضاً مستعمل فيها الجذور الصم . وقد سومح فى أجرائها مجرى المنطقيات والتفاوت بين المنطق والأصم مما لايضبطه الحس ، فكيف يحققه الرصد .

فإذن لا صبيل إلى إدراك ذلك من جهة الرصد والحساب المبنى عليه . وليس عندنا فيه سبيل غيره .

وأما تقسيم العلماء الزمان بالشهور والأيام والساعات وأجزائها ، وتقسيمهم الحركة بإزائها ، وايقاعهم بينهما نسبة عددية ، فذلك على جهة التقريب ، مع علمهم بأنه غير ضرورى ، إلا أنه مما لا يظهر تفاوته فى للدد المتقاربة . لكنه ، وان لم يظهر فى المدد المتقاربة ، فيشبه أن يظهر فى المدد المتباعدة .

<sup>(</sup>۱) د : فهو مشترك (۲) ط ، د : فلا يشارك (۳) م : مضطرب ، وفيه زيادة مى تكرار كا سبق : «فلا تشارك مقدارا واحداً فلا يوجد حد لهامقدار مشترك// م : يعده (١) ط : الحركات الأولى ثم حركات // ط : ثم الجوزهرات (٥) ط : حركات السيارات يثارك // سا : تشارك // م : بعدها // م : فسيكون » ، وفي ط : غيكون (٧) م : كانت (٨) ب : لتكن // سا : احتباطا // م : القريب(٩) م : التعريف (١٠) ط : ينبني // ط ، د : أجزائها // م ، ط المنطقات (١١) سا : والتقارب بين المنطق//م : بتحقيقه (١٢ – ١٤) سا : والحساب المبنى عليه « إلى قوله : بالشهور والايام » (١٥) م : بينها // م : وجه (١٦) ط : لم يظهر (الأولى) (١٧) م : المتفاوته

وأكثر ما يمكن أن يُحدّس فى هذا هو أنه يجوز أن تكون عودات متقاربة الأحوال ، وإن لم تكن متثابهة بالحقيقة . ويكون حال الكلى منها قريبا من حال المودات الجزئية ، كصيف يشبه صيفا ، وربيع يشبه ربيعا ، أو يكون أشد مشابهة من ذلك، أو لمل الأمر يكون بخلاف هذا الحدس .

فاد قد فرغنا من هذا البيان أيضا فبالحرى أن نختم هذا الفن بإشارة مختصرة • إلى علل الكون والفساد ، فنقول :

إن لكل كائن مادة وصورة ، وعلة فاعلة ، وغاية تخصه يؤخذ ذلك بالاستقراء ، وعلى سبيل الوضع .

فأما جملة الكون والفساد واتصاله فعلته الفاعلية للمشتركة التي هي أقرب ، هي الحركات السهاوية ، والتي هي أسبق فالمحرك لها .

والعلة المادية للشتركة هي العنصر الأول .

والعلة الصورية المشتركة هي الصورة التي للمادة قوة على غيرها مما لا يجتمع معها .

والعلة الغائية استبقاء الأمور التي لا تبقى بأعدادها واستحفاظها بأنواعها .

فاين المسادة العنصرية لمما كانت كما تلبس شيئا قد خلمت غيره ، وكان الشيء كما يكون هو قد فسد غيره ، ولاسبيل إلى بقاء السكائنات بأشخاصها ، دبّر في استبقاء أنواعها والنناسل والنحارث والنماقب المتعلق بالسكون والفساد .

<sup>(</sup>۱) م : وأكثر مما يحدس // م ، ط : يكون (۲) م : \_ تكن // م : ف الحقيقة (۲) سا: صنفا // م ريح يشبه ريحا (٤) م : وللل (٥) ب ، ط : وإذ // م : أيضاً (٦) م : ونقول (٧) م ، ط : يخصه (٩) سا ، ط : \_مى( الأولى ) (١١) سا : « والمادة » بدلا من «والملة المادية » (٦٠) م : أعدادما (١٤) ط : فقد (٦٦) م : والتجارب، وفي ط : التحادث

والأسبق من ذلك هو الجود الإلمى المعلى كل موجود ما فى وسع قبوله ، وإبقاؤه إياه ، كما يحتمله ، إما بشخصه ، كما للأجرام السماوية ، وإما بنوعه ، كما للعنصريات . تم الفن الثالث من الطبيعيات بحمد الله ومنة .

<sup>(</sup>۱) ب: من هذا // م لكل ، وفي ط: المعلى هو كل (۲) م: ـكا يحتمله إما يشخصه // بخ كالمنصريات (۳) ينتهى مخطوط د هكذا : تم الفن الثالث من جملة الطبيعيات ، وتم كتاب الكون والفساد بحمد الله وحسن توفيقه .

وينتهى مخطوط طهران هكذا : هذا آخر كتاب الكون والفساد ، ويتلوه الفن االرابع وهو كتاب الأفعالي والانفعالات .

وينتهى «ب» بما يأتى : تم الفن الثالث ،والحمد لله مستحق الحمدوأهله وصلواته علىسيد المرسلين محمد وآله أجمين وسلامه .

ولا توجد خاتمة في نسخة : سا .

# الفالرابعمالطبيعيّات ف الأنعال والاننعالات

#### مقالتان

قد فرغنا من تعريف الأمور العامة الطبيعيات ، ثم من تعريف الأجسام والصور والحركات الأولية في العالم واختلافها في طبائعها ، ثم من تعريف أحوال الكون والفساد وعناصرها ، فقيق بنا أن نسكام عن الأفعال والانفعالات الكلية التي تحصل عن الكيفيات المنصرية بمعاضدة من تأثيرات الأجرام السهاوية ، فإذا فرغنا من ذلك شرعنا حينتذ في تفسير أحوال طبقات الكائنات ، مبتدئين بالآثار العلوية والمعدنيات ، ثم ننظر في حال النفس . فإن النظر في النبات والحيوانات ، ثم ننظر في النبات أحيوانات ، ثم ننظر في النبات .

#### ونختم هذه الجلة الطبيعية .

(١) تبدأ مخطوطة « سا » مكذا : الذن الرابع من جلة الطبيعيات الأفعال والأفعالات المقالة الأولى من هذا الذن تسمة فصول قد فرغنا . أما محطوطة «ب» قتبدأ : الفن الرابع من الجلة الثانية . في الأثار العلوبة مقالتان ، المقالة الأولى تسمة فصول . أما مخطوطة «ط» فتبدأ مكذا :

به الله الرحن الرحم — الفن الرابع من الجلة الثانية فى الفعل والانفعال مقالتان . أما مخطوط «د» فتبدأ حكفا الفن الرابع فى الآثار العلوية — قسم هذا الكتاب إلى فنين منه : الآثار العلمرية الهاوية « بمعاضدة تأثير الأجرام السهاوية ، ومنه الآثار العلوية وفى المعدنيات على ثبين فى التقرير : بسم الله الرحن الرحم توكل يكن . قد فرغنا إلخ . // د : \_ الطبيعيات .

(٤) م:وقد// ب ،ط: من تعديد الأمورد: حدالأمور العامة للطبيعيات ثم من تعريف ١٠ سا // الطبيعية // م : الصورية (٥) م : الأولى // سا : ثمرت) ط ، ب ، سا : عناصرهام ، ط : يحصل // د : حدالتي // م ، ط : يحصل (٨) سا العلويات (١١) في م زيادة هي : والله المستعال على ذلك ، وفي ط : زيادة وهي إنشاء الله تعالى .

#### المقالة الأولى من هذا الفن تسعة فصول

## الفصل الأول

#### فى طبقات العناصر

- هذه المناصر الأربعة تشبه أن تكون غير موجودة على محوضتها وصرافتها في أكثر الأمر . وذلك لأن قوى الأجرام السهاوية تنفذ فيها ، فتحدث في السفليات الباردة حراً يخالطها ، فتصير بذلك بخارية ودخانية ، فتختلط بها نارية وهوائية . وترقى إلى العلويات أيضاً أبخرة مائية وأدخنة أرضية ، فتخلطها بها ، فيكاد أن تكون جميع للياه وجميع الأهوية علوطة بمزوجة .
- ١٠ ثم إن توهمت صرافة فيشبه أن تكون للأجرام العلوبة من النارية . فإن الأبخرة والأدخنة أثقل من أن تبلغ ذلك الموضع بحركتها . واذا بلغت فما أقوى تلك النار على إحالها سريعاً .

ويشبه أن يكون باطن الأرض البميد من أديمها إلى غورها قريبا من هذه الصفة . فإن لم يكن بد من أن يكون كل جزء من النار والأرض كاثناً فاسداً باطنه وظاهره إلا أن ما يخلص إلى مجاورة الفلك من النار يمحض ، ولا تكسر محوضته بشاثب ،

<sup>(</sup>۲) ب: د .. : تسمة فصول // د فيها زيادة وهى: أنها نذكر عناوين الفصول التسمة تفصيليا (۲، ٣) المنوان سبق فى سا ، ب (٣) سا ، ب : فصل فى (٥) م ، ب : تشبه // م ، ط : يكون (٢) سا من د : ﴿ في أكثر الأمر وذلك لأن قوى الأجرام السهاوية تغذ فيها فتحدث » م : السهائية / / ط : ينفذ ... فيحدث (٧) ط : فيصير // م ، د : فيختلط (٨) م : مائية // م ، ط فيخلطها // م : - أن // م ، ط : يكون (١٠) م : الأجرام ، وفي ب . د : الأجراء ، وفي سا : الأجراء (١١) م ، ط : يبلغ // سا : قوى (١٣) م ، غورتها ، وفي د : غورما(١٤) سا، ط ، د : وإن لم (٥١) م : بمحض//د: بتمحض//م: لا يمكر ، وفي سا : لا تنكسر ،

وكذلك ما يخلص إلى المركز من الأرض يشبه المحض، فلا ينفذد فيه تأثير من السهاويات نفوذاً يعند به ، ولا ينفذ إليه شائب ؛ إذ لا يقبل رسوباً إلى ذلك الحد .

فيشبه لذلك أن تكون الأرض ثلاث طبقات : طبقة عيل إلى محوضة الأرضية وتنشاها طبقة مختلطة من الأرضية والمائية هي طين ؛ وطبقة منكشفة عن الماء جنف وجهها الشمس ، وهو البر والجبل . وما ليس بمنكشف فقد ساح عليه البحر ، وهو أسطتس الماء .

ويستحيل أن يكون للماء أسطقس وكلية غير البحر . وذلك لأنه لا يخلو إما أن يكون باطناً غائراً ، أو ظاهراً. فإن كان ظاهراً فهو لا محالة بحر ليس غير البحر .

و إن كان باطناً لم يخل إماأن يكون مستقراً فى الوسط، أو منحازاً إلى بعض الجنبات. فارن كان مستقراً فى الوسط، فارما أن يكون بالطبع ، فتكون الأرض أخف من الماء ، وهذا محال؛ وإما بالقسر، فيكون همنا قاسر للماء إلى حفر غور الأرض والانحياز فيه ، وهذا أيضاً محال .

وإن كان منحازاً فى جنبة واحدة، فنكون كلية الماء محصورة فى بقعة صغيرة من الأوض وكلية الماءلا تقل، لامحالة، عن الأرض، إن لمترد عليه. ثم يكون مقدار ماء البحر غبر قاصر عن مبلغه. فلم لا يكون البحر كلية دونه؟ ولم لا تفيض الأنهار فى «طرطاوس»؛ بل فى البحر لا غير، ولا يوجد الى «طرطاوس» مغيض؟

على أن لا نشك أن في الأرض أغواراً مملوءة ، إلا أنها لا تبلغ في الكثرة مقادير

 <sup>(</sup>۱) م، سا: إلى مركز الأرض // د: ولا ينفذ (۲) م: السائبات // ط: ولا يقبل // بخ ولا يقبل // بغذ (۳) م، ط: يكون . . . بميل // د: – بميل // سا، د: المحوضة (۶) في جميع النسخ : هو طين // م: من الماء // م، ب: خفف (۵) م: ينكشف // م: – البحر (۱) ب: استقس (۷) ب: استقس // ب: — ولا يخالو (۸) م: – فإن كان ظاهراً (۹) د: الحنيات (۱۰) م، ط: فيكون (۱٤،۱۳) م: – من الأرض (۱٤) م، ط: بزد (۱۰) م: قاسر (۱۰) سقط من م: ﴿ ولم لا تغيض كم إلى قوله ﴿ مغيض ﴾ // ط: يغيض ، وفي سا، ب: تغيض (۱۷) ط: أغوار مماوة // ط: يبلغ

البحار ؛ ولا الأرض يكثر فيها النجويفات كثرة يكون لها تأثير بالقياس إلى كلية الأرض، كما ليس للجيال تأثير في كريتها .

والهواء أيضاً فهو طبقات: طبقة بخارية ، وطبقة هواء صرف ، وطبقة دخانية . وذلك لأن البخار ، وإن صعد في الهواء صعودا، فإنه إنما يصعد إلى حد ما . وأما الدخان فيجاوزه ويعلوه ، لأنه أخف حركة وأقوى نفوذا لشدة الحرارة فيه . وأعنى بالبخار ما يتصعد من الرطب ، من حيث هو رطب ، وأعنى بالدخان ما يتصعد عن اليابس من حيث هو يابس . ولأن البخار ، بالحقيقة ، على ما بيناه ، ماء متخلخل متصنر الأجزاء ، وطبيعة للماء أن يبرد بذاته ، ومن صورته ، إذا زال عنه المسخن وبعد عهده به ، فيجب أن يكون الجزء البخارى من الهواء باردا بالقياس إلى سائر الهواء . لكن مايلى الأرض منه يسخن بمجاورة الأرض المسخنة بشعاع الشمس المستقر عليها استقرار الكيفيات لا الأجسام . وما يبعد عنه يبرد . فنكون طبقة الهواء السافلة بخارا يسخن بمجاورة الشعاع ، ثم تليه طبقة بخارية باردة ، ثم يليه هواء أقرب إلى المحوضة ، ثم يليه هواء دخانى ، وكأنه خلط من هواء ونار وأرض ، ثم تليه نار، فتكون هذه الصفات عماية :

أرض إلى الخلوص ماء وطين ، وبر مع الجبال ، والبحر كطبقة واحدة مركبة ، وهواء سخن بالشعاع ، وهواء بارد ، وهواء أقرب إلى المحوضة ، وهواء دخانى نارى ونار. فيذه طبقات المناصر في ترتسها ووضعها .

<sup>(</sup>۱) د: البخار // سا : كثرة (۲) ما عدا «م» : كرتبه (۳) م : - فهو .

<sup>(</sup>۷) م: يتخلخل // سا: متصنر متخلخل (۸) ط: — ومن // سا: عنه (۱۰) سا: والمتسخنة (۱۰) م: لا أجسام // م: وما يبعد عنها // م، ط: فيكون // سا، د: بخارية تسخن (۱۲) عنه: بمجاورة الشمس أعنى شعاعها // م، ط، د: يلبه (۱۲،۱ عجاورة الشمس أعنى شعاعها // م، ط، د: يلبه (۱۲،۱ عليه والأولى) (۱۳) م، ط: فيكون (۱۲) م: غانيا «وقود: الثمانية // الخلوس ما مى مه كذا في م، ب و في النسخ الأخرى مائي (۱۵) م: وهواء مسخن بالشماع، وفي «سا»: وهواء متسخن بالشماع، وفي دد: وهي متسخنة ، وفي ط: وهواء متسخن (۱۵) م: ط: وهذه.

يفسد بسبب يخصه . لكن فساد البدن يكون بسبب يخصه من تغير المزاج أو التركيب . فمحال أن تكون النفس تتعلق بالبدن تعلق المتقدم بالذات ، ثم يفسد البدن البتة بسبب فى بنفسه ، فلبس إذن بينها هذا التعلق . وإذا كان الأمر على هذا ، فقد بطلت أنحاء التعلق كلها وبتى أن لاتعلق للنفس فى الوجود بالبدن ، بل تعلقها فى الوجود بالمبادىء لأخرى التي لا تستحيل ولا تبطل .

وأقول أيضا : إن سببا آخر لا يعدم النفس البتة ، وذلك أن كل شيء من شأنه أن يفسد بسبب ما ففيه قوة أن يفسد ، وقبل الفساد فيه فعل أن يبقى : وتهيؤه للفساد ليس لفعله أنه يبقى ، فإن معنى القوة مغاير لمعنى الفعل ، وإضافة هذا إلى البقاء . مغايرة لإضافة هذا الفعل ، لأن إضافة ذلك إلى الفساد وإضافة هذا إلى البقاء . فإذن لأمرين محتلفين ما يوجد فى الشيء هذان المعنيان . فنقول : إن الأشياء المركبة والأشياء البسيطة المفارقة الذات لا يجوز أن يجتمع فيها فعل أن يبقى وقوة أن يفسد ، وفى الأشياء البسيطة المفارقة الذات لا يجوز أن يجتمع هذان الأمران : وأقول بوجه مطلق : إنه لا يجوز أن يجتمع في شيء أحلى الذات الأمران ، وذلك لأن كل شيء يبتى وله قوة أن يفسد فله أيضا قوة أن يبتى الذي يتناول الطرفين هو طبيعة القوة ، فإذن يكون له فى جوهره قوة أن يبتى وفعل أن يبتى منه لامحالة ليس هو قوة أن يبتى منه ، وهذا أن يبتى منه ، وهذا الني له قوة أن يبتى منه ، وهذا النفعل ، لا أنه حقيقة ذات من بالفعل ، بل للشيء الذي يعرض للماته مركبة من ، فتلك القوة لا تكون لذات ما بالفعل ، بل للشيء الذي يعرض للماته مركبة من ،

<sup>(</sup> i ) أو التركيب : والتركيب ك .

<sup>(</sup>٣) بطلت : بطل د ، ف ، ك .

<sup>(؛)</sup> تعلقها : تعلقه د ، ك || الأخرى : الأخر د ، ك ؛ الأجزاء م .

<sup>(</sup>٦) وأقول : فأقول د ؛ ونقول م . (٧) وقبل : وقيل م .

<sup>( ^ )</sup> لفعله : يفعله ك ؛ لفعل م || أنه : أن ك ، م <sub>||</sub> مغاير : مغايرة ك ، م || القوة ( الثانية ) : انطة من م .

<sup>(</sup>٨-٨) لمعنى .... مغايرة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١١) المركبة (الثانية) : المركب ك .

<sup>(</sup>١٨) منه ( الأولى ) : ساقطة من ك .

<sup>(</sup>۲۰) لا أنه : الأنه م .

شيء إذا كان ، كانت به ذاته موجودة بالفعل وهو الصورة في كل شيء ، وهن شيء حصل له هذا الفعل وفي طباعه قوته وهو مادته . فإن كانت النفس بسيطة مطلقة لم تنقسم إلى مادة وصورة ، وإن كانت مركبة فلنترك المركب ولننظر في الحوهر الذي هو مادته ، ولنصرف القول إلى نفس هادته ولنتكلم فيها .

منقول: إن المادة إما أن تنقسم هكذا دائيا ونثبت الكلام دائيا ، وهذا محال . وإما أن لا يبطل الشيء الذي هو الجوهر والسنخ . وكلامنا في هذا الشيء الذي هو البني هو السنخ والأصل وهو الذي نسبيه النفس ، وليس كلامنا في شيء مجتمع منه ومن شيء آخر . فبين أن كل شيء هو بسيط غير مركب ، أو هو أصل مركب وسنخه، فهو غير مجتمع فيه فعل أن يبتى وقوة أن يعلم بالقياس إلى ذاته . فإن كانت فيه قوة أن يعلم فمحال أن يكون فيه فعل أن يبتى ، وإذا كان فيه فعل أن يبتى وأن يوجد فليس فيه قوة أن يعلم .

فين إذن أن جوهر النفس ليس فيه قوة أن يفسد ، وأما الكاثنات التي تفسد فإن الفاسد منها هو المركب المجتمع ، وقوة أن يفسد أو يبقى ليس في المعنى اللك به المركب واحد ، بل في المادة التي هي بالقوة قابلة كلا الضدين . فليس إذن في الفاسد ما المركب لا قوة أن يبقى ولا قوة أن يفسد ، فلم تجتمعا فيه . وأما المادة فإما أن تكون باقية لا بقوة تستعد بها البقاء كما يظن قوم ، وإما أن تكون باقية بقوة بها تبقى وليس لها قوة أن تفسد شيء آخر يخدث فيها . والبسائط التي في المادة فإن قوم المادة لا في جوهرها . والبرهان الذي يوجب أن كل كائن في المدمن جهة تناهي قوى البقاء والبطلان، إنما بوجب فيا هو كائن من مادة وصورة ، وتكون في مادته قوة أن تبقى فيه تلك الصورة وقوة أن تفسد هي منه معا ، كما

<sup>(</sup>١) كانت : كان ف ، ك ؛ ساقطة من د || موجودة : موجودا د ، ف ، ك || الصورة : صورة م || رعن : رمن م .

<sup>(</sup>٢) قوته : + به ك .

<sup>(</sup>٣) وإن : فإن ك .

<sup>(</sup>ه) فنقول : ونقول د ، ك ، م .

<sup>(</sup> ١٠-٩) فيه قرة .... كان : سأقطة من م .

<sup>(</sup>۱۱) قوة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٦) باقية : ساقطة من ك ، م | بها : لها د .

<sup>(</sup>١٨) جوهر : || هو م .

<sup>(</sup>۱۹) قوی : قوتی ن .

<sup>(</sup>٢٠) قرة (الأول): + إلى ك | منه معان منا معاف ؛ منه ك؛ منام.

قد علمت . فقد بان إذن أن النفس الإنسانية لا تفسد البنة ، وإن هذا سقنا كلامنا والله الموفق .

وقد أوضحنا أن الأنفس إنما حدثت وتكثرت مع تهيؤ من الأبدان . على أن يه؛ الأبدان يوجب أن يفيض وجود النفس لها من العلل المفارقة ، وظهر من ذلك أن هذا لا يكون على سبيل الاتفاق والبخت ، حتى يكون وجود النفس . الحادثة ليس لاستحقاق هذا المزاج ننسا حادثة مدبرة ، ولكن قد كان وجدت نفس واتفق أن وجد معها بدن فتعلق بها ، فإن مثل هذا لا يكون علة ذاتية المنة للتكثر ، بل حسى أن تكون عرضية . وقد عرفنا أن العلل اللماتية هي التي ـ يجب أن تكون أولا ، ثم ربما تليها العرضية ، فإذا كان كذلك ، فكل بدن يستحق مع حدوث مزاج مادته حدوث نفس له ،وليس بدن يستحقه وبلـن لايستحقه، ١٠ إذ أشخاص الأنواع لا تختلف في الأمور التي بها تتقوم . وليس يجوز أن يكون بدن إنساني يستحق نفسا يكمل بها وبدن آخر هو في حكم مزاجه بالنوع ولا يستحق ذلك ، بل إن اتفق كان وإن لم يتفق لم يكن ، فإن هذا حيثاًذ لا يكون من نوعه . فإذا فرضنا أن نفسا تناسختها أبدان ، وكل بدن فإنه بذاته يستحق نفسا تحدث له وتتعلق به ، فيكون البدن الواحد فيه نفسان معا . ثم العلاقة بين النفس ١٥ والبدن لبهت هي على سبيل الانطباع فيه ، كما بيناه مرارا ، بل العلاقة التي بينهما هي علاقة الاشتغال من النفس بالبدن ، حتى تشعر النفس بذلك البدن ، وينفعل البدن عن تلك النفس . وكل حيوان فإنه يستشعر نفسه نفسا واحدة هي المصرفة والمدبرة للبدن الذي له ، فإن كان هناك نفس أخرى لا يشعر الحيوان بها ولا هي بنفسه ولاتشتغل بالبدن ، فليست لها علاقة مع البدن . لأن العلاقة لم تكن ... إلا بهذا النحو ، فلا يكون تناسخ بوجه من الوجوه . وبهذا المقدار لمن أراد الاختصار كفاية ، بعد أن فيه كلاما طويلا .

<sup>(</sup>٣) وقد : فقد ك ، م .

<sup>( )</sup> يوجب : بموجب م || يفيض : يتبض م .

<sup>(</sup>٦) ليس : ماقطة من م || وجدت : حدث ف .

<sup>(</sup>٧) نفس : النفس ك ، م . (٩) فإذا : فإن م .

<sup>(</sup>۱۲) هو : وهو م .. (۱۳) إن : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٦) ليست هي : ليش هو د ، ف ، ك .

<sup>(</sup>١٩) المصرفة : المتصرفة ك .

<sup>(</sup>٣٠) هي : هو د || ينفسه : ينفسهام || ولا تشتغل : ولا تشغل م || مع البدن : بالبدن ك .

# الفصال نحامس فى لانقال في انفسنا والعقال لنفع لم بأنفسنا

نقول : إن النفس الإنسانية قد تكون عاقلة بالقوة ، ثم تصير عاقلة بالفعل ، وكل ما خرج من القوة إلى الفعل فإنما نخرج بسبب بالفعل نخرجه . فههنا سبب هو الذي نخرج نفوسنا في المعقولات من القوة إلى الفعل ، وإذ هو السبب في إعطاء الصور العقلية ، فليس إلا عقلا بالفعل عنده مبادئ الصور العقلية بحردة ، ونسبته إلى نفوسنا كنسبة الشمس إلى إبصارنا . فكما أن الشمس تبصر بلماتها بالفعل ويبصر بنورها بالفعل ماليس مبصرا بالفعل ، كذلك حال هذا العقل عند نفوسنا ، فإن القوة العقلية إذا اطلعت على الجزئيات التي في المخيال وأشرق وانظبعت في النفس الفعال فبنا الذي ذكرناه ، استحالت مجردة هن المادة وعلائقها ، وانظبعت في النفس الناطقة ، لا على أنها أنفسها تنتقل من التخبل إلى العقل منا ، ولا على أن المعنى المعمور في العلائق وهو في نفسه واعتباره في ذاته مجرد يفعل ولا على أن المعنى المعمور في العلائق وهو في نفسه واعتباره في ذاته مجرد يفعل الفعال . فإن الأفكار والتأملات حركات معدة النفس نحو قبول الفيض ، كما أن الحدود المعتل أخرى ، كما ستقف عليه . فنكون النفس الناطقة إذا وقعت لها نسبة ما إلى هذه المعورة بتوسط إشراق العقل الفعال حدث فيها منه شيء من جنسها من وجه هذه الصورة بتوسط إشراق العقل الفعال حدث فيها منه شيء من جنسها من وجه هذه الصورة بتوسط إشراق العقل الفعال حدث فيها منه شيء من جنسها من وجه هذه الصورة بتوسط إشراق العقل الفعال حدث فيها منه شيء من جنسها من وجه

<sup>(1)</sup> الفصل الحامس : فصل ه ف .

<sup>( ؛ )</sup> ركل : فكل د .

<sup>(</sup>٧) كنسبة : نسبة ف ، م ؛ ساقطة من د .

 <sup>(</sup> A ) بهبصر : وتبصّر ف إلى كذلك حال : ماقطة من م | هذا العقل : ماقطة من م .

 <sup>(</sup>٩) اطلمت : طلمت م .

<sup>(</sup>١١) أنفسها : نفسها ك .

<sup>(</sup>١٦) أخرى : آخر ك .

<sup>(</sup>١٧) الصورة : الصور ك || حدث : أحدث م || فيها : فيه د || منه : صاف ؛ ساقطة من د .

وليس من جنسها من وجه ، كما أنه إذا وقع الضوء على الملونات فعل فى البصر منها أثرا ليس على جملتها من كل وجه . فالخيالات التى هى معقولات بالقوة تصير معقولات بالفعل، لا أنفسها ، بل مايلتقط عنها ؛ بل كما أن الأثر المتأدى بواسطة الضوء من الصور المحسوسة ليس هو نفس تلك الصور ، بل شىء آخر مناسب لها يتولد بتوسط الضوء فى القابل المقابل ، كذلك النفس الناطقة إذا طالعت تلك الصور ، الخيالية واتصل بها نور العقل الفعال ضربا من الاتصال استعدت لأن تحدث فيها من ضوء العقل الفعال محردات تلك الصور عن الشوائب :

فأول مايتميز عند العقل الإنساني أمر الذاتي منها والعرضي ومابه تتشابه تلك الخيالات ومابه تختلف ، فتصير المعاني التي لا تختلف تلك بها معني واحدا في ذات العقل بالقياس إلى التشابه لكنها فيها بالقياس إلى ما تختلف به تصير معاني . كثيرة ، فتكون للعقل قلمرة على تكثير الواحد من المعاني وعلى توحيد الكثير . أما توحيد الكثير فمن وجهين : أحدهما بأن تصير المعاني الكثيرة المختلفة في المتخيلات بالعدد ، إذا كانت لاتختلف في الحد معني واحدا . والوجه الثاني بأن يركب من معاني الأجناس والفصول معني واحدا بالحد ، ويكون وجه التكثير بعكس هذين الوجهين . فهذه من خواص العقل الإنساني ، وليس ذلك لغيره من القوى ، وأنها تدرك الكثير كثيرا كما هو ، والواحد واحدا كما هو ، ولا يمكنها أن تدرك الواحد البسيط ، بل الواحد من حيث هو جملة مركبة من أمور وأعراضها ، الحيال والحيال على العقل صورة من الخاتيات . فإذا عرض الحس على الحيال والحيال على العقل صورة منا أخذ العقل منها معني ، فإن عرض عليه صورة أخرى من ذلك النوع وإنما هي أخرى بالعدد لم يأخذ العقل منها البتة صورة منا . بأغير ماأخذ إلا من جهة العرض الذي يخص هذا من حيث هو ذلك العرض ، بأن يأحده مرة مجردا ومرة مع ذلك العرض ، ولذلك يقال : إن زيدا وعمروا الهما بأن يأحده مرة مجردا ومرةمع ذلك العرض . ولذلك يقال : إن زيدا وعمروا الهما بأن يأحده مرة مجردا ومرةمع ذلك العرض . ولذلك يقال : إن زيدا وعمروا الهما بأن يأحده مرة مجردا ومرةمع ذلك العرض . ولذلك يقال : إن زيدا وعمروا الهما

<sup>(</sup>٣) بل : ماقطة من ك . ( ٨ ) الإنساني : + ني د .

<sup>(</sup>۱۰) لكرانيا ؛ لك نيه د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١١) الواحد ... الكثير : الواحد وعل توحيد الكثير من الممانى ك .

<sup>(</sup>١٣) بالعدد : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٤) النكثير : الكثير م .

<sup>(</sup>١٩) والحيال : ساقطة من م || أخذ : فأخذ د ، ك ؛ وأخذ م .

<sup>(</sup>۲۰) هي أخرى : هو آخر م .

<sup>(</sup>٢٢) بأن يأخله : فإن أخله ك ، م || ولاك : ولأجل ذلك د || لها : له م

معنى واحد فى الإنسانية ، ليس على أن الإنسانية المقارنة لحواص همرو هي بعينها الإنسانية التى تقارن خواص زيد ، وكأن ذاتا واحدة هى لزيد ولعمرو كما يكون بالصداقة أو بالملك أو بغير ذلك ، بل الإنسانية فى الوجود متكثرة فلا وجود لإنسانية واحدة مشترك فيها فى الوجود الخارج حتى تكون هى بعينها السابق من هذه إذا أفاد النفس صورة الإنسانية ، فإن الثانى لايفيد البتة شيئا ، بل يكون المعنى المنطبع منهما فى النفس واحدا هو عن الخيال الأول ؛ ولا تأثير للخيال الثانى ، فإن كل واحد منهما كان بجوز أن يسبق فيفعل هذا الأثر بعينه فى النفس ليس كشخصى إنسان وفرس .

هذا ، ومن شأن العقل إذا أدرك آشياء فيها تقدم وتأخر أن يعقل معها الزمان ضرورة ، وذلك لا فى زمان ، بل فى آن . والعقل يعقل الزمان فى آن ، وأما تركيبه القياس والحد فهو يكون لا محالة فى زمان ، إلا أن تصوره النتيجة والمحدود يكون دفعة .

والعقل ليس هجزه عن تصور الأشياء التي هي في غاية المعقولية ، والتجريد من الدادة لأمر في ذات تلك الأشياء ، ولالأمر في غريزة العقل ، بل لأجل أن النفس مشغولة في البدن بالبدن ، فتحتاح في كثير من الأدور إلى البلن ، فيعدها البدن عن أفضل كما لاتها . وليست العين إنما لا تطبق أن تنظر إلى الشمنس لأجل أمر في الشمس وأنها غير جلية ، بل لأمر في جبلة بدنها . فإذا زال عن النفس منا هذا النمور وهذا العوق كان تعقل النفس لهذه أفضل العقلات بلنفس وأوضحها وألذها . ولأن كلا منا في هذا الموضع إنما هو في أمر النفس .

<sup>(</sup>١) للواص : بخواص ك .

<sup>(</sup>٢) وكأن : كأن ف | لزيد : ل م .

<sup>( • )</sup> زيد : ماقطة من م || يستبين : نستبين ف ، سنبين ك ؛ سببين م .

<sup>(</sup>٦) أفاد : أفادت د ، ك || لا يفيد : يفيد د || فيتا : + آخر ك .

<sup>(</sup>٧) منهما : منها د ، ك | من : من ك ، م .

<sup>(</sup> ٨ ) فإن : رإن د .

<sup>(</sup>١٠) هذا : ماقطة من ك ، م .

<sup>(</sup>۱۲) نی: ساتطة من د.

<sup>(</sup>١٦) فتحتاج : وتحتاج د .

<sup>(</sup>١٨) جلية : جبلته ك .

من حيث هي نفس ، وذلك من حيث هي مقارنة لهذه المادة . فليس ينبغي لنا أن نتكلم في أمر معاد النفس – ونحن متكلمون في الطبيعة – إلى أن نتقل إني الصناعة الحكمية وننظر فيها في الأمور المفارقة . وأما النظر في الصناعة الطبيعة فيختص عما يكون لائقا بالأمور الطبيعية ، وهي الأمور التي لها نسبة إلى المادة والحركة ، بل نقول : إن تصور العقل مختلف محسب وجود الأشياء ، فالأشياء القوية ، اللوجود جدا قديقصر العقل عن إدراكها لغلبتها ، والأشياء الضعيفة الوجود جدا كالحركة والزمان والهيولى فقد يصعب تصورها ، لأنها ضعيفة الوجود والأعدام ، لايتصورها العقل وهو بالفعل مطلقا ، لأن العلم يدرك من حيث لاتدرك الملكة فيكون مدرك العلم من حيث هو علم والشر من حيث هو شر شيء هو بالقوة وعدم كال ، فإن أدركه عقل فإنما يدركه لأنه بالإضافة إليه بالقوة . المنافقول التي لا يخالطها ما بالقوة لاتعقل العلم والشر من حيث هو علم وشر ولا فالعقول التي لا يخالطها ما بالقوة لاتعقل العلم والشر من حيث هو علم وشر ولا تتصورها ، وليس في الوجود شيء هو شر مطلقا .

<sup>(</sup>١) هي نفس : هو نفس ك | هي مقارنة : هو مقارن ك .

<sup>( • )</sup> فالأشياء : والأشياء م .

<sup>(</sup>١) الوجود (الأولى): ماقطة من د، ن.

<sup>(</sup> ٨ ) والأعدام : والأعدم م .

<sup>(</sup>٩) مدرك : يدرك ك 🏿 شي، : فيام .

<sup>(</sup>۱۱–۱۱) ولا تصورها : قلا تصورها د .

### الفصال لسادس

#### فى مرانب أفعال العفل وفى أعلى مرانبها وهوالعقل إلقدسى

فنقول: إن النفس تعقل بأن تأخذ فى ذاتها صورة المعقولات مجردة عن المادة ، وكون الصورة مجردة إما أن يكون بتجريد العقل إياها ، وإما أن يكون لأن تلك الصورة فى نفسها مجردة عن المادة ، فتكون النفس قد كفت المؤنة فى تجريدها.

<sup>(</sup>١) الفصل السادس: فصل ٦ ف. .

<sup>(</sup>ه) الصورة: الصورم || إما : فإما د.

<sup>(</sup>١٥) فلينظر : فلننظر ف .

<sup>(</sup>۱۸) موجودا : ساقطة من م .

Tخر . فالنفس كيف تصير صور الأشياء ، وأكثر ماهوّس الناس في هذا هو الذى صنف لهم إيساغوجي وكان حريصا على أن يتكلم بأقوال مخيلة شعرية صوفية يقتصر منها انفسه ولغيره على التخيل ، ويدل أهل التمبيز على ذلك كتبه في العقل والمعقولات وكتبه في النفس . نعم إن صور الأشباء تحل في النفس وتحليها ونزينها ، وتكون النفس كالمكان لها بتوسط العقل الهيولاني ، ولو كانت النفس . صورة شيء من الموجودات بالفعل ، والصوره هي الفعل ، وهي بذاتها فعل ، وليس في ذات الصورة قوة قبول شيء ، إنما قوة القبول في القابل للشيء ، وجب أن تكون النفس حينئذ لاقوة لها على قبول صورة أخرى وأمر آخر . وقد نراها تقبل صورة أخرى غير تلك الصورة ، فإن كان ذلك الغير أيضا لانخالف هذه الصورة . فهو من العجائب ، فيكون القبول واللاقبول واحدا ؛ وإن كان نخالفه ، فتكون ١٠ النفس لامحالة إن كانت هي الصورة المعقولة قر صارت غير ذاتها ، وليس من هذا شيء، بل النفس هي العاقلة ، والعقل إنما يعني به قوتها التي بها تعقل ، أو يعني به صور هذه المعقولات في نفسها . ولأنها في النفس تكون معتمولة ، فلا يكون العقل والعاقل والمعقول شيئا واحدا في أنفسنا ، نعم هذا في شيء آخر يمكن أن يكون على ماستلمحه في موضعه . وكذاك العقل الهيولاني إن عني به مطاق ١٠ الاستعداد للنفس فهو باق فينا أبدا ما دمنا في البدن . وإن عني محسب ثبيء شيء فإن الاستعداد يبطل مع وجود الفعل .

وإذ قد تقرر هذا فنقول: إن تصور المعةولات على وجوه ثلا؛ أحده التصور الذى يكون ذلك التفصيل منظما ، وربما يكون ذلك التفصيل والنظام غير واجب ، بل يصح أن يغير ، مثاله أنك إذا فصلت في نفسك معانى .٠

117

<sup>(</sup>۱) تصير : تصور م .

<sup>(</sup>٢) مخيلة : مختلفة م. (٣) منيا : ساقطة من د.

<sup>( ؛ )</sup> في (الثانية) : ساقطه من ن . ك .

<sup>( • )</sup> وتحليها: وتحيله د || وتزينها : وتزينه د || النفس (الثانية ) : + صارت ت .

 <sup>(</sup>۲) قوة : قول م .
 (۹) فإن ... الصورة :ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٢) إنَّا : إمام .

<sup>(</sup>١٣) صور : صورة ك | نفسها : أنفسها ك .

<sup>(</sup>١٥) ستلمحه : ستمحله ك | وكذاك : فلذلك م .

<sup>(</sup>۱۹) فهو باق : فهی باقیة د ، ك .

الله عن م الله

<sup>(</sup>۱۹) بالفعل : ماقطة من د 🛘 يكون : كان د ، ف .

الألفاظ التي يدل عليها قولك : كل إندان حيوان ، وجدت كل معنى منها كليا لايتصور إلا في جوهر غير بدنى ، ووجدت لتصورها فيه تقديما وتأخيرا ؛ فإن غيرت ذلك حتى كان ترتيب المعانى المتصورة الترتيب المحاذى لقواك : الحيوان محمول على كل إنسان لم تشك أن هذا الترتيب من حيث هو ترتيب معان كلية ميرتب إلا في جوهر غير بدنى ، وإن كان أيضا يترتب من وجه ما في الخيال فمن حيث المسموع لا من حيث المعقول ، وكان الترتيبان مختلفين ، والمعقول الصرف منهما واحد ؛ والثانى أن يكون قد حصل التصور واكتسب ، لكن النفس معرضة عنه ، فليست تلتفت إلى ذلك المعقول ، بل قد انتقات عنه مئلا إلى معقول آخر ، فإنه ليس في وسع أنفسنا أن تعقل الأشياء معا دفعة واحدة . ونوع معقول آخر من التصور وهو مثل مايكون عندك في مسألة تسأل عنها مما علمته أو مما هو قريب من أن تعلمه فحضرك جوابها في الوقت ، وأنت متيقن بأنك تجيب عنها مما علمته من غير أن يكون هناك تفصيل البتة ، بل إنما تأخذ في النفصيل والترتيب في نفسك مع أخذك في الجواب الصادر عن يقين منك بالعلم به قبل التفصيل والترتيب والترتيب .

فيكون الفرق بين التصور الأول والثانى ظاهرا، فإن الأول كأنه شيءقد أخرجته من الخزانة وأنت تستعمله ، والثانى كأنه شيء لك مخزون متى شئت استعمله ، والثالث يخالف الأول بأنه ليس شيئا مرتبا فى الفكر البتة ، بل هو كمبدأ لذاك مع مقارنته الية بن، وتخالف الثانى بأنه لايكون معرضا عنه ، بل منظور الليه نظرا ما بالفعل يقينا إذ تتخصص معه النسبة إلى بعض ماهو كالمخزون .

و فإن قال قائل : إن ذلك علم أيضا بالقوة ولكن قوة قريبة من الفعل ، فذلك بطل ، لأن لصاحبه يقينا بالفعل حاصلا لا يحتاج أن يحصله بقوة بعيدة أو قريبة . فذلك اليقن لأنه متبقن أن هذا حاصل عنده إذا شاء علمه ، فيكون تيقنه بالفعل

<sup>(</sup> ٤ ) إنسان : + إن ك .

<sup>(</sup>٧) ښما : ته د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۱) سا : سه م .

<sup>(</sup>١١) من أن تملمه : مما تملمه ك .

<sup>.</sup> ا عن : من ك .

<sup>(</sup>١٦) تستميله : ستله م .

<sup>(</sup>١٧) بل: + ماك.

<sup>(</sup>٢٢) اليقين : + إما د ، ك ، م .

فأحد هذين هو العلم الفكرى الذى إنما يستكمل به تمام الاستكمال إذا ترتب وتركب ، والثاني هو العلم البسيط الذى ليس من شأنه أن يكون له في نفسه صورة بعد صورة ولكن هو واحد نفيض عنه الصور في قابل الصور فذلك علم فاعل الشيء . الذى نسميه علما فكريا ومبدأ له ، وذلك هو القوة العقلية المطلقة من النفوس المشاكلة المعقول الفعالة . وأما التفصيل فهو النفس من حيث هي نفس ، فا لم يكن له ذلك لم يكن له علم علم يكن له علم غير علم النفس ، فهو موضع نظر مجيب عليك أن تعرفه من نفسك .

واعلم أنه ليس فى العقل المحض منهما تكثر البتة ولاترتيب صورة فصورة ، بل هو مبدأ لكل صورة تفيض عند على النفس. وعلى هذا ينبغى أن تعتقد الحال فى المفارقات المحضة فى عقلها الأشياء ، فإن عقلها هو العقل الفعال للصور والحلاق لها لا المنى يكون للصور أو فى صور . فالنفس التى للعالم من حيث هى نفس فإن تصورها هو التصور المرتب المفصل، فلذلك ليست بسيطة من كل وجه، وكل إدراك عقلى

<sup>(</sup>١) لشيء: الشيء ك ، م .

<sup>(</sup>٢) تتيمن أن : تيمن أن ك | مملوم : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٣) تتيقن حال : تيقن حال ك || ما تتيقنه : ما تيقنه ك .

<sup>(</sup> t ) المعلوم : المعلوم ك .

<sup>( 0 )</sup> يريد : قديژيد ك || ومن : من م .

<sup>(</sup>٦) ما هبس : ما هبس ك .

<sup>(</sup>٧) فترتب : فتترتب ف ا ترتب : ترتيب ك .

<sup>(</sup>١٠) ولكن : لكن م .

<sup>(</sup>١١) النوة : النوة ك ، م .

<sup>(</sup>١٢) هي : هو د ، ك .

<sup>(</sup>١٧) الأشياء: للأشياء د،م || والخلاق : الخلاق ف ، م .

<sup>(</sup>١٨) اللبي: التي د،ك، م إ فالنفس: والنفس د،ك.

فإنه نسبة ما إلى صورة مفارقة الممادة ولأعراضها المادية علىالنحو الملدكور . فللنفس ذلك بأنها جوهر قابل منطبع به ، وللعقل بأنه جوهر مبدأ فاعل خلاق ، فها يخص ذاته من مبدئيته لها هو عقليته بالذهل ، وما يخص النفس من تصورها بها وقبولها لها هو عقليتها بالفعل .

والذى ينبغى أن يعلم من حال الصوراتى فى النفس هو ماأقوله: أما المتخيلات وما يتصل بها فإنها إذا عرضت عنها النفس كانت مخزونة فى قوى هى للخزن ، وليست بالحقيقة مدركة ، وإلا لكانت مدركة وخزانة معا ، بل هى خزانة إذا رجعت القوة المدركة الحاكمة إليها وهى الوهم أو النفس أو العقل وجدتها حاصلة ، فإن لم تجدها احتاجت إلى استرجاع بتحسس أو بتذكر. ولولا هذا العذر لكان من الواجب أن يشك فى أمر كل نفس إذا كانت ذاهلة عن صورة ، أتلك الصورة موجودة أم ليست بموجودة إلا بالقوة ، ويتشكك فى أنها كيف ترتجع ، وإذا لم تكن عند النفس فعند أى شيء تكون ، والنفس بأى شيء تتصل حتى تعاود هذه الصورة .

لكن النفس الحيوانية قد فرقت قواها ، وجعلت لكل قوة آلة مفردة ، فجعلت لكن النفس الحيوانية قد فرقت قواها ، وجعلت لكل قوة آلة مفردة ، فجعلت للصور خزانة قد ينفل عنها الوهم، وللمعانى خزانة قد يظالع الصور والمعانى المخزونة فى هذه الأمور ، ولكن الحالى المخرونة فى حيزى القوتين ، وقد يعرض عنها ، فإذا نقول الآن فى الأنفس الإنسانية والمعقولات التى تكتسبها وتذهل عنها إلى غيرها ، أتكون موجودة فيها بالفعل التام فتكون لامحالة

<sup>(</sup>١) مل: ماتطة من م | النفس: النفس م.

<sup>(</sup>٢) فإ: فيام.

<sup>(</sup>٣-٣) وما يخص النفس .... بالفعل : ماقطة من د .

<sup>(</sup>٥) التخيلات : المخيلات ك .

<sup>(</sup>٦) مرضت : أعرض د ، ف ، م | النفس : ماقطة من م .

<sup>(</sup> ٨ ) أو النفس : والنفس ك || وجدتها : وجدما د ، ك .

<sup>(</sup>٩) اسرّ جاع : الاسرّ جاع ك ، م || بتحس : بتحسين د ؛ بتحسين م || بتذكر د ،ك .

<sup>(</sup>١٠) أمر : أن ك ، م .

<sup>(</sup>١١) ترتجع : ترجع ك.

<sup>(</sup>۱۲) فجملت : فجمل د ؛ جملت ك.

<sup>(</sup>١٤) المدور : المدورة ك ، م | الوم : الوم ك ، م .

<sup>(</sup>١٥) الماكم : الماكم م.

<sup>(</sup>١٦) والمعتولات: والمعقولات د .

عاقلة لها بالثعل التام، أو تكون لها خزانة تخزنها فيها ، وتلك الخزانة إدا ذاتها وإدا بدنها أو شيء بدني لها . وقد قلنا : إن بدنها وما يتعلق ببدنها مما لا يصلح لذلك، إذ لم يصلح أن يكون محلا للمعقولات ،ولاصلح أن تكون الصور المقلية ذات وضع وكان اتصالها بالبدن بجعلها ذات وضع ، وإذا صارت في البدن ذات وضع بطل أن تكون معقولة . أو نقول: إن هذه الصور العقلية أمور قائمة في أنفسها ، كل صورة منها نوع أمر قائمة في أنفسه ، والعقل ينظر إليها مرة وينفل عنها أخرى ، فإذا نظر إليها تمثاث فيه ، وإذا أعرض عنها لم تتمثل ، فتكون النفس كمرآة وهي كأثياء خارجة ، فتارة تاوح فيها وتارة لاتاوح ، وذلك بحسب نسب تكون بين النفس ، وأن يكون المبدأ الفعال عنها النفس على النفس صورة بعد صورة بحسب طاب النفس ، وأن يكون إذا أعرضت عنه انقطع الفيض . فإن كان هذا هكذا فلم لا تحتاج كل كرة إلى تعام من رأس . ١٠

فنقول: إن الحق هو القسم الآخر، وذلك أنه من المحال أن نقول إن هذه الصورة موجودة في النفس بالفعل التام ولا تعقلها بالفعل التام ، إذ ليس معنى أنها تعقلها إلا أن الصورة موجودة فيها ، ومحال أن يكون البدن لها خزانة ، ومحال أن تكون ذاتها خزانها ، إذ ليس كونها خسزانة لها إلا أن تلك الصورة معقولة موجودة فيها وبهذا تعلقها . وليس كذاك الذكر والمصورة ، فان ١٠ إدراك هذه الصورة ليس لها ، بل حفظها نقط ، وإنما إدراكها لقوة أخرى ، وليس وجود الصورة المذكورة والمتصورة في شيء هو إدراك ، كما ليس وجود الصورة المشيء هو حس ، والملك ليست الأجسام وفها صور المحسوسات

<sup>(</sup>١-٢) وإما بدنها : أو بدنها ك .

<sup>(</sup>۲) رتد : فتدم .

<sup>(</sup>٣) ولا صلح : ولا يصلح ك، م.

<sup>(</sup> ٤ ) وضع ( الثانية ) : ساقطة من م || بطل : بطلت د .

<sup>(</sup> ٥ ) الصور : الصورة م .

<sup>(</sup>٦) أمر : آخرك || أخرى : ساقطة من د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۱۰) قزن : ران ك .

<sup>(</sup>١٣) أنها: أنه د، ك.

<sup>(</sup>۱۳–۱۲) موجودة . . . . . العسورة : ساقطة من م .

<sup>(</sup>١٣) أن (الأدلى) : له لى د .

<sup>(</sup>١٦) لقوة : بقوة ك .

<sup>(</sup>۱۷) والمتصورة : والمصورة ف .

<sup>(</sup>١٨) الصور المحسومة : صورة المحسومات د ، ك || النيء : ثني، ف || صور : صورة ك .

عدركة ، بل الإدراك محتاج أن يكون لما من شأنه أن يتطبع بتلك الصورة تطبعا ما عا هو قوة مدركة . وأما الذكر والمصورة فإنما تنطبع فهما الصور عا هي آلة ولها جسم محفظ تلك الصور قريبا من حامل القوة الدراكة وهي الوهم حي ينظر إلها مني شاء ، كما محفظ الصور المحسوسة قريبا من الحس ليتأملها الحس مي شاء .

فهذا التأويل يحتمله الذكر والمصورة ولا تحتمله النفس ، فإن وجود الصورة المعقولة في النفس هو نفس إدراكها لها، وأيضا سنبن بعد في الحكمة الأولى أن هذه الصورة لا تقوم منفردة ، فبتى أن يكون القسم الصحيح هو القسم الأخير ، ويكون التعلم طلب الاستعداد التـــام للاتصال به ، حتى يكون منه العقل الذي هو البسيط فتفيض منه الصور مفصلة في النفس بتوسط الفكرة ، فيكون الاستعداد قبل التعلم ناقصا ، والاستعداد بعد النعلم تـــاما . فإذا تعلم يكون من شأنه أنه إذا خطر بباله ما يتصل بالمعقول المطلوب ، وأقبلت النفس على جهة النظر – وجهة المجرد الذي يتبعه فيضان التفصيل ، وإذا أعرض عنه عادت فصارت تلك الصورة بالقوة ، ولكن قوة قريبة جدا من الفعل . فيكون التعلم الأول كمعالجة العين ، فإذا صارت العين صحيحة فمتى شاءت نظرت إلى الشيء الذي منه تأخذ صورة ماً ، وإذا أعرضت عن ذلك الشيء صار ذلك بالقوة القريبة من الفعل . ومادامت النفس البشرية العامية في البلان ، فإنه ممتنع عليها أن تقبل العقل الفعال دفعة ، بل يكون حالها ما قلنا . وإذا قيل : إن فلانا عالم بالمقولات ، فمعناه أنه بحيث كلما شاء أحضر صورته فى ذهن نفسه ، ومعنى هذا أنه كلما شاء كان له . ، أن يتصل بالعقل الفعال اتصالا يتصـور فيه منه ذلك المعقول ، ليس أن ذلك المعقول حاضر في ذهنه ومنصور في عقله بالفعل دائمًا ، ولا كما كان قبلالتعلم. وتحصيل

<sup>(</sup>١) يتطبع : ينطبع ك || الصورة : الصور د ، ف || تطبعاً : انطباعاً ك .

<sup>(</sup>٢) والمصورة : والمصور م || فيهما : فيها د، ف ،م .

<sup>(</sup>٤) الصور : والصورة د،م | ليتأملها : ليقابلها م.

<sup>(</sup>٧) القسم (الاولى) : التقسيم || الأخير : الآخر ك.

<sup>(</sup>١٠) فإذا : رإذا ك،م .

<sup>(</sup>١٥) صحيحة : مصححةم .

<sup>(</sup>۲۲) أن (الأول) : ساقطة من د ، م || ومتصور : ويتصور ك || النعلم : التعليم م || وتحصيل : وبتحصل د ؛ و بتحصيل ك ، م .

هذا الضرب من العقل بالفعل ، وهو القوة تحصل للنفس أن تعقل بها ما تشاء ، فإذا شاءت اتصلت وفاضت فيها الصورة المعقولة ، وتلك الصورة هي العقل المستفاد بالحقيقة ، وهذه القوة هي العقل بالفعل فينا من حيث لنا أن نعقل .

وأما العقل المستفاد فهو العقل بالفعل من حيث هو كمال . وأما التصور الأمور المتخيلة فهو رجوع منالنفسإلى الخزائناللمحسوسات . والأول نظر إلى فوق، وهذا نظر 🌏 إلى أسفل . فإن خلص عزالبدن وعوارض البدن فحيننذ يجوز أن يتصل بالعقل الفعال تمام الانصال وبلقي هناك الجمال العقلي واللَّمة السرمدية كما نتكلم عليه في بابه . واعلم أن التعلم سواء حصل من غير المتعلم أو حصل من نفس المتعلم فإنه متفاوت فيه ، فإن من المتعلمين من يكون أقرب إن التصور ، لأن استعداده الذي قبل الاستعداد الذي ذكرناه أقوى ، فإن كان ذلك للإنسان فما بينه وبين نفسه سمى . . هذا الاستعداد القوى حدسا . وهذا الاستعداد قد يشتد في بعض الناس ، حتى لا يحتاج في أن يتصل بالعقل الفعال إلى كثير شيء وإن تخريج وتعليم ، بل يكون شدید الاستعداد لذلك كأن الاستعداد الثانی حاصل له ، بل كأنه یعرف كل شيء من نفسه . وهذه الدرجة أعلى درجات هذ الاستعداد ، وبجب أن تسدى هذه الحالة من العقل الهيولاني عقلا قلسيا ، وهي من جنس العقل بالملكة ، إلا " " أنه رفيع جدا ليس مما يشترك فيه الناس كلهم . ولا يبعد أن يفيض بعض هذه الأفعال المنسوبة إلى الروح القاسية لقوتها واستعلائها فيضانا على المتخيلة ، فتحاكيها المتخبلة أيضا بأمثلة محسوسة ومسموعة من الكلام على النحو الذى سلفت الإشارة إليه . ومما يحقق هذا أن من المعلوم الظاهر أن الأمور المعقولة التي يتوصـــل إن اكتسابها إنما تكتسب بحصول الحد الأوسط في القياس . وهذا الحد الأوسط قد بر يحصل من ضربين من الحصول ، فتارة يحصل بالحدس ، والحاس هو فعل للذهن يستنبط به بذاته الحد الأوسط والذكاء قوة الحدس ؛ وتارة يحصل بالتعليم ، ومبادىء التعليم الحدس ، فإن الأشـــياء تنتهى لا محالة إن حدوس

<sup>(</sup>١) القوة : + الله ك | تحصل: تحصول د | بها : + النفس ك | ما تشاء : ماشاءت ك ؛ ما شاءم .

<sup>(</sup>٢) وفاضت : وفاض ك . . . . . (٣) لنا : لها ك ، م .

 <sup>(</sup>ه) الخوائن : الجزئين م .

<sup>(</sup>١٠) سي: ساقطة مند. (١٣) لاك: بكذك ك.

<sup>(</sup>١٥) وهي : + شيء ت .

<sup>(</sup>١٧) فيضانا : فيضامًا ك .

<sup>(</sup>۱۸) سلفت : سلف م .

<sup>(</sup>٢١) من (الأولى) : ساقطة من ف .

استنبطها أرباب تلك الحدوس ثم أدوها إلى المتعامين. فجائز إذن أن يقع للإنسان بنفسه الحدس وأن ينعقد في ذهنه القياس بلا معلم ، وهذا مما يتفاوت بالكم والكيف. أما في الكم فلأن بعض الناس يكون أكثر عسد حلس للحدود الوسطى ، وأما في الكيف فلأن بعض الناس أسرع زمان حاس . ولأن هذا التفاوت ليس منحصرا في حد ، بل يقبل الزيادة والنقصان دائما ، وينتهى في طرف النقصان في كل المطلوبات أو أكثرها ، وإني من له حدس في أسرع وقت وأقصره . في كل المطلوبات أو أكثرها ، وإني من له حدس في أسرع وقت وأقصره . بلبادىء العقلية إلى أن يشتعل ما سا ، أعنى قبولا لها من العقل الفعال في كل شي و ترتسم فيه بالمبادىء العقلية إلى أن يشتعل ما سا ، أعنى قبولا لها من العقل الفعال في كل شي و ترتسم فيه يشتمل على الحدود الوسطى . فإن التقليديات في الأمور التي إنما لا تقليديا ، بل بتر تيب يشتمل على الحدود الوسطى . فإن التقليديات في الأمور التي إنما تعرف بأسبابها ليست يقينية عقلية . وهذا ضرب من النبوة ، بل أعلى قوى النبوة ، والأولى أن تسمى هذه القوة قوة قدسية . وهي أعلى مراتب القوى الإنسانية .

<sup>(</sup>٢) بلا معلم : بلا تعلم ك | يتفارت : +فيه ك .

<sup>(</sup>٣) أما : وأماك || حدس : حدساد ؛ حدوس م .

<sup>(</sup> ٨ ) فيمكن : فيمكن ك ؛ مكن م .

<sup>(</sup>٩) وترتسم : فترتسم د .

<sup>(</sup>١٠) الصور : الصورة ك.

<sup>(</sup>١١) التي: ماقطة من م ال يقينية: عينية م .

<sup>(</sup>۱۲) قرى : قوةم.

<sup>(</sup>١٣) قرة : ساقطة من م .

# الفصل السابع فى عدا لمذا هب الموروثة عن العدماء فى أمر النفس وأفعالها وأنها واحدة أو كثيرة وتصحيح القول الحق فيها

إن المذاهب المشهورة فى ذات النفس وفى أفعالها مختافة . فعنها قول من زعم الله المنفس ذات واحدة ، وأنها تفعل جميع الأفعال بنفسها باختلاف الآلات . ومن هؤلاء من زعم أن النفس عالمة بذاتها ، تعلم كل شىء ، وإنما تستعمل الحواس والآلات المقربة للمدركات منها بسبب أن تتنبه به لما فى ذاتها . ومنهم من قال : إن ذلك على سبيل التذكر لها ، فكأنها عرض لها عنده أن نسيت .

ومن الفرقة الأولى من قال : إن النفس ليست و احدة ، بل عدة ، وأن النفس التى فى بلن واحد هى مجموع نفوس : نفس حساسة دراكة ، ونفس غضبية ، ونفس شهوانية . فمن هؤلاء من جمل النفس الشهوانية هى النفس الفذائية . وجمل موضعها القلب ، وجمل له شهوة الغذاء والتوليد جميعا . ومنهم من جمل التوليد لقوة من هذا الجزء من أجراء النفس فائضة إلى الانثين فى الذكر والأنى . ومنهم من منجعل النفس ذاتا واحدة ، وتفيض عنها هده القوى ، وتختص كل قوة بفعل ، ، ،

فمن قال : إن النفس واحدة فعالة بذاتها احتج بما سيحتج به أصحاب المذهب

<sup>(</sup>١) الفصل السابع: فصل ٧ ف ؛ فصل م .

<sup>( • )</sup> المشهورة : ساقطة من د ، ف ، م .

<sup>(</sup>٨) منا : منه د ، ك ، م || تتنبه : تنبه ك .

<sup>(</sup>۱۲) فسن : ومن ك .

<sup>(</sup>١٦) ما تفعله : ما تفعل ن .

<sup>(</sup>١٧) احتج : واحتج ك | ما : بهاد || سيحتج : يحتج ك.

الآخر مما نذكره . ثم قال : فإذا كانت واحلة غير جسم استحال أن تنقسم في الآلات وتنكثر ، فإنها حبنه تصير صورة مادية ، وقد ثبت عندهم أنها جوهر مفارق بقياسات لا حاجة لنا إلى تعدادها ههنا ، قالوا فهي بنفسها تفعل ما تفعل بآلات مختلفة . والذين قالوا من هؤلاء : إن النفس علامة بذاتها ، احتجوا وقالوا : لأبها إن . كانت جاهلة عادمة للعلوم فإما أن يكون ذلك لها لجوهرها أو يكون عارضا لها، فإن كان لجوهرها استحال أن تعلم البنة ، وإن كان حارضًا لها فالعارض يعرض على الأمر الموجود للشيء . فيكونُ موجودا للنفس أن تعلم الأشياء لكن عرض لها أن جهلت بسب ، فيكون السبب إنما يتسبب للجهل لا العلم . فإذا رفعنا الأسباب العارضة بقى لها الأمر الذى فى ذاتها ، ثم إذا كان الأمر الذى لها فى ذاتها هو ١٠ أن تعلم فكيف يجوز أن يعرض لها بسيب من الأسباب أن تصير لا تعلم وهي بسيطة روحانيةً لا تنفعل ، بل يجوز أن يكون عندها العلم وتكون معرضة عنْه مشغولة ، إذا نهت علمت ، وكان معنى التنبيه ردها إلى ذلتها وإلى حال طبيعتها ، فتصادف نفسها عالمة بكل شيء . وأما أصحاب التذكر فإنهم احتجوا وقالوا : إنه لولم تكن النفس علمت وقتا ماتجهله الآن وتطلبه لكانت إذا ظفرت به لم ١٥ تعلم أنه المطلوب ، كطالب العبد الآبق ؛ وقد فرغنا عن ذكر هذا في موضع آخر وعن نقضه . والذين كثروا النفس ، فقد إحتجوا وقالوا : كيف يمكننا أن نقول : إن الأنفس كلها نفس واحدة ، ونحن نجد النبات وله النفس الشهوانية ، أُعني التي ذكرناها في هذا الفصل ، وليس له النفس المدركة الحاسة الميزة ، فتكون لامحالة النفس هذه شيئا منفردا بذاته دون تلك النفس ، ثم نجد الحيــوان وله هذه النفس الحساسة الغضبية ، ولا تكون هناك النفس النطقية أصلا ، فتكسون هذه الأنفس البيمية نفسسا على حدة . فإذا اجتمعت هذه الأمور فى الإنسان ، علمنا أنه قد اجتمع فيه أنفس متباينة محتلفة اللوات ، قد يفارق

<sup>(</sup>١) فإذًا : فإذ د أأ استحال : أستحالت د ، م .

<sup>(</sup>٥) لجوهرها : بجوهرها ك.

<sup>(</sup> ٨ ) يتسبب : ينسب م .

<sup>(</sup>۱٤) لكانت : لكان د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۱۷) وله : ولحاد ، م.

<sup>(</sup>١٨) له: لهاد،م إ المالة: المسالة ك.

<sup>(</sup>۲۰) وله: ولما ذ،م.

<sup>(</sup>٢١) الأنفس: النفس ف.

<sup>(</sup>٢٢) متباينة : سائية م .

بعضها بعضا ، فلللك تختص كل واحدة منها بموضع ، فيكون للمميزة اللماغ ، ويكون للنضية الحيوانية القلب ، ويكون للشهوانية الكبد .

فهذه هي المناهب المشهورة في أمر النفس ولبس يصح منها إلا المذهب الأخبر مما عد أولا فلنبين صحته . ثم نقبل على حل الشبه التي أوردوها فنقول : قدبان مما ذكرناه أن الأفعال المتخالفة هي يقوى متخالفة وأن كل قوة من حيث هي . فإنما هي كذلك من حيث يصدر عنها الفعل الأول الذي لها فتكون القوة الغضبية لاتنفعل من اللذات ولا الشهوانية من المؤذيات ولا تكون القوة المدركة متأثرة مما تتأثر عنه هاتان ولاشيء من هاتن من حيث ها قابل للصور المدركة متصور لها . فإذا كان هذا متقررا فنقول: إنه يجب أن يكون لهذه القوى رباط يجمعها كلها فتجتمع إليه ، وتكون نسبته إلى هذه القوى نسبة الحس المشترك إلى الحواس ١٠ التي هي الرواضع . فإنا نعلم يقينا أن هذه القوى يشغل بعضها بعضا ، ويستعمل بعضها بعضًا ، وقد عرفت هذا فما سلف . ولو لم يكن رباط يستعمل هذه فيشتغل ببعضها عن بعض فلا يستعمل ذلك البعض ولا يدبره ، لما كان بعضها يمنم بعضا عن فعله بوجه من الوجوه ولا ينصرف عنه . لأن فعل قوة من القوى إذا لم يكن لها اتصال بقوة أخرى ، لا يمنع القوة الأخرى عن فعلها إذا لم تكن الآلة مشتركة ولا المحل ١٥ مشتركا ولا أمر يجمعهما غير ذلك مشتركا . ونحن نرى أن الإحساس يشر الشهوة ، والقوة الشهوانية لاتنفعل من المحسوس من حيث هو محسوس ، فإن انفعل لا من حبث هو محسوس لم يكن الانفعال الذي يكون لشهوة ذلك المحسوس ، فيجب لا محالة أن يكون هو اللي يحس . وليس يجوز أن تكون القوتان واحدة ، فين

<sup>(</sup>١) واحدة واجم

<sup>( )</sup> نقبل : لطبل ن .

<sup>(</sup>٩) يجسها: يجمع ك،م.

<sup>(</sup>١٠) إله : البنة ك.

<sup>(</sup>۱۱-۱۱) ويستعمل بعضها بعضا : ماقطة من ف .

<sup>(</sup>١٢) ملك: + ك ن | بيشها: بعشهاك.

<sup>(</sup>۱۲) لماكان ؛ لكان كاكان م .

<sup>(</sup>١٦) ونحن : وكيف ونحن د ؛ كيف ونحن ف | يثير : تثيره ك .

<sup>(</sup>١٧) من (الادل): من ك .

<sup>(</sup>۱۸) كبرة : بشرة د ، ك .

<sup>(</sup>١٩-١٨) لا محالة : ساقطة من ك .

أن القوتين لشيء واحد ، فلهذا يصدق أن نقول : إنا لما أحسسنا اشتهينا ، أو لما رأينا كذا غضبنا .

وهذا الشيء الواحد الذي تجتمع فيه هذه القوى هو الشيء الذي يراه كل منا ذاته ، حتى يصدق أن نقول لما أحسسنا اشتهينا . وهذا الذيء لا يجوز أن يكون جمها .

أما أولا ، فلأن الجسم بما هو جسم ليس يلزمه أن يكون مجمع هذه القوى ، وإلا كان كل جسم له ذلك ، بل لأمر به يصير كذلك ، ويكون ذلك الأمر هو الجامع الأول ، وهو غير الجسم ، فيكون إذن المجمع هو شيء غير جسم وهو النفس .

وأما ثانيا ، فقد تبين أن من هذه القوى ماليس يجوز أن يكون جسانيا مستقرا في جسم ، فإن تشكك فقيل : إنه إن جاز أن تكون هذه القوى لشيء واحد ، مع أنها لا تجتمع معا فيه ، إذ بعضها لا يحل الأجسام وبعضها محلها ، فتكون مع افتراقها من غير أن تكون بصفة واحدة منسوبة إلى شيء واحد ، فلم لا يكون كناك الآن وتكون كلها منسوبة إلى جسم أو جساني . فنقول 'لأن هذا الذي ليس بجسم ، يجوز أن يكون منبع القوى فيفيض عنه بعضها في الآلة ، وبعضها يختص بناته ، وكلها يؤدى إليه نوعا من الأداء . واللواتي تكون في الآلة تجتمع في مبلأ بجمعها في الآلة كما نبين حاله بعد في مبلأ حل الشبه . وأما الجسم فلا يمكن أن تكون هذه القوى كلها فائضة منه ، فإن نسبة القوى إلى الجسم ليس على سبيل الفيضان ، بل على سبيل القبول ، والفيضان القوى إلى الجسم ليس على سبيل الفيض عن المفيض ، والقبول لا يجوز أن يكون على سبيل مفارقة للفيض عن المفيض ، والقبول لا يجوز أن يكون على تلك السبيل .

<sup>(</sup>۱-۱) أولما : ولما د ، ف .

<sup>(</sup>١-١) اشتهينا . . . . أحسسنا : ماقطة من م .

<sup>.</sup> 리네 + : 나 (٣)

<sup>( )</sup> لا يجوز أن يكون : لا يكون م .

<sup>(</sup>٦) لأمر به يصير : الأمر يصير م .

<sup>(</sup>١٣) كذلك : لذلك م .

<sup>(</sup>١٤) عنه: عنها د، ك، م

<sup>(</sup>١٥) بداته : بداتها لهِ ، م .

<sup>(</sup>١٧) الشبه : الشبهة ك .

<sup>(</sup>١٨) الفيضان : النقصان م .

<sup>(</sup>١٩) لفيض : الفيض ك .

وأما ثالثا فإن هذا الجسم إما أن يكون جملة البلن ، فيكون إذا نقص منه شيء لا يكون ما نشعر به أنا نحن موجودا ، وليس كذلك ، فإنى أكرن أنا وإن لم أعرف أن في يدا ورجلا أو عضوا من هذه الأعضاء ، على ماسلف ذكره في مواضع أخرى ، بل أظن أن هذه توابعى ، وأعتقد أنها آلات لى أستعملها في حاجات ، لولا تلك الحاجات لما احتيج إليها لى ، وأكرن أيضا أنا .

ولنعد إلى ما سلف ذكره منا فنقول: لو خلق إنسان دفعة واحدة ، و خلق متباین الأطراف ، و لم یبصر أطرافه ، و اتفق أن لم یسها ، و لا تماست ، و لم یسمع صوتا ، جهل وجود جمیع أعضائه ، وعلم وجود إنیته شیئا و احدا مع جهل جمیع ذلك . ولیس المجهول بعینه هر المعلوم ، ولیست هذه الأعضاء لنا فی المحقیقة إلاکالثیاب التی صارت لدوام لزومها إیانا كأجزاء منا عندنا . وإذا تخیلنا أنفسنا لم نتخیلها عراة ، بل تخیلناها ذوات أجسام كاسیة ، والسب فیه دوام الملازمة . إلا أنا قد اعتدنا فی الثیاب من التجرید والطرح مالم نعتد فی الأعضاء ، فكان ظننا الأعضاء أجزاء منا آكد من ظننا الثیاب أجزاء منا . وأما الأعضاء ، فكان ظننا البدن ، بل كان عضوا مخصوصا ، فیكون ذلك العضو ، وان كان لابد له من العضو . وان كان ذات ذلك العضو وهو كونه قلبا أو دماغا أو شیئا آخر أو عدة أعضاء بهذه الصفة هویتها أو هویة كونه قلبا أو دماغا أو شیئا آخر أو عدة أعضاء بهذه الصفة هویتها أو هویة محموعها هو الشیء الذی أشعر به أنه أنا ، فیجب أن یكون شعوری بأنا هو شعوری بذلك الشیء . فإن الشیء لا یجوز من جهة واحدة أن یكون مشعورا به وغیر مشعور به ، ولیس الأمر كذلك ، فإنی إنما أعرف أن ی قلبا و دماغا

<sup>( )</sup> ذكره : ماقطة من ك | مواضع أخرى : موضع آخر د .

<sup>( • )</sup> احتج : احتج ك || ل : ساقطة من ك .

<sup>(--)</sup> أيضا أنا أنا : أنا أيضا أنا ك،م.

<sup>(</sup>١١) لدرام : لدرم د || عندنا : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٤) فكان : وكان ك . (١٦) أنه لداته : أنا و لداته ب .

<sup>(</sup>۱۷) ذات : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۱۸) حدة : حدم .

<sup>(</sup>١٩) أشربه: أشرته ك، م.

<sup>(</sup>٢١) وغير : غير د ، ك ، م | ا وليس : ثم ليس د ، ك .

بالإحساس والساع والتجارب ، لا لأنى أعرف أنى أنا ، فيكون إذن ليس ذلك العضو لنفسه الشيء الذي أشعر به أنه أنا بالذات ، بل يكون بالعرض أنا ، ويكون المقصود بما أعرفه مني أني أنا الذي أعنيه في قولي : أنا أحست وعقلت وفعلت ، وجمعت هذه الأوصاف شيئا آخر هو الذي أسميه أنا . فإن قال هذا القائل : إنك أيضا لا تعرفه أنه نفس فأقول : إنى دائما أعرفه على المعنى الذي أسميه النفس ، وربما لا أعرف تسميته باسم النفس. فإذا فهمت ما أُهِي بِالنَّهُسِ ، فهمت أنه ذلك الشيم ، وأنه المستعمل للآلات من المحركة والدراكة . وإنما لا أعرف مادمت لا أفهم معنى التفس ، وليس كذلك حال قلب ولا دماغ فإنى أفهم معنى القلب والدماغ ولا أعلم ذلك، فإنى إذا عنيت بالنفس أنه الشيء الذي هو مبدأ هذه ١٠ الحركات والإدراكات التي لي ومنتهاها في هذه الحملةعرفت أنه إما أن يكون بالحقيقة أنا أو يكون هو أنا مستعملا لهذا البدن ، فكأني الآن لا أقدر أن أميز الشعور بأنا مفردا عن مخالطة الشعور بأنه مستعمل للبدن ومقارن للبدن . وأما أنه جسم أو ليس بجسم ، فليس يجب عندى أن يكون جسها ، ولا يتخيل هو لى جسها من الأجسام البنة ، بل يتخيل لى وجوده فقط من غير جسمية . فيكون قد فهمت من جهة أنه ليس بجسم ، إذا لم أفهم الجسمية ، مع أنى فهمته . ثم إذا حققت فإنى كلما عرضت جسمية لهذا الشيء اللسي هو مبدأ هذه الأفعال ، لم يجز أن يكون ذلك الشيء جمم ، فبالحرى أن يكون تمثله الأول في نفسم, أنه شيء مخالف لهذه الظواهر وأن تغلطني مقارنة الآلات ومشاهدتها وصدور الأفعال عنها ، فأظن أنها كالأجزاء مني ، وليس إذا غلط في شيء وجب ال حكم ، بل الحكم لما يلزم أن يعقل. وليس إذا كنت طالبا لوجوده ولكونه غير جسم فقد كنت جاهلا مهذا جهلا مطلقا ، بل كانت غافلا عنه . وكثيرا ما يكون العلم بالشيء قريبا ، فيغفل عنه ، ويصير في حد المجهول ، ويطلب من موضع أبعد .

<sup>(</sup>٢) أشعر به: أشعرته ك ، م .

<sup>(</sup>٣) أعنيه : أعينه م . (١) أنا : ماقطة من د .

<sup>(</sup>ه) دائما : رأماك.

<sup>(</sup>۱۲) ومقارن : وقارن د .

<sup>(</sup>١٤) جسية : جسيته ك 🏋

<sup>(</sup>١٠) إذا : إذ ك ١١ ثم إذا : وإذام .

<sup>(</sup>١٦) عرضت : فرضت ك .

<sup>(</sup>٢٠) يلزم : وجب م | لوجوده : الوجودم .

وربما كان العلم القريب جاريا مجرى التنبيه ، وكان مع خفة المؤونة فيه كالملهوب عنه ، فلا ترجع الفطنة إلى طريقه لضعف الفهم ، فيحتاج أن يؤخد فيه مأخذ بعيد . فبين من هلما أن لهذه القوى مجمعا هو الذى تؤدى كلها إليه ، وأنه غير جسم وإن كان مشاركا للجسم أو غير مشارك . وإذ قد بينا صحة هذا الرأى فيجب أن نحل الشبه المذكورة ،

أما الشبة الأولى ، فنقول : إنه ليس يجب إذا كانت النفس واحلة اللهات أن لا تفيض عنها إلى أعضاء مختلفة قوى مختلفة ، بل من الجائز أن يكون أول ما يفيض عنها في البزر والملى قوة الإنشاء ، فتنشىء أعضاء على حسب موافقة أفعال تلك القوة . ويستعد كل عضو لقبول قوة خاصة لتفيض عنه ، ولولا ذلك لكان خلق البدن معطلا لها ،

وأما من تشكك فجعل النفس عالمة لذاتها فهو فاسد ، فإنه ليس يجب إذا كان جوهر النفس خاليا بذاته عن العلم أن يستحيل له وجود العلم . فإنه فرق بين أن يقال : إن جوهر الشيء باعتبار ذاته لا يقتضى العلم ، وبين أن يقال : إن جوهره الشيء باعتبار فاته لا يقتضى العلم ، فإن لزوم الحهل مع كل واحد من القولين مختلف . فإنا وإن سلمنا أن النفس بجوهرها جاهلة ، فإنما نعى ١٠ أن جوهرها إذا انفرد ولم يتصل به سبب من خارج لزمه الحهل ، بشرط الانفراد مع شرط الحوهر ، لا بشرط الحوهر وحاده . ولسنا نعنى بهذا أن جوهرها جوهر لا يعرى عن الجهل ، وإن لم نسلم ، بل قلنا : إن ذلك أمر عارض لها ، فليس يجب أن يكون منل هذا العارض واردا على الأمر الطبيعي ، فإنه ليس إذا قلنا : إن الخشة خالبة عن صورة السريرية ، وأن ذلك الخلو ٢٠ ليس لجوهرها ، بل أمر عارض لما حائز الزوال . كان هذا القول كأنك ليس لجوهرها ، بل أمر عارض لها حائز الزوال . كان هذا القول كأنك تقول : يجب أن يكون قد كانت فيه صورة السريرية ثم انفسخت .

<sup>(</sup>۱) القريب: بالقريب د. (۱) الرأى: ساتطة من د.

<sup>(</sup> ٨ ) أول : أولا حسب موافقة أفعال د || فتنشىء : فتنشأ د .

<sup>(</sup>۹-۸) حسب موافقة أفعال : ساقطة من د .

<sup>(</sup>٩) منه : منها ف . (١١) لذاتها له . بداتها له .

<sup>(</sup>١٠) وإن : إذاك ، م .

<sup>(</sup>۲۱) بخوهرها : بجوهرها ك | لما : له د ، ك ، م .

<sup>(</sup>۲۱) كأنك : كأنا د .

<sup>(</sup>٢٢) فيه : فيها ف | ثم انفسمت : رانفسخت م .

ومن المحال أيضا ما قاله المتشكك من ارتداد الشيء إلى ذاته ، فإن الشيء لا يغيب البتة عن ذاته ، بل ربما قبل إنه قد يغيب عن أفعال تختص بذاته ، وتم بذاته وحدها . وإنما يتوسع فيقال هذا ، لأن هذه الأفعال لا تكون موجودة له ، بل لا تكون موجودة أصلا . وأما ذاته فكيف تكون غير موجودة لنفسها وبالحقيقة ، فإن أفعاله لا يجوز أن يقال فيها إنه يغيب عنها لأن الغائب هو موجود في نفسه غير موجود للشيء ، وهذه الأفعال ليست موجودة أصلا إلا وقت مايوجدها فلا يكون غائبا عنها ، وأما ذات الشيء فلا يغيب الشيء عنه ولا يرجم إليه .

وأما أصحاب التذكر فقد نقض احتجاجهم في الصناعة الآلية . وأما حجة هؤلاء الذين يجزئون النفس فقد أنحل فيها مقدمات باطلة ، من ذلك قولم : إنه توجد النفس النباتية مفارقة الحساسة ، فيجب أن يكون في الإنسان شي آخر غيره . فإن هذه المقدمة سوفسطائية ، وذلك لأن المفارقة تتوهم على وجوه ، والتي يحتاج إليها ههنا وجهان : أحدها أنه قد تتوهم لها مفارقة ، كما المون عن والبياض والمحيوان عن الإنسان إذ توجد هذه الطبيعة في غير البياض وتلك في غير الإنسان بأن يقارن كل فصلا آخر . وقد تتوهم مفارقة ، كما للحلاوة المقارنة البياض في جسم ، فإنها قد توجد مفارقة له ، فتكون الحلاوة والبياض قو تين مختلفتين لا يجمعهما شي . وأليق المفارقات بالنفس النبائية للنفس الحساسة هو القسم الأول ، وذلك لأن النفس النبائية الموجودة في النخلة لا تشاوك القوة النامية القسم الأول ، وذلك لأن النفس النبائية الموجودة في النخلة لا تشاوك القوة النامية

<sup>(</sup>٢) إنه: ما تطة من ك، م || أنمال: قد + ن.

<sup>(</sup>٣) رَأِمًا : + هُو لِنُهُ إِلَّا هَذَا : بِهَذَا كُ.

<sup>(</sup>ە) ئىها:ئيەد،م.

<sup>(</sup>٧) فلا يكون غائبا : فلا تكون غائبة ك.

<sup>(</sup>٩) التذكر : التذكير م.

<sup>(</sup>١١) النفس : النفس م .

<sup>(</sup>١٣) يحتاج : نحتاج ف | لها : له ك .

<sup>(</sup>١٠) يقارن : يفارق ك .

<sup>(</sup>١٦) البياض : البياض م | قد : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١٧) شيء : + واحد ك .

<sup>(</sup>١٨) لأن: أنك،م.

الموجودة في الإنسان البتة في النوع ، فإن تلك القوة لبست بحيث تصلح لأن تقارن النفس الحيوانية البتة ، ولا القوة النامية التي في الحيوان [تصلح لأن تقارن النفس النخلية ، ولكن يجمعهما معنى واحد وهو أن كل واحدة منهما تغذى وتنمى وتولد وإن كانت بعد ذلك تنفصل بفصل مقوم منوع ، لا بعرض فقط . والمعنى الموجود فيهما جميعا هِو جنس القوة النباتية التي للإنسان ، ويفارق على جهة ما يفارق • المعنى الحنسي . ونحن لا نمنع أن يوجد جنس هذه القوى لأشياء أخرى ، وليس في ذلك أنه يجب أن لا تجتمع هذه القوى في الإنسان لنفس واحدة ، بل ليس يجب من ذلك أن لا تكون الطبيعة النامية الموجودة في الحيوان مقولة على نفس الحيوانية التي له حتى تكون نفسه الحيوانية هي تلك القوة ، كما أن الإنسان ليس شيئًا غير حصته في جنس الحيوانية . وهذا شيء قد تحقق لك في المنطق ، فهذا ١٠ ليس يوجب أن تكون النفس النامية التي في الإنسان غير النفس الحيوانية ، فضلا عن أن تكونا قوتى نفس واحدة ، فليس إذن النباتية التي في الإنسان توجد البتة مفارقة بنوعها للإنسان . واحتجاجهم غير منتفع به إذا كانت القوة لانفارق بنوعيتها ، بل بجنسيتها ، وهما مختلفتان . ومع ذلك فلنضع القوة النباتية في الحيوان مخالفة للقوة الحيوانية فيه ، كأن كل واحدة منهما نوع محصل منفرد بنفسه ، • ١ وليس أحدهما الآخر ، ولا مقولا عليه ، فإ في ذلك مما يمنع أن تكون القوتان جميعًا في الحيوان لنفس الحيوان، كما أنه ليس إذا وجدت الرطوبة في غير الهواء، ولست مقارنة الحرارة ، يجب من ذلك أن لا تكون الرطوبة والحرارة في الهواء لصورة واحدة أو لمادة واحدة ، وليس إذا كانت حرارة توجد غير صادرة عن الحركة ، بل عن حرارة أخرى ، يجب من ذلك أن الحرارة في موضع . ٠ آخر ليست تابعة للحركة .

 <sup>(</sup>٣) النخلية : + التي فيه د || راحدة : راحد د ، ك ، م .

<sup>( )</sup> كانت : كان د ، ك ، م || بعد ذلك "نفصل : تنفصل بعد ذلك د ؛ انفصل بعد ذلك عنه ، م .

 <sup>(</sup>٦) أخرى: أخرك، م.
 (٧) ق: ماقطة من ف || لا تجتمع : لا تجمع م.

<sup>(</sup>٨) نفس : النفس د ، ك .

<sup>(</sup>١١) النامية : النبانية ك .

<sup>(</sup>۱۲) تكونا : تكون أد 🏿 قرقى : قوى د ، ك ، م

<sup>(</sup>١٤) مختلفتان : مختلفان د ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٥) رواحدة : واحدد، ك، م.

ونقول : ليس يمتنع أن تكون هذه القوى متغايرة بالنوع أيضا ، وتنسب إلى ذات واحدة هي فيها . فأما كيفية تصور هذا فهو أن الأجمام العنهم ية تمنعها صرفية التضاد عن قبول الحياة ، فكلما أمعنت في هلم طرف من التضاد ورده إنى التوسط الذي لاضدله جعلت تضرب إلى شبه بالأجسام الساوية ، فتستحق بذلك قبول قوة محيية من الحوهر المفارق المدبر، ثم إذا ازدادت قربا من إلى التوسط ازدادت قبول حياة حتى تبلغ الغاية التي لا يمكن أن يكون أقرب منها إنى التوسط، ولا أهدم منها للطرفين المتضادين، فتقبل جوهرا مقارب الشبه من وجه مَا للجوهر المفارق كما للجواهر الساوية ، فيكون حينثه ما كان يحدث في غيره من المفارق يحاث فيه من نفس هذا الجوهر المقبول المتصل به الجوهر . ومثال هذا في الطبعيات : لنتوهم مكان الجوهر المفارق نارا أو شمسا ، ومكان البلن جرما يتأثر عن النار وليكن كرة ما ، وليكن مكان النفس النباتية تسخينها إياها ، ومكان النفس الحيوانية إنارتها فيها ، ومكان النفس الإنسانية إشعالها فيها نارا . فنقول : إن ذلك الحرم المأثر كالكرة ، إن كان ليس وضعه من ذلك المؤثر فيه وضعا يقبل الاشتعال منه نارا ولا إضاءته وإنارته، ولكن وضعا يقبل تسخينه لم يقبل غيرذلك. ١٠ فإن كان وضعه وضعا يقبل تسخينه ، ومع ذلك هو مكشوف له أو مستشف أو على نسبة إليه يستنربها عنه استنارة قوية ، فإنه يسخن عنه ويستفيء معا ، ويكون الضوء الواقع فيه منه هو مبدأ أيضا مع ذلك المفارق لتسخينه . فإن الشمس إنما تسخن بالشعاع ، ثم إن كان الاستعداد أشد وهناك ما من شأنه أن يشتعل عن المؤثر الذي من شأنه أن يحرق بقوته أو شعاعه اشتعل فحدثت الشعلة ٢٠ جرما شبيها بالمفارق من وجه ، وتكون تلك الشعلة أيضا مع المفارق علة للتنوير والتسخين معا حتى لوبقيت وحدها لاستتم أمر التنوير والتسخين . ومع هذا فقد

<sup>(</sup>٢) فيا: فيه د، ك،م.

<sup>( )</sup> شبه : تثبه ك .

<sup>(</sup> ٩ ) الجوهر (الثانية ) : ساقطة من د .

<sup>(</sup>١١) كرة : قوة م | وليكن ( الثانية ) : ولكن م .

<sup>(</sup>١٢) إشعالها : اشتعالها لهُ .

<sup>(14)</sup> ولا إضابته وإنارته : ولا إضابة ولا إنارة ك.

<sup>(</sup>١٦) نسبة : نسبته ك || يسخن : يتسخن ك .

<sup>(</sup>١٩) عن : من ف .

كان يمكن أن يوجد التسخين وحده ، أو التسخين والتنوير وحدهما ، ولم يكن المتأخر منهما مبدأ يفيض عنه المتقدم ، وكان إذا اجتمعت الجملة يصير حينئذ كل ما فرض متأخرا مبدأ أيضا للمتقدم وفائضا عنه المتقدم.

فهكذا فليتصور الحال فى القوى النفسانية وسيأتى فى بعض الفنون المتأخرة مايشرح صورة الأمر فى هذا حيث نتكلم فى تولد الحيوان .

<sup>(</sup>۲) رکان : فکان ك .

## الفصلالثامن

## في بيا نب الآلات التي للنفس

وبالحرى أن نتكلم الآن فى الآلات الى للنفس ، فنقول: إنه قد أفرط الناس فى أمر الأعضاء الى تتعلق بها القوى الرئيسة من النفس إفراطا فى جنبتى اللجاج ، وركنوا ولا تعسف كثير وتعصب شديد مال إليه كل واحد من الفريقين حتى خرج من المحتى . وأكثرهم غلطا من جعل النفس ذاتا واحدة وقضى مع ذلك أن الأعضاء الرئيسة كثيرة ، فإنه لما خالف فيه الفلاسفة القائلة بتكثر أجراء النفس ، ووافق من قال بو حدانيها ، لم يعلم أنه يلزمه أن يجعل العضو الرئيس واحدا ، وهو اللك يكون به أول تعلق النفس . وأما المكثرون لأجزاء النفس في عليهم أن يجعلوا لكل جزء منه معدنا مخصوصا ومركزا مفردا .

فنقول أولا: إن القوى النفسانية البلنية مطيبها الأولى جسم لطيف نافذ في المنافذ روحانى، وإن ذلك الحسم هو الروح، وإنه لولا أنقوى النفس المتعلقة بالجسم تنفذ محمولة في جسم لما كان سد المسالك حابسا لنفوذ القرى المحركة والحساسة والمتخيلة أيضا، وهو حابس ظاهر الحبس عند من جرب التجارب الطبية، وهدا الجسم نسبته إلى لطافة الأخلاط و نخاريها نسبة الأعضاء إلى كثافة الأخلاط، وله مزاج مخصوص، ومزاجه يتغير أيضا بحسب الحاجة إلى اختلاف يقع فيه ليصير به حاملا لقوى مختلفة، فإنه ليس يصلح المزاج الذي معه يشقى أو يحس،

<sup>(</sup>١) الفصل الثامن : قصل ٨ ف ؛ قصل م .

<sup>(</sup>٢) أن . . . . النفس : سائطة من م .

<sup>(</sup>٣) وبالحرى : فبالحرى ك || ن . . . . النفس : ساقطة من م . ( ؛ ) القوى : القوة م .

 <sup>(</sup>٦) خلطا : + مع ك .
 (٩) وأما المكثرون : لو أن المكثر د .

<sup>(</sup>١١) مطيبًا : مظنبًا م . (١٢) وإن : فإن د .

<sup>(</sup>١٦) ليصير به حاملا : يصير په ملاه م .

<sup>(</sup>١٧) فإنه: رإئهم || معه (الأران): مته اك،م.

ولا المزاج الذي يصلح للروح الباصر هو بعينه الذي يصلح للروح المحرك . ولو كان المزاج واحدا لكانت القوى المستقرة في الروح واحدة وأفعالها واحدة ، فإذا كانت النفسي واحدة فيجب أن يكون لها أول تعلق بالبدن ، ومن هناك تدبره وتنميه ، وأن يكون ذاك بتوسط هذا الروح ، ويكون أول ما تفعل النفس ، يفعل العضو الذي بوساطته تنبعث قواها في سائر الأعضاء بتوسط هذا الروح ، وأن يكون لا وذلك العضو أول متكون من الأعضاء وأول معدن لتولد الروح .وهذا هو القلب ، يلك على ذلك ما حققه النشريح المتقن ، وسنزيد هذا المعنى شرحا في الفن الذي في الحيوان .

فيجب أن يكون أول تعلق النفس بالقلب ، وايس يجوز أن تتعلق بانقلب ثم بالدماغ ، فإنها إذا تعلقت بأول عضو صار البدن نفسانيا ، وأما النانى فإنما تفعل ١٠ فيه لامحالة بتوسط هذا الأول . فالنفس نحبي الحبوان بالقلب ، لكن يجوز أن تكون قوى الأفعال الأخرى تفيض من القلب إلى الأعضاء الأخرى ، لأن الفيض يجب أن يكون صادرا من أول متعلق به ، فيكون اللماغ هو الذي يتم فيه مزاج الروح الذي يصلح لأن يكون حاملا لقوى الحس والحركة إلى الأعضاء حملا يصلح معه أن تصدر عنها أفعالها . وكذلك حال الكبد بالقياس إلى قوى التغذية ، ١٥ ولكنّ يكون القلب هو المبدأ الأول الذى أول تعلقه به ومنه تنفذ إلى غيره ويكون الفعل في أعضاء أخرى .كما أن مبدأ الحس عند مخالفي هذا القول إنما هو فى المماغ ، لكن أفعال الحسن لا تكون به وفيه ، بل في أعضاء أخرى كالجلد وكالعين وكالأذن . وليمن يجب من ذلك أن لا يكون اللماغ مبدأ ، كذلك أيضًا يجوز أن يكون القلب مبدأ لقوى التغذية ولكن أفعالها في الكبد . ولقوى ٢٠ التخيل والتذكر والتصور لكن أفعالها في المماغ ، بل ينبغي أن يكون المِدأ للقوى المختلفة غير صااح لأن يصدر عن معدنه جميع أفعالها : بل يجب أن تنفرع ف آلات مختلفة تتحلق بعد ذلك العضو تخلقا "وتفيض من ذلك العضو إليها قوة ملائمة لمزاج ذلك الفرع واستعداده ، على ما ستقف عليه في ذكر الحيوان ،

<sup>(</sup>٣) أول : ماقطة من م .

<sup>(</sup>ه) طا : طم ،

<sup>(</sup>٧) المئين ؛ الثيءك.

<sup>(</sup>٢١) لكن: ولكن د، ك.

<sup>(</sup>۲۶) ما ستقف ؛ ما تقف د .

حمَّى لا يكون على العضو الذي هو المبدأ ثقل. وللملك خلقت العصب للماغ والأوردة للكبد ، كان المماغ والكبد مبدأين أولين للحسن والحركة والتغلية أو كانا مبدأين ثانيين . وإذا فاض من القلب قوة التكوين والتخليق إلى اللماغ فتكوّن اللماغ ؛ فلا كثير بأس بأن يكون اللماغ يرسل من نفسه آلة يستمد بها الحس والحركة من القلب، أو يكون القلب ينفذ إليه الآلة التي بتوسظها ينفذ إليه الحس والحركة . فلا يجب أن يقع من المضايقة في أمر خلقة العصب أن مبدأها من القلب أو من اللماغ ما هو ذا يقع ، بل نسلم أنه من اللماغ ويستمد من القلب ، كما أن الكبد يرسل إلى المعدة ما يستمد منها فيه ولها أيضا عروق عمد غرها بها . فليس يجب أن يكون العضو الذي هو مبدأ قوة فيه أيضا أول ١٠ أفعال تلك القوة ، وأن يكون آلة لأفعال تلك القوة ، بل يجوز أن تكون الآلة خلقت للاستمداد من شيء آخر ، وأن يكون إنما يستمد بعد تخلقها ، حتى يكون اللماغ أول ما تخلق لم يكن مبدأ للحس والحركة بالفعل ، بل مستحدا لأن يصير مبدأ ممّا للأعضاء التي بعده إذا استمد من غيره بعد أن تتخلق آلة الاستمداد من غيره له ، فلما تخلق منه عصب ذاهب إلى القلب ١٠ استمد الحس والحركة منه حينئذ . ويمكن أن يكون مع تخلق هذا المنفذ بلا تأخر فلا تكون في نفوذه عنه إلى القلب حجة أيضًا ولاشيه حجة ، بل كما نخلق اللماغ نخلق معه من مادته شيء نافذ إلى القلب غريب عن القلب استمد منه الحس والحركة . على أن نيات هذا العصب من اللماغ ومصيره منه إلى القلب ليس شيئا يظهر الظهور الذي يظنه مدعى نبات العصب الذي بين الدماغ والقلب من الدماغ إلى القلب لامن القلب إلى الدماغ ، على ماسنوضحه في موضعه من كلامنا في طبائع الحيوان و نطول الكلام فيه طولاً يشني ويقنع .

ومع ذلك فلنعد إلى معاملة أخرى ، فنقول : إنه ليس بمستحيل أن يكون مبدأ وجود قوة هو فى عضو ، فتفذ من ذلك العضو إلى عضو آخر ، وهناك تم القوة وتستكمل ، ثم تنعطف إلى هذا العضو الأول فترفده . فإن الغذاه إنما و يصير إلى الكبد من المعلة ، ثم إذ صار هناك على نحو ماعاد فغذى المعلة فى عروق تنبث من الطحال والأجوف وتنبث فى المعلة ، فلا ضير أن يكون مبدأ القوة

<sup>(</sup>٣) فتكرن : رتكون م . (٣-١) فتكرن الدماغ : ماقطة من د .

<sup>(</sup>۱۸) نبات : ثبات م . (۲۳) وهناك ك ، م .

<sup>(</sup>٢٥) مناك : مناك ك ، م | فغلى : فغذا د ، ك ، م .

ينبعث من القلب مثلا و لا تكون القوة فى القاب كاملة تامة ثم إنها تفيد القاب إذا استكملت فى عضو آخر . وهكذا حال الحس المشترك ، فإن مبدأ القوة الحساسة الجزئية منه ، ثم إنها تعود إليه بالفائدة .

على أن حس القلب نفسه - وخصوصا اللمس - أعظم من حس الدماغ نفسه ، ولللك أوجاعه لا تحتمل ، وعلى أنه ليس بمعتنع فى القوى أن تصير أقوى وأشد . فى غير مبادئها لمصادفة مواد تجعلها بتلك الحال . ويشبه أن تكون قوة أطراف الأوتار على الحلب أشد من قوة أواثاها التى تلى العصب . فالقلب مبدأ أول تفيض منه إلى الدماغ قوى : فبعضها تتم أفعالها فى اللماغ وأجرائه كالتخيل والتصور وغير ذلك ، وبعضها تفيض من الدماغ إلى أعضاء خارجة عنه كما تغيض إلى الحلقة وإلى العضل المحركة ، وتفيض من القلب إلى الكبا. قوة التغذية . ثم تفيض من الكبد بتوسط العروق فى جميع البدن وتغذو القاب أيضا ، فتكون القوة مبدؤها من الكبد ، والمادة مبدؤها من الكبد .

وأما القوى الدماغية فإن البصر يتم بالرطوبة الجليسدية التي هي كالماء الصافى ، فتقبل صور المبصرات وتؤديها إلى الروح الباصر ، ويكون تمام الإبصار عند ملتي العصبة المجوفة ، على ما علم من تشريحه وتعريف حاله . وأما الشم فبزائدتين ، في مقدم المماع كحامتي الثدى . وأما النوق فبأعصاب دماغية تأتى اللسان والحنك وتؤتيها قوة الحس والحركة . وأما السمع فبأعصاب دماغية أيضا تأتى الصماخ فتغشى السطح المحيط به . وأما اللمس فبأعصاب دماغية وتخاعية تنتشر في البدن كله .

وأكثر عصب الحس من مقدم الدماغ . لأن مقدم الدهاغ ألين ، واللين أنفع في الحس ، ومقدم الدماغ كما يتأدى إلى خاف وإلى النخاع . واكثر يصير أصاب ليتادرج إلى النخاع الذي يجب أن تدين دقته الصلابة . وأكثر عصب الحركة التي من الدماغ إنما تنبت من مؤخر الدماغ ، لأنه أصلب ، والصلابة أنفع في الحركة وأعون علها . والعصب التي للحركة في أكثر الأمر

<sup>(</sup>٣) مته: منها د، ك، م.

<sup>(</sup>٧) تغيض : وتغيض د . (٨) فبعضها : بعضها ك ، م .

<sup>(</sup>١٤) الباصر : الباصرة ك .

<sup>(</sup>١٥) النصبة : النصب ك.

<sup>(</sup>١٧) وتؤتيهما ؛ وتؤييبًا م || قوة ؛ ماقطة من ف .

<sup>(</sup>١٩) لأن مقدم الدماغ : ساقطة من م .

<sup>(</sup>۲۱) يصير : فيصير ك ، م .

تتولد منها العضل ، فإذا جاوزت العضل حدث منها ومن الرباطات الأوتار ، وأكثر اتصال أطرافها بالعظام وقد تتصل فى مواضع بغير العظام ، وقد تتصل العضاة نفسها بالعضو المحرك من غير توسط وتر . والنخاع كجزء من الدماغ ينفذ فى ثقب الفقارات ، لئلا يبعد مايتواد من العصب من الأعضاء ، بل يتولد منها العصب مرسلة بالقرب إنى الموضع المحتاج كونها به . وأما القوة المصورة والحس المشرك فهما من مقدم الدماغ فى روح تماث ذلك التجويف ، وإنما كانا هناك ليطلا على الحواس التي أكثرها إنما تنبعث من مقدم الدماغ ، فيقى الفكر والذكر فى التجويفين المخرين ، لكن الذكر قد تأخر موضعه ليكون مكان الروح المفكرة متوسطا بين خرانة الصور وبين خزانة المغي ، وتكون مسافته بينها واحدة ، والوهم مستول على الدماغ كله وسلطانه في الوسط .

وأخلق بأن يتشكك متشكك فيقول: كيف ترتسم صورة جبل بل صورة العالم في الآلة اليسيرة التي تحمل القوة المصورة ؟ فنقول له: إن الإحاطة بانقسام الأجسام إلى غير نهاية تكفي مؤونة هذا التشكك ، فإنه كما يرتسم العالم في مرآة صغيرة وفي الحدقة بأن ينقسم ما يرتسم فيها بحذاء انقسامه ، إذ الجسم الصغير اينقسم بحسب قسمة الكبير عددا وشكلا ، وإن كان يخالف القسم القسم في المقدار ، فكذلك حال ارتسام الصور الخيالية في موادها . ثم تكون نسبة ما ترتسم فيه الصورة الخيالية بعضه إلى بعض في عظم ما يرتسم فيه وصغر ما ترتسم فيه ، نسبة الشيين من خارج في عظمهما وصغرهما مع مراعاة التشابه في البعد .

وأما قوة الغضب ومايتعلق بها فلم تحتح إلى عضو غير المبدأ ، لأن فعلها فعل واحد وتلائم المزاج الشديد الحر وتحتاج إليه ، وليس تأثير المتفق منه أحيانا تأثير المتصل من الفكرة والحركة حتى نخاف أن يشتعل اشتعالا مفرطا ، وذلك لأنه مما يعرض أحيانا ، وذلك كاللازم ، مثل الفهم والفكرة وما يشبههما مما يحتاج إلى ثبات وإلى قبول . ويجب

<sup>(</sup>٨) المفكرة : ساقطة من ك. (٩) الصور : الصورة ك .

<sup>(</sup>١٢) تحمل : تحتمل ف .

<sup>(</sup>١٣) مؤرنة : مؤنة ف ، ك ، م .

<sup>(</sup>١٤) بحذاء: بحسب ك.

<sup>(</sup>١.٦) الصورة : الصور ك.

<sup>(</sup>١٦-١٦) ما ترتسم . . . . وصفر : ماقطة من م .

<sup>(</sup>۱۷) بعضه : بعضها د ، ك .

<sup>(</sup>۲۲) و ذانك : و ذينك د ؛ و ذاك ك ، م .

أن يكون العضو المعد له أرطب وأبرد ، وهو الدماغ ، لئلا يشتعل الحار الغريزى المتعالا شديدا ، وليقلوم الالهاب الكائن بالحركة . ولما كانت التغذية بما يجب أن يكون بعضو عديم الحس حتى يمتلء من الغذاء ويفرغ منه ، فلا يوجعه ذلك ، ولا يتألم كثيرا بما ينفذ فيه ومنه وإليه ، وأن يكون أرطب جدا كيا يحفظ الحار القوى بالمعادلة والمقاومة ، فجعل ذلك العضو الكبد وجعل قوة التوليد فى عضو . آخر شديد الحس ليعين على اللحاء إلى الجماع بالشبق ، والا لم ينكن يتكلف ذلك لو لم يكن فيه لذة وإليه شبق ، إذ لا حاجة إليه فى بقاء الشخص . واللذة تعمل بعضو حساس فجعل له الأنثيان وأعيتنا بآلات أخرى بعضها لحلب المادة وبعضها للدفعها ، كما يأتيك ذكره حيث نتكلم فى الحيوان .

<sup>(</sup>١) له: المديلان.

<sup>(</sup> ٨) وأمينتا : وأمينا د ، م ؛ رأحسنا له .

 <sup>(</sup>٩) الحيوان : + تم كتاب النفس وهو الفن السادس من الطبيعيات والحمله لله وحسن توفيقه
 ٤ + هذا آخر كتاب النفس وهو الفن السادس من الطبيعيات له ؟ + آخر كتاب النفس م .

## معجم عربی لاتینی لأهم المصطلحات الفلسفیة LEXIQUE ARABE-LATIN DES PRINCIPAUX TERMES TECHNIQUES

- r. Ce lexique est sélectif: il ne mentionne que certain nombre de termes techniques qui nous ont paru intéressants soit en eux-mêmes soit pour la maniere dont ils ont été traduits en latin au Moyen-Age. En second lieu, les références aux passages où se trouvent mentionnes ces termes ne sont pas exhaustifs: nous n'avons généralement indiqué que le premier passage où se rencontre le terme.
- Le premier chiffre en caractères latins renvoie à l'edition latine du De Anima de Mile Van Riet; le second chiffre a notre édition arabe du Caire.
- 3. Quand plusieurs termes latins traduisent un même terme arabe, nous avons signalé par un astérisque le terme latin qui est plus fréquemment employé. On trouvera dans le lexique préparé par Mile Van Riet la liste complète des passages pour chaque terme.
- (۱) ايس هذا المعجم شاملا ، بل هو مقصور على بعض الصطلحات الفلسفية المامة ؛ وبوجه أخص المتصلة بعلم النفس . وقد اخترنا الكلمات لأهميتها الذاتية أوللوقوف على طريقة ترجمتها إلى اللاتينية فىالقرون الوسطى . ومن جهة أخرى ، لم نذكر جميع المواضع التى وردت فيها كل كلمة ، بل اكتفينا بذكر أول موضع وردت فيه .
- (۲) يشير الرقم الأول ( بالحروف اللاتينية ) إلى الطبعة اللاتينية لكتاب التفسر
   التى حققتها الانسة فان ربت ويشير الرقم الثانى إلى طبعتنا القاهرية .
- (٣) عندما توجد عدة ترجمات لاتينية لكلمة عربية واحدة ، نشير إلى الكلمة الأكثر استعمالا بنجمة صفيرة . ومن أراد الاطلاع على جميع مواضع استعمالها فليرجع إلى معجم الآنسة فان ريت .

|                    | أدْرَك                |                     | _1_                         |
|--------------------|-----------------------|---------------------|-----------------------------|
| 7:17:              | 33,99 apprehendere    |                     | آلة                         |
|                    | إدراكات               | 18 4 14 5           | 51,17 instrumentum          |
| £ + YA 5           | 70,85 apprehensiones  |                     | <b>ا</b> لى                 |
| •••                | أذُن                  | 70:10:              | 29,62 instrumentalis        |
| A + 31 5           | 138,93 auditis        |                     | آلات                        |
| ••                 | استعداد               | 14 . 1 . 5          | 29,59 instrumenta*          |
| 1 . 40 :           | 64,10 aptitudo        | 1:71:               | 141,45 membra               |
|                    | استطقسيات             |                     | T فات                       |
| 1 - 17 -           | 48,81 elementa        | 17 - 00 :           | 127,28 languores            |
| V 6 \ 5            | 9,9 subjecta          | 7 . 114 :           | 234,84 nocumenta            |
|                    | أصل                   |                     | آن                          |
| 17 / 24 6          | 123,77 fundamentum    | 1 · · \ YA ·        | 261,9 modus                 |
| 17 ( <b>0 2</b> 5  | 139,21 origo          | 14 4 14 4           | 187,54 momentum             |
|                    |                       | 11.0 ;              | 16,80 nunc*                 |
|                    | اعتبار                |                     | أَثَرُ *                    |
| 11.4               | 20,42 respectus       | 184174 5            | 263,55 actio                |
|                    | اعتدال                | 1A + YA +           | 94,10 affectio*             |
| 12 . 14 i          | 142,63 aequilitas     | 1**174 5            | 263,45 impressio            |
|                    | اعتقاد                | 18 4 <b>177</b> V 5 | 277,98 motus                |
| 141A# 5            | II 74,69 conceptio    |                     | أثر                         |
| V . YV :           | 68,60 comprehensio    | 7 ' TA !            | 65,25 afficere®             |
| 11 4 70 5          | 65,25 credulitas      | 18 4 1 74 5         | 263,54 agere in             |
|                    | تألّف                 | 4 . 144 ;           | 256,38 efficere             |
| 10.100 5           | II 21,86 conjunctio   | ٠ ١٧٩ ١             | 263,42 imprimere            |
|                    | تأليف                 | V . 1 AY ;          | 260,5 operari               |
| 17 . 71 :          | 57,12 collectio       |                     | تأثير                       |
| 78 . 10 5          | 43,28 compositio      | 18 . 144 .          | 261,16 actio                |
| 7 14 .             | 54,62 conjunctio*     | 18 - 119 5          | 245,68 passio               |
|                    | مؤلفات                | 17 . 4              | 55,81 affectio              |
| 78 - 10 5          | 43,31 res compositae  | 1                   | اختیاری                     |
|                    | -                     | 1.114;              | 243,31 volontarius<br>أخْدُ |
| *141 <b>*</b> V \$ | ألِم<br>260,93 dolare | 1                   |                             |
| •                  | -                     | 4 . hd ;            | 94,16 apprehendere*         |
| 1 . 11 i           | 137,90 dolere*        | A . 148 ;           | 253,92 assumere             |
|                    |                       |                     | 48.                         |

|                  | <b>"بد</b> ئی             | 1           | أكم                          |
|------------------|---------------------------|-------------|------------------------------|
| 14 . 4 .         | 12,47 corporalis          | 10 40 5     | 66,31 dolor                  |
| •                | ېرىء                      | 1           | انبساط                       |
| 77 · <b>79</b> · | 74,43 separatus           | 7 4 !       | 133,20 dilatatio             |
| • •              | ر و د<br>پره              |             | إنسان                        |
| ؛ ۲۷۱ ، ۱۸       | 11 63,16 sanitas          | V . Y .     | 12,38 homo                   |
|                  | َب <b>ر</b> ًا            | , , , ,     |                              |
| 17:01 5          | 117,88 abstrahere         | İ           | ناس                          |
| ,,,,,,           | تنبرئة                    | 4,44;       | 147,36 homo<br>76,63 homines |
|                  | 117,89 abstractio         | 18 6 40 5   |                              |
| 18 6 01 5        | مبرأ                      |             | إنسانى                       |
|                  | مبر ا<br>120,28 denudatus | 17 . 1 :    | 11,24 humanus                |
| 14 . 04 :        | برد<br>برد                |             | إنسانتية                     |
|                  |                           | 14 - 14 -   | 54,59 humanitas              |
| v . fV ;         | 110,7 frigiditas          |             | أهل التميز                   |
|                  | برودة                     |             | 136,68 docti homines         |
| 14 . 10 :        | 43,22 frigiditas          | 4, 414;     | _                            |
|                  | بارد                      |             | أهل الحيلة                   |
| 4 6 40 6         | 55,76 frigidus            | 14 , 44 ;   | 204,00 deceptores            |
|                  | برد                       |             | الأوليات                     |
| • · 1 · A ·      | 224,30 infrigidare        | 41 . 44 ;   | 92,81 prima (per se nota)    |
|                  | بَرْدية                   |             | مُوْيِبًّد                   |
| Y . 77 5         | 139,15 humor crystallinus | ۸ ، ۲۲۰ ؛   | II 153,11 inspiratus         |
|                  | يريق                      |             | ا <sup>*</sup> بن ً          |
| Y ' Ao '         | 183,87 claritas           | \$ . OF !   | 120,36 ubi                   |
| 41 · 44 ·        | 189,82 illuminatio        |             | _ ( ) _                      |
| ٠ ٢ ٨٦ ١         | 184,99 splendor*          |             | <i>ـ ب</i> ـ                 |
| 17 6 74 5        | 171,18 radiositas         |             | بخنت                         |
|                  | براقية                    | 11.4.       | 23,81 considerare            |
| 1 . VI ;         | 184,97 splendor           | 4. ( ) 17 5 | 240,79 objectio              |
|                  | بزر                       | 16105       | 27,35 tractatus              |
| Y . EV :         | 107,66 corpus             |             | بخت                          |
| A 4 EV 5         | 108,76 semen              | • • 4• 6    | 11 124,99 fatum              |
|                  | بساطة                     |             | َب <b>د</b> َن               |
| 18 . 07 5        | 119,20 simplicitas        | 18 . 4 .    | 12,49 corpus                 |
| میات ) ۔ ۲۴۱     | الشفاء ( الطب             | **          |                              |

| 1 1 1 1     | 47,74 vanus                     |          | 1                |                                 | بسيط     |
|-------------|---------------------------------|----------|------------------|---------------------------------|----------|
|             |                                 | إبطال    | 19.75            | 19,20 simplex                   |          |
| 7 . 1 . 7 : | 212,30 destruc                  | tio      | 1                |                                 | بسائط    |
|             | ( مكذا )                        | بنطاسيا  | 19 . 7 . 5       | 56,91 simplicia                 | •        |
| 11 · 40 ·   | 87,20 fantasia                  | -        | 1                |                                 |          |
|             |                                 | مستبطنيا | 17 · A :         | 23,85 carnalis                  | بسر      |
| 18 ( 187 (  | 257,52 occultan                 |          | " " "            | 25,05 Carnais                   |          |
|             | -5,,,,-                         | باطن     | 1                | a6 aa airuu :                   | بصر      |
|             | 96 or interior                  | باص      | 11.14.           | 36,50 visus                     |          |
| • • ٣0 •    | 86,95 interior<br>273,28 latens |          | 14 . 1 . 7 .     | 226,51 oculus<br>212,34 pupilla |          |
| 11 ( 170 ;  | 37,56 occultus                  |          | 0,1.4;           | 212,34 pupilia                  |          |
| 12.14:      |                                 | •        |                  |                                 | باصر     |
|             |                                 | (رحس     | 14.144 ;         | 257,51 videns                   |          |
| 1 , 40 ;    | 86,4 (sensus)                   |          | 1,144;           | 269,58 visiblis*                | -        |
|             |                                 | بليد     | 1                |                                 | أ بصرَ   |
| • 7 · 44 ·  | 11 32,52 piger                  |          | 7 . 07 :         | 127,32 videre                   |          |
|             |                                 | بلتور    |                  |                                 | إبصار    |
| 17 4 87 5   | 178,21 crystallus               |          | 4 6 144 9        | 280,52 sentire                  |          |
|             |                                 | بال      | 1 6 70 5         | 144,00 videre*                  |          |
| T: 170 :    | 11 41,80 mens                   | •        | 17 - 1 - 7 -     | 214,45 visio                    |          |
|             |                                 |          |                  | سِصرة                           | قدة      |
|             | (ت)                             |          | A + 177 +        | 269,57 virtus visit             |          |
|             |                                 | - تأميّل | <i>x</i> - 111 · |                                 | - • •    |
| 7 . 11 :    | 25,1 attendere                  | 0 1      |                  | Jeg 60 and wide                 | مبحب     |
| £ ( )A (    | 49,00 considerar                | .e*      | 4 . 1 AA .       | 258,69 quod videt               |          |
| 7 4 1 4 1 5 | 211,7 inspiscere                |          |                  |                                 | تسبطر    |
| 17 : 14 :   | 36,54 videre                    |          | A . 1 . A .      | 213,37 videre                   |          |
| •           |                                 | نه       |                  |                                 | َ بطَـَل |
| 7 . 1       | 28,43 consequi                  | ابع      | 1 ' oV !         | 129, n. 69 conversi             | io       |
| 1 6 0 5     | 14,71 sequi                     |          | A . 178 :        | 271,87 deleri                   |          |
|             | •                               |          | 11 · 10 ·        | 43,27 destrui                   |          |
|             | 146 TO incinid                  | تفيه     |                  | رن                              | ُبطُّ ا  |
| A - 70 5    | 145,10 insipidum                |          | 7 - 14 :         | 49,96 destructio                |          |
|             |                                 | ا تفه    |                  | ل                               | َ با ِ ط |
| V . 70 ;    | 145,10 insipiditas              |          | 17 - 1.4 4       | 223,5 absurditas                |          |
|             |                                 | ً توليد  | 1171             | 44,38 falsus*                   |          |
|             |                                 |          |                  |                                 |          |

| 1 . 4 79 5 | 94,18 denudere           | 1 6 🏲 5      | 11,28 generare            |
|------------|--------------------------|--------------|---------------------------|
| 14 4 01 1  | 117,95 denudatio         | 1 44 .       | 58,33 generatio           |
|            | 'مجرّد                   |              | (ث)                       |
|            | 114,54 abstractus        |              | (0)                       |
| 1 . 14 5   | 52,33 nudus*             |              | رثخن                      |
| 4 6 4 6 5  | 190,99 solus             |              | 234,74 spissitudo         |
|            | رجرم                     | 1            | ِ ثَعْلَ                  |
| 1 - 6 48 5 | 84,73 corpus             | 17 ( ) 1 . 5 | 230,14 gravis             |
| , ,        |                          | 1 . 04 5     | 133,26 gravitas           |
|            | أجرام                    |              | ثقيل                      |
| • ( ) (    | 9,6 corpora              | \$ ' £A !    | IIO,00 gravus             |
|            | الأجزاء التي لا تتجز أ   | 1 2,1        | ثوابت                     |
| 10 6 18 5  | 40,87 atomi              | 1            |                           |
| 14 . 18 .  | 40,92 corpora indivisibi | 12.1.4.      | 215,75 stellae fixae      |
|            | 'جز فيات                 | l            | (ج)                       |
| 4 . TA :   | 80,12 particularia       |              | حلة                       |
|            | م<br>مجسس                | 7 . 41 5     | 192,19 natura             |
| 17 4 70 5  | 146, n. 24 sentire       | 1 ,,,,,,     |                           |
|            | - جسدانی                 | 1            | جذب                       |
|            |                          | 17 c AA. i   | 83,53 contrahens          |
| Y          | 127,25 corporalis        | }            | <b>ُ</b> جاذِ ب           |
|            | جسم                      | 18 6 81 5    | 101,8 attractivus         |
| 14 . 1 .   | 10,19 corpus             |              | انجذاب                    |
|            | غير جسم                  | £ + V1 5     | 156,62 (modus) attrahendi |
| 17 4 1 8 5 | 39,85 incorporeus        |              | -<br>جرب                  |
|            | جذر ف                    | Y 10V .      | 11 26,57 experiri         |
| 1 · 4y ·   | جفو ف<br>202,80 siccitas | 1 104        | تجربة                     |
| •••        | رجك                      |              | 39,39 experientia         |
| 14 . 48 :  | 85,82 corpus             | 14,144       | 39,37 discretio           |
| 18 6 78 5  | 84,77 cutis              | 10 . 144 ;   |                           |
| 14 - 1 4 . |                          |              | جَرُد                     |
|            | جلیدی                    | V 1          | 115,61 abstrahere         |
| 14 . 144 . | 268,39 crystaleidus      | 17 ( 0) 1    | 117,94 denudare*          |
| 17.1.4.    | 227,67 crystallineus     | 10 ( 04 ;    | 119,21 expoliare          |
|            | رطوبة جليدية             |              | تجريا.                    |
| 4 . 48 .   | 83,60 humor crystallinus | 7 44 1       | 74,39 abstractio®         |
|            |                          |              |                           |

|                   | (f as continuers            |                  | جادات                |
|-------------------|-----------------------------|------------------|----------------------|
| 14, 40;           | 66,30 contingere            |                  | •                    |
| 14 . 14 .         | 54,57 fieri                 | 4 6 4 5          | 10,13 res congelatae |
| 4 . A             | 84,66 provenire             |                  | جادی                 |
|                   | حجة                         | 1 . 44 ;         | 59,48 inanimalitas   |
| 17 : 77 5         | 148,56 ratio                |                  | جامد                 |
|                   | تحجم                        | 14 (48 5         | 199,33 inanimatus    |
| 4 6 40 5          | 200,38 corpus               | •••              | الجميد               |
| 10:11:5           | 230,12 moles                | 10 6 4. 5        | 76,64 pulchrum       |
| 1.71:             | 149,67 quantitas            | 10.4.            | , o, o q             |
| • • • • •         | -ًحد                        |                  | رجسس                 |
|                   | an an definitio             | 18 ( 7 5         | 18,17 genus          |
| 77 · 4 ·          | 27,30 definitio             |                  | جنسي                 |
| 1 . 17 ;          | 49,95 differentia           | 8 6 <b>Y</b> 5   | 11,33 generalis      |
| . 1 4A ;          | 258,71 distinctio           | 14 . 44 :        | 62,77 genus          |
| 4, 01 ;           | 115,74 modus                |                  | جهات                 |
| 41 · 14 ;         | 151,94 terminus             |                  | •                    |
|                   | محلود                       | ۷ <b>۱ ۱۹۷</b> ۱ | 11 46,50 dimensiones |
| 7 · · *V ·        | 92,82 definitus             | 1                | مجوف                 |
| 17 4 177 5        | 259,81 terminatus           | 1 . 44 ;         | 139,13 concavus      |
|                   | غېر محلو د                  |                  | تجويف                |
|                   |                             | 7 6 74 5         | 84,67 concavitas     |
| 4. ( 4 ;          | 18,19 indeterminatus        |                  | عصبة مجوفة           |
|                   | أرباب الحلىوس               | 7 c #8 5         | 83,59 nervus opticus |
| 1 . 44. :         | 11 152,99 homines ingeniosi |                  |                      |
|                   | َحد <i>ُس</i>               |                  | جوهر                 |
| *1 + <b>*14</b> + | 11 152,95 ingenium          | 14.0.5           | 15,79 essentia       |
| 11 - 714 -        | 11 151, n. 79 subtilitas    | ١٧٠٦ :           | 18,15 substantia     |
| ξ ( <b>Y</b> γ :  | 68,57 subtilis              |                  | (ح)                  |
| • • • • •         | - كدقة                      | 1                | ***                  |
|                   |                             |                  | عبه                  |
| 18                | 124,80 pupilla              | 11 + EV 5        | 42,14 amor           |
|                   | تحديق                       |                  | حب                   |
| 11 : 1 . 1 .      | 215,67 intueri              | 11 6 EV 5        | 108,81 appetere      |
|                   | محازاة                      |                  | أحت                  |
| • • • • • •       | 266,5 oppositio             | 14 40 5          | 65,23 appetere       |
| ***               |                             |                  | كحاركان              |
|                   | محاز                        |                  | حرب <u>ب</u>         |
| 1 ( ) ) ) ;       | 231,31 oppositus            | 11:14:           | 48,86 accidere       |

|                  | محسوسات                           |               | حرارة                               |
|------------------|-----------------------------------|---------------|-------------------------------------|
| 1 - 14 -         | 33,99 sensibilia                  | 1             | 134,28 caliditas                    |
| 1 · · YA ·       | 70,95 sensata                     | 17 . 14 :     | 35,25 calor                         |
|                  | م≥سوص                             |               | حارّ                                |
| 14 . 44 E        | 70,97 sensatus                    | A + Y+ +      | 55,75 calidus                       |
| 10:75            | 18,13 sensibilis                  |               | •<br>حرص                            |
|                  | حواس"                             | 14 : 170 :    | 11 43,6 studium                     |
| 11 C YA 5        | 70,96 sensus                      |               | حرافة                               |
|                  | حاسة                              | V . 70 5      | 145,9 acuitas                       |
| 17 . 7. 5        | 55,83 sensus                      |               | حروف                                |
|                  | حاس                               | 14 . 44 .     | 95,3 elementa                       |
| T                | 114,50 sensibilis                 | 1             | حركة                                |
| ۱ <b>۳</b> ۵ ۱ ۱ | 120,42 sentiens*                  | • ( ) 5       | 9,6 motus                           |
|                  | غير حسّاس                         |               | حرك                                 |
| 1 - 6 4 - 5      | 55,78 non sentiens                | 7 4 10 5      | 40,94 movere                        |
|                  | حسّاص                             |               | 'متحرّك                             |
| 17 ( 41 5        | 57,12 sentiens                    | 4.14:         | 33,2 mobilis                        |
|                  | الحسيات                           | ,             | 'محر"ك                              |
| • · 4V ·         | 70,88 (apprehensiones) sensibiles | ٠ ، ٣٠ ؛      | 75,49 motivus                       |
|                  | الحسس الباطن                      | ·             | تحريك                               |
| . 40 !           | 86,95 sensus interior             | 18:14:        | 45,50 motio                         |
|                  | رحسى                              |               | 'حزْن                               |
| 7 . 04 .         | 120,38 sensibilis                 | 7 ( ) 7 7 9   |                                     |
|                  | الحس الظاهر                       | ,,,,          | د<br>حسر                            |
| ٠ ، ٣٥ ؛         | 86,95 sensus exterior             | 17 : 48 :     | 64,2 sensibilitas                   |
| , -              | لاحس له                           | 7 . 11 .      | 30,69 sentire                       |
| 4 6 4 9          | 10,13 (res) insensibilis          | , , , , ,     | إحساس                               |
|                  |                                   | 14.4.         | 21,52 sentire                       |
| 17 : 71 :        | 138,8 sensatum                    | 17 6 70 5     | 55,80 sensus                        |
| ** * 11 5        | 33,99 sensus                      | •             | 1                                   |
| 11.              | تحفئز                             |               | ا حسن<br>• مستنجه ده که             |
| Y 11             | 238,47 repercussio                | 17 ( ) 7 5    | 36,52 sentire*                      |
| 12.11.1          | الحافظة                           | 17 ( 70 5     | 161,43 audire<br>111,20 sensificare |
|                  |                                   | 17 ( \$4 (    | 160,24 videre                       |
| 1 . AA ?         | 89,53 (virtus) memorialis         | 1 1 1 1 1 1 1 | I TOO A VINCIL                      |

|              | ا 'حلنو                               | T + 1 24 +      | tı 9,9 (virtus) custoditiva |
|--------------|---------------------------------------|-----------------|-----------------------------|
|              | 68,63 dulcis                          | 7 4 10+ 1       | II II.48 (virtus recentiva) |
| Y . AA .     | حلاوة                                 |                 | -حفظ                        |
|              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 11 + 14Y :      | 11 6,66 retinere*           |
| 1            | 123,74 dulcedo                        | 11 - 164 -      | 11 19,60 tenere             |
|              | حال                                   | 1 . ALA .       | 11 184,17 conservare        |
| V . 1 7 :    | 12,37 dispositio                      | 11.4 .          | •                           |
| 17 4 77 5    | 203,96 modus                          |                 | حق .                        |
| ••           | حامل                                  | V . 14 ;        | 36,47 veritas               |
|              | 217,99 subjectum                      | 1 44 :          | 73,24 verum                 |
| 1 1. 8 :     |                                       |                 | تحقيق                       |
|              | حامض                                  | 7675            | 9,7 certificare             |
| 1. 1. 18 :   | 143,83 acetosus                       |                 | تحقيق                       |
| 11 . 18 :    | 143,85 acidus                         | w. 4a 1         | 103,2 certificare*          |
|              | حموضة                                 | Y : 10 :        | 89,29 certitudo             |
| Y . 70 :     | 145,9 acetositas                      | V ( <b>44</b> § | 44.4                        |
|              | استحالات                              |                 | حقيقة                       |
| 17 ( 77 5    | 150,82 permutationes                  | 1 : 44 :        | 200,49 certificatio         |
| 11 . (4 .    | حالات                                 | 1:01:           | 123,67 certitudo            |
| 19 / 1 / 5 / | 221,76 dispositiones                  |                 | حاكي                        |
| 11.1.4 :     | أحوال                                 | 14107 5         | 11 25,38 repraesentare      |
|              |                                       | 14 107 5        | II 24,26 assimilare         |
| 1.1.         | 9,7 dispositiones                     | 17 107 5        | II 24,22 conformare         |
|              | حيوان                                 |                 | <b>'</b> C.'                |
| 1 . 4 .      | 11,27 animal                          |                 | حکم                         |
|              | حياة                                  | 10 ( 94 ;       | 196,89 judicium             |
| 11 . 1       | 29,60 Vita                            |                 | أحكم                        |
|              |                                       | 14 ( 14 )       | 49,91 judicare              |
|              | - ナー                                  |                 | "عل<br>"عل                  |
|              | خازن                                  | 17 ( 1) (       | 175,80 subjectum            |
| 1 . 178 :    | 271,91 (imaginatio) conservatrix      | 11.7            |                             |
|              | خزانة                                 |                 | - ّحل ّ                     |
|              | II,4,46 thesaurus                     | 14 ( 44. ;      | 61,68 advenire              |
| 18 . 184 ;   |                                       | 12,4,           | 18,15 existere              |
|              | خشونة                                 | 4 4 / 4 8 4     | 253,88 solvere              |
| \$ . \$A :   | 107,69 asperitas                      |                 | تحلتل                       |
|              | خلط                                   | 14 4 4V E       | 71,8 resolvi                |
| 1 48 :       | 143,83 humor                          | 1 . 77 .        | 148,46 resolutio            |

|                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1                 |                             |
|----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|-----------------------------|
| 14 : 40 :      | 76,62 imaginari                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                   | الخلخل                      |
| 1 . L. i       | 75,51 virtus imaginativa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 17 44 4           | 203,95 raritas              |
| 10 ( 101 ;     | 11 13,70 imaginatio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                   | 'خلق                        |
|                | متخيلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 7 . 100 5         | 11 20,70 mores              |
| 1 74 .         | 74,37 (virtus) imaginativa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                   | 'abl- +1                    |
|                | خيالبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                   | اختلاف                      |
| 1 6 21 5       | 101,96 (virtus) imaginativa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 11 · A ·          | 23,81 diversitas            |
| • • • •        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ) · 4V ;          | 69,81 differentia           |
|                | ->-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                   | رخفة                        |
|                | ۔ ۔<br>د بر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 4 . 04 5          | 133.26 levitas              |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                   | تخليق                       |
| 11:11:         | 31,82 regere                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                   |                             |
|                | تىد بىر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 4 , \$A ;         | 107,66 creare               |
| • . 44 ;       | 110,1 actio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ν , 444 ;         | 82,38 generare              |
| 4. * 14 ;      | 106,56 dominium                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                   | خسكق                        |
| 1 · 14 ?       | 107,70 gubernatio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 100140            | 36,50 creare                |
| 14 : 48 5      | 64,7 rector                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                   | أخلاق                       |
|                | داخل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                   |                             |
| 10 4 47 5      | 204,98 infundi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 44.4.             | 13,65 mores                 |
| 44 4 4 4 4 4 4 | 210,89 penetrare                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                   | خواطر                       |
| • • 111 :      | 231,27 permisceri                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1 . 100 ;         | 11 19,64 inspirationes      |
|                | دسومة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1.140;            | 11 32,40 cogitationes       |
| V : 40 :       | 146,9 unctuositas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                   | ۔<br>َخبر                   |
| ,,,            | ِذْ تَهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | *1 . 1AE !        | 11 77,24 bonum              |
| wa wan         | 11 182,69 tenuitas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1 40 7 5          | 118,10 bonitas              |
| 11 . TTO :     | دل آدن المعارفة المع |                   | خاص                         |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                   |                             |
| 1 44 ;         | 67,49 demonstrare                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | £ , 1V ;          | 49,00 proprius              |
| • • 44 ·       | 72,18 indicare                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   | خوف                         |
| 7 + 1A +       | 49,96 ostendere                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1 70 :            | 86,2 timere                 |
| 1 14 :         | 34,15 significare                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                   | خيال                        |
|                | دلالة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                   | 70,94 imaginatio*           |
| V : 1 8 . :    | 282,85 ostensio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1 · · · · · · · · | 270,71 (virtus) imaginativa |
| ** · V ·       | 22,61 significatio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 14 , 144 ;        |                             |
|                | دليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                   | تخيلات                      |
| A + 178 5      | 271,89 probatio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1 41 ;            | 78,93 imaginationes         |
| A . o Y :      | 118,12 ratio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                   | تخيتل                       |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                   |                             |

| منوق                              |                   | استدلال                      |
|-----------------------------------|-------------------|------------------------------|
|                                   | 17 6 1 2 . 5      | 282,98 considerare           |
| ν , ψη ; 78,89 gustatum           | 18 4 181 5        | 283,14 significatio          |
| - ı -                             |                   | ردماغ                        |
| رُوْيا                            | 18 . 18 :         | 37,56 cerebrum               |
| 7 ' \ 0 \ ' II I2,53 somnium      | •                 | دوار                         |
| γ ( ) . γ ( 212,29 visus          | 17 ( 147 5        | 275,59 vertigo               |
| ر <b>أى</b>                       | 111111            |                              |
|                                   |                   | ـ ذ ـ                        |
| ۳،۱۸ ؛ 49,90 sententia            |                   | ذكاء                         |
| • ( ) . § ( 216,90 speculum       | 77 · <b>714</b> · | 11 15 <b>2,96</b> subtilitas |
| مرثیات مرثیات                     | 11.114.           | متذشكر ة                     |
| 10 ( ) pry : 276,66 visibilia     | 7 + 1 £4 ·        | 11 9,12 (virtus) memorialis  |
| مربية                             | 1 . 164 .         | 11 26,60 memoria             |
| a a fit a disconnection           | 1 - 10%           | <b>َذک</b> ر                 |
|                                   |                   | 74,40 dicere*                |
| مرتبة                             | 41 . 44 ;         | 177,3 enumerare              |
| 17 ( { ) ( 102,12 ordo            | 7 · AY ·          | 92,85 nominare               |
| رجح                               | 7                 | 272,99 ostendere             |
| ۱۰، ۲۰ ب ۱۱ ۱۱۲۶,96 praeponderare | 11 ( <b>0</b> ;   | 16,81 praedicare             |
| ر <b>حمة</b>                      | 14 6 Md 6         | 96,38 praenominare           |
| • ‹ ነ ጊም ፡ II 37,20 clementia     | ,                 | ذات                          |
| رداءة                             | - 1               | 16,84 essentia*              |
| ۱، ۱٤۸ ؛ II 7,83 malitia          | • :<br>17 : 11A : | 244,37 natura*               |
| واسخ                              | A - 1 & -         | 39,78 seipsum                |
| 17 ( 170 9 256,30 impressus       | W - 16 .          | بالذات                       |
| •                                 | ~ <b>~</b>        | 35,30 essentialiter          |
| رمم<br>۱۲، ۳۷ : 80,18 descriptio  | *                 |                              |
|                                   |                   | ذاهل                         |
| رسول<br>۱۱، ۱، ۲ ؛ 214,45 nuntius | 4 14 :            | 37,67 stupidus               |
|                                   |                   | رِذَ هن                      |
| رسوم                              | • 4 144 5         | II 102,00 ratio              |
| 14 ( ) 14 ( 246,76 descriptiones  | 14 4 414 5        | 11 149,58 mens               |
| ۲۰، ۹۵ ؛ 147,28 discretiones      | 13 ( 101 ;        | •                            |
| رطوبة                             |                   | ذوق                          |
| ۸، ۱۵ ؛ 4۲,4 humiditas            | 11:48:            | 84,74 gustus                 |

|             | <b>- ز -</b>                           | 1           | رطوبة جليدأبة                     |
|-------------|----------------------------------------|-------------|-----------------------------------|
|             | زمان                                   | 7 . 78 .    | 83,60 humor crystallinus          |
|             |                                        | 1           | ر <i>°عب</i>                      |
| 1 A£ ;      | 163,68 tempus                          | 7 . 140 ;   | 11 60,57 terreri                  |
|             | زاوية                                  | 1.149       | ترکیب                             |
| A . 1 . 8 ; | 217,94 angulus                         |             | بر کیب<br>85,80 compositio        |
|             |                                        | 10,48;      | مرکتب                             |
|             | <i>– س –</i>                           | 1           |                                   |
|             | سبب                                    | 1 ( V ;     | 19,24 compositus                  |
| 17 6 12 5   | 39,83 causa                            |             | آرکان<br>                         |
|             | سجية                                   | 17 4 24 5   | 111,14 anguli                     |
| 14 4 148 4  | 11 60, n. 55 facies                    |             | راحة                              |
|             | سخونة                                  | 17 171 5    | 11 34,82 quies                    |
| 1.          | 264,60 calor                           |             | رامحة                             |
| 14 . 144 i  | مُرْعة                                 | 4 6 44 5    | 84,72 odor                        |
|             | •                                      | 1           | روائح                             |
| 7 . 184 :   | 11 9,13 velocitas                      | 7 4 00 5    | 125,00 odores                     |
|             | صر <sup>م</sup> دی                     |             | أراد                              |
| 41 414 i    | 11 150,73 perennis                     | A . Y :     | 12,39 intendere                   |
|             | مروز                                   | 17.14.5     | 80,18 velle                       |
| 11 . 40 .   | 65,26 gaudium                          |             | إرادة                             |
|             | سطح                                    | 71 · 47 ·   | 89,48 velle                       |
| 4 4 1 . 2 4 | 217,98 superficies                     | 7 . 14 .    | 33,3 voluntas                     |
|             | ساكن                                   |             | إرادات                            |
| ** • 17 •   | 46,65 quietes                          | 1 . 74 :    | 72, n. 20 voluptates              |
|             | سكون                                   | '''         | ارادی                             |
| • • 17 •    | 44,40 quies                            | 1.615       | 10,14 voluntarius                 |
| •           | سقم                                    | ''''        |                                   |
| 114148      | ۲-<br>11 77,25 falsus                  |             | روح<br>128,42 spiritus            |
| 1716        | ملب                                    | 1 . 01 ;    | روًية                             |
| 14 . 14     | 254,00 abstrahere                      |             |                                   |
| *******     | ساطان                                  | V · \ · · · | 28,44 cogitare                    |
| 17 / 11/4 4 |                                        | 77 · 77V ·  | 90,65 cogitatio<br>76,64 meditari |
| 17 · 17 {   | 11 59,45 dominium<br>11 50,18 potentia | 18 . 4      | رباضی                             |
|             | •                                      |             | رب صی<br>13,62 disciplinalis      |
|             | تسليم                                  | 1 41 6 4 6  | - 3,02 <del>anoip</del>           |

الشفاء ( لطبيعيات ) - ٢٤٩

|               | شبيه               | 17 4 1 . 4                                 | 223,4 concedere                       |
|---------------|--------------------|--------------------------------------------|---------------------------------------|
| ۶ <b>۴۴</b> ۲ | 82,36 similis      | \$ + 141 +                                 | 249,20 credere                        |
| 10 ( 10 5     | 42,16 similitudo   |                                            | استم                                  |
| 10 ( )        | 4.6                | A                                          | 15,79 nomen                           |
|               | 54,56 similitudo   |                                            | تسمية                                 |
| 17 ( 14 )     |                    |                                            | 147,32 appellatio                     |
|               | كمشابهة            | 77 · 70 ·                                  | 6 f                                   |
| 11 4 14 5     | 104,20 similitudo  |                                            | مبدى                                  |
|               | شخص                | 18 6 A 5                                   | 24,87 appellare                       |
| 4 . 4 . 6     | 199,36 pars        | 7 . 48 .                                   | 62,87 dicere                          |
| 1 40 4        | 105,26 singularis  | A + a +                                    | 15,78 imponere nomen                  |
| 17 . 80 :     | 67,44 singularitas | 7 ' 4V ;                                   | 92,93 nominare                        |
| 7 4.77 5      | 0/344 cmg          | 7 ( 0 5                                    | 14,70 vocare*                         |
|               | مر مناسب می است    |                                            | اشتراك الاسم                          |
| A . O A ;     | 118,10 malitia     | A . 40 ;                                   | 90,63 aequivoce                       |
|               | شرف                | 1                                          | ***                                   |
| *1 . 104 :    | 11 26,59 nobilitas | £ . 7£ !                                   | 84,63 auditus                         |
|               | مشاركة             |                                            |                                       |
|               | 119,25 convenentia |                                            | سيمع                                  |
| 14 . 04 ;     | اشتراك             | 17 4 9 4 5                                 | 130,78 audire                         |
|               | •                  |                                            | دماء                                  |
| 4             | 21,59 aequivocatio | 1 1 1 1 1                                  | 11 64,34 coelum                       |
|               | اشترك              |                                            | سو فسطائي                             |
| 14 . 11 .     | 32,90 convenire    | * AYY :                                    | 11 169,56 sophisticus                 |
|               | مالاشتر اك         |                                            | سياسة                                 |
| Y+ + V +      | 21,59 aequivocatio | 71(177)                                    | II 101,90 gubernatio                  |
|               |                    | 11.                                        |                                       |
|               | مشترك              |                                            | – ش –                                 |
| 4 . 4 .       | 12,41 communis     |                                            | شح                                    |
|               | شرط                | 4, 4                                       | سبع<br>147,39 corpus                  |
| 11 6 11 8 5   | 236,1 causa        | 11 . 1 . 2 .                               | 217,1 effigies                        |
| 17 . 14 :     | 37,60 necessarium  | 1                                          | 243,24 forma                          |
| 11 - 110 :    | 238,32 neccesitas  | \$ 6 1 1 A 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | 258,64 similitudo                     |
|               | 'شعاع              | 19 6 10 8 5                                | 218,15 simulacrum*                    |
| • • ٧4 •      | 170,8 radius       |                                            | الشبرية                               |
| • •           | شعاعتية            | 1                                          | •                                     |
| • · · · ·     | 184,97 radiositas  | 17 6 10 6                                  | 219,39 oppositio 253,85 quaestiuncula |
| 1 · 74 ·      | • odoh i amonga    | 1 4 . 148 .                                | 2)5,0) quaestimicula                  |

| 1            | 101,00 (virtus) concupscibilis |            | شعر                                                                                                                               |
|--------------|--------------------------------|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|              | شوق                            | 14.04.     | 161, n. 35 esse sensibile                                                                                                         |
| 17 4 177 5   | II 55,96 voluntas              | 7.75       | 11,33 percipere                                                                                                                   |
| • 6 144 5    | 11 55,84 velle                 | 14 . 4.4 ; | 11 125,19 cognoscere                                                                                                              |
| 18 4 178 5   | II 41,68 desiderium            |            | استشعار                                                                                                                           |
|              | شوقيئة                         | A . Yo :   | 65,22 percipere                                                                                                                   |
| o ( Y. !     | 75,50 (vis) desiderativa       |            | شفيف                                                                                                                              |
| ·            |                                | 7 ' Yo !   | 164,87 claritas                                                                                                                   |
|              | <i>– ص –</i>                   | 17 . 17 5  | 178,20 pervietas                                                                                                                  |
|              | صاحب                           | "          | شفاف                                                                                                                              |
| 1 · £A ·     | 109,95 auctor                  | 17,74;     | 178,21 crystallinus                                                                                                               |
| 14 6 1 + 2 5 | 218,14 dominus                 | 7 . 72 :   | 84,62 radiosus                                                                                                                    |
|              | صنگ َ ر                        | 7. ' A) '  | 176,90 pervius                                                                                                                    |
|              | 15,76 emanare                  | 11 6 10 5  | 172,40 translucens*                                                                                                               |
| 7 ( 0 )      | 34,19 provenire                | , ,        | شك                                                                                                                                |
| 14.14:       |                                |            |                                                                                                                                   |
|              | <b>مد</b> ادی<br>              | 14.14.     | 36,54 dubitare<br>شك على المسلم |
| y. ·         | 154,35 tinnitus                |            |                                                                                                                                   |
|              | صداقة                          | 1 . AA ;   | 68,59 dubitatio                                                                                                                   |
| 7 . Y1 . !   | 11 130,92 amicitia             |            | إشراق                                                                                                                             |
|              | مادق                           | ۷، ۲۲ ؛    | 207,46 splendor                                                                                                                   |
| 18 1         | 197,4 verus                    |            | شكنل                                                                                                                              |
|              | تصديق                          | • • • • •  | 27,42 figura                                                                                                                      |
| 70 c pq 5    | 97,47 credere                  |            | مشاكلة                                                                                                                            |
| 1. 4 70 5    | 65,24 credulitas               |            | 81,30 similitudo                                                                                                                  |
|              | صلابة                          | 4,44,      | إشكال                                                                                                                             |
| 1            | 134,27 durities                |            | 217,4 difficultas                                                                                                                 |
|              | بحسب الاصطلاح                  | 14.1.8;    | شمً                                                                                                                               |
|              |                                |            | <u>=</u> '                                                                                                                        |
| A . 18A ;    | 11 5,62 ad placitum            | 19 6 77 5  | 149,61 odoratus                                                                                                                   |
|              | صقيل                           | A + 78 5   | 84,69 olfactus*                                                                                                                   |
| 14 . YO ?    | 183,82 politus                 |            | شنيع                                                                                                                              |
| \$ 4 TE 5    | 84,62 tersus*                  | 7 6 70 5   | 55,73 absurdus                                                                                                                    |
|              | مصلحة                          |            | شهيد                                                                                                                              |
| £ 4 1AT 5    | 11 74,65 utilitas              | • • • •    | 14,71 videre                                                                                                                      |
|              | صناعة                          | 1          | شهوة                                                                                                                              |

|                 | مضادة                       | 10 c pq 96,34 ars                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-----------------|-----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 10 4 78 5       | 85.79 contrarietas          | 1. 6 4 5 25,12 doctrina                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 10.16.          | تضاد                        | صانع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                 |                             | 17 . Y & : 63,98 eficiens                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 14 . 48 ;       | 85,82 contrarietas          | οιγη : 67,42 perficiens                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                 | ضار                         | صواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 1 : 178 :       | 11 39,48 nocivus            | ν ( <b>) ο γ</b> ( 11 14,84 rectitudo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 14 . 124 ;      | 11 39,41 nocumentum         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                 | 'ضعنف                       | صماخ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 10 4 70 5       | 66,32 debilitas             | 1A ( V Y ( 159,15 nervus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| V 4 1 + 7 5     | 220,63 remissio             | ξ (ψξ 94, n. 64 nervus opticus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                 | أضعاث أحلام                 | r 1 · v 1 · 158, n. 87 nervus receptibilis soni                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 1 . 104 .       | 11 25,28 illusio            | ነሃ ፡ <b>የ</b> ም <b>ፅ</b> ፡ 11 181,63 cartilago                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ** • 104 5      | 11 31,28 illusiones domniis | صوت .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                 | <b>َضُوء</b>                | 17 (γ. ε 155,50 Sonitus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| •               | 186,28 claritas             | تصور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 14 . 44 .       | 74,36 lumen                 | γ ( \ {4 : 11 9,16 formare*                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ••              |                             | ι ιγγε : 11 58,28 formatio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                 | ـ ط ـ                       | 0 ( ) 7 4 11 49,2 informare                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                 | •,                          | A 6 197 9 11 102,4 intelligere                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                 | طببع                        | י איז י זו 177,90 (virtus) formalis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 4 . 14 ;        | 43,34 natura                | صورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                 | طباع                        | passim forma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 18 . 44 :       | 59,38 natura                | المصورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                 | انطباع                      | ۲، ۳۳ ب 88,23 (vis) informans                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 19 6 10 8 5     | 218,15 impressio            | تصور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                 | طبيعي <sup>ع</sup> ات       | 17 ( 47 9 89,42 formare                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 7 6 9 5         | 9,3 naturalia               | 1 . or : 121,44 informari                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| •               | انطبع                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 7 · <b>72</b> · | 83,60 formari               | – ض –                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 10 6 20 5       | 99,73 imprimi*              | ضجر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                 | تطمئه                       | TO NAT : II 74,64 anxietas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 11 . 0          | 123,75 gustus               | ضحك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 11 . BE :       | 68,65 sapor*                | 10 ( my { 91,73 risus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                 | طعوم                        | المناس ال |
| 14 4 .          | 132,3 gustus                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 18 . 94 .       | - J=13 Bustus               | 11 6 Y . 55,79 contrarius                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

|                  | عدم                    | مطلق                              |
|------------------|------------------------|-----------------------------------|
| 7 4 A& 5         | 180,35 annihilatio     | γγ. ψ. 9 78,77 absolute           |
| • ( <b>Y</b> V ! | 68,58 privatio         | ۱۹ ، ۲۳ ، 62,77 absolutus         |
| ••               | عداوة                  | _ ظ                               |
| 1 · 1 £A ·       | 11 7,82 inimicitia     | - 4 -                             |
| 1 - 1 4/4 -      | عذوبة                  | ظلمة                              |
| A . Ya .         | 165,93 sapiditas       | • ( A) ! 174,69 obscuritas        |
| V . AB :         | غرض                    | ν . Ας : 188,64 tenebra           |
|                  | 22,60 accidere         | ظن                                |
| 41 . A ;         | 22,00 accidere         | ν , ΑΥ , 178,12 dicere            |
|                  | عرض                    | 1A ( A : 24,93 putare*            |
| 17 . 0 :         | 16,82 accidens         | ظن ع                              |
|                  | عرف                    | ξ ( Υγ : 67,56 opinio             |
| 18               | 16,84 cognoscere       | ظهر                               |
| V 4 1 7V 5       | 258,73 intelligere     | 14 6 % 9 56,92 apparere           |
| 7. 6 9 5         | 26,54 scire*           | 7 ( ) 7 9 257,42 patere           |
|                  | مد نه                  | ظواهر                             |
|                  | معرفة<br>9,6 cognitio  | ۱۸، ۱۵ ب ۱۱ ۱66,۱ sensibilia      |
| • ( ) (          | 13,51 scientia         | ظهود                              |
| • 1 · Y ·        | 132,99 scire           | 168,39 apparentia                 |
| 14.97;           |                        | and an amidantia                  |
|                  | تعسف                   | -0                                |
| • . ALA :        | 11 174,40 arrogantia   | ν · ΑΨ · 178,13 manifestatio      |
|                  | عصب                    | 16.4(                             |
| \$ 6 7 £ 5       | 84,63 nervus           | -ع-                               |
|                  | عصبة مجوفة             |                                   |
| 77 · 78 ·        | 83,59 nervus opticus   | محبير                             |
|                  | عضلة                   | t ( ) ov ; II 25,30 interpretatio |
| A + T+ !         | 75,55 musculu <b>s</b> | \1 (\0\; II 23,II significatio    |
| ***              | ر م                    | تعجب                              |
|                  | ar co membrum          | A 1 YA 9 260,6 admiratio          |
| 10 . 14 ;        | 37,59 membrum          | عدم                               |
|                  | عفوصة                  | • ι γγ ι 68,58 privatio           |
| Y . 70 !         | 145,9 ponticitas       | عدرم                              |
|                  | عقلعملي                | ۱۰٬ ۱۸٬ ۱۶۵٫9 annihilari          |
| 14 . 44 ;        | 91, n. 77 actio        | NY OA 9 132,97 destructus         |

| 1 · A ·   | 22,70 intelligere      | عقل                                                     |
|-----------|------------------------|---------------------------------------------------------|
| 14 . 9 ;  | 16,86 scire*           | ٤ ، ٤ ، 97,54 intelligere                               |
|           | علثم                   | مقال                                                    |
| 11615     | 10,16 scientia*        | 7. ( ) \ ( 32,95 intellectus                            |
| 17 ( ) (  | 10,19 cognitio         | عقبل مستفاد                                             |
| ,         | علاقة                  | · 1                                                     |
| 1 41 .    | 57,9 colligare         | ابر، و، ب 98,69 intellectus accomodatus                 |
| 8 6 81 5  | 100,88 colligatio      |                                                         |
| • • • • • | 23,34 comparatio       | ን ና ሃነ ዓ 57,4 intelligibilis                            |
| 10 · TA · | 94,4 debitum           | عقال نظری                                               |
| 18 · WA · | 93,3 habitus           | 1A 6 TV 91,78 intellectus contemplans                   |
| 7 ( 2) 5  | 100,85 obligatio       | العقليةات                                               |
| •         | معثلول                 | ο ( γ <sub>A</sub> ς 70,86 (apprehensions) intelgibiles |
|           | 221,68 causatum        | عقل قدمي                                                |
| 1 1.7 :   | علة                    | Y . Y Y Y 11 134,40 intellectus sanctus                 |
|           |                        | معقول                                                   |
| 4 . 44 ;  | 58,32 causa            |                                                         |
|           | أعمال                  | (-1 ) 11 1                                              |
| 14 . ms ; | 91,79 actiones         |                                                         |
|           | عام                    |                                                         |
| 1 4 4 5   | 9,4 communis           | معقولات                                                 |
| 7 6 24 5  | 112,36 generalis       | r 109 ! II 29,96 intelligibilia                         |
| 4 4 78 9  | 62,91 universalis      | • , γ. Α ; II 126,33 res intelligibiles                 |
|           | عناصہ                  | ۹، ۴۰، ۶ 76,63 intelligibilia                           |
| 1.615     | 10,14 elementa         | المعقولات الأولى                                        |
| 1 1 :     | •                      | γγ ( <b>μq</b> ; 96,46 per se nota                      |
|           | معی                    | τειγη : 97,47 prima intelligibilia                      |
| 19 6 9 5  | 18,13 intellectus      | انعكاس                                                  |
| 8 . Y :   | 11,33 intentio*        | 14 ( A4 ! 180,48 reverberatio                           |
|           | معانی                  | مُنْعِكس                                                |
| 7 . 40 .  | 85,89 intentiones      | 7 ( ) . 9 ( 218,23 repercussius                         |
|           | عيسن                   | • ( ) 10 : 237,20 reverberatus                          |
| • ( 14) • | 78,87 oculus           | عکس                                                     |
|           | ( موجود ) فى الأعيان   |                                                         |
| 14 . A. i | 61,74 (esse) sensibile | 1 11 11 11                                              |
|           | معين                   | علم<br>و د 103,8 cognoscere                             |

|                                         | انفراد                           | 18 . 79 :  | 73,31 designatus           |
|-----------------------------------------|----------------------------------|------------|----------------------------|
| 17 40 5                                 | 200,37 esse solum (per se)       |            | - غ <b>-</b>               |
| ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | مفرد                             |            |                            |
| V . 4 £ 5                               | 197,9 per se                     |            | غذاء                       |
| 7 ( ) ) 7 (                             | 233,60 separatim                 | 17 ( 1 & 5 | 40,89 nutrimentum          |
| T : 179 :                               | 280,43 singuli                   |            | الغاذية                    |
| •••                                     | 31,85 solitarius                 | ۷،۳۳۰      | 81,29 (vis) nutritiva      |
| 1 - 6 4 - 5                             | 190,1 solu <b>s</b>              |            | غريزة                      |
|                                         | فوض                              | 1 . 107 :  | II 22, n. 98 natura        |
| 1 · 17A ·                               | 11 46,67 ponere*                 |            | غریزی                      |
| A + 191 5                               | 11 90,12 assignare               | 14 10 5    | 43,21 naturalis            |
|                                         | تفريع                            |            | غرض                        |
| • : {A :                                | 110,1 ramificare                 |            | 68,65 intentio             |
| •                                       | فر°ق                             | 1 AA ;     | 272,1 propositio           |
| 10 6 44 5                               | 81,22 differentia                | 17 . 148 ; | غضب                        |
| , , , ,                                 | فر قة                            |            | 11 34,85 ira               |
|                                         | _                                | 19 6 191 9 | 101,1 (virtus) irascibilis |
| 1 441 i                                 | 11 154,31 secta                  | 1          | غفول غفول                  |
|                                         | تفر <b>ق</b>                     |            | 11 13,76 esse negligens    |
| 1 - 44 5                                | 205,8 divisio                    | 1,104;     | غلط غلط                    |
| Y > 4A 5                                | 205,11 dispersio                 | ]          |                            |
| V . T                                   | 135,54 solutio                   | 7 · 1A ·   | 109,98 error               |
|                                         | تفرق الاتصال                     |            | غم                         |
| V ( 7. 9                                | 135,54 solutio continuationis    | 11 40 5    | 65,26 dolor                |
|                                         | مفارق                            |            | غيب                        |
| £ 6 191 5                               | II 89,5 separatus                | 7 . 10 A . | 11 27,69 absentia          |
| * * 111                                 | مفارقة                           |            | غاية                       |
| V / Www C                               | 60,57 separatio                  | 7 . 17 8 5 | 11 58,32 finis             |
| A . A.A. i                              | فر <sup>°</sup> قان              |            | 'مغیر ات                   |
|                                         | 79,97 differentia                | V . YO .   | 65,19 permutantia          |
| 14 . 41 ;                               |                                  |            | تغاگیر                     |
|                                         | فساد                             | 7 ( 77 )   | 67,44 alteritas            |
| V • 1 · 5                               | 9,9 corruptio<br>57,3 destructio |            | _ ن_                       |
| 7 . ¥1 :                                |                                  |            |                            |
|                                         | تفصیل<br>11 67,74 distinctio     | 14, 44,    | فرح<br>66,29 gaudium       |
| 11 - 174 :                              | 0/,/4 αισαιίταο                  | 18 . 40 :  |                            |

|                   | ا مفكرة                        | 17 ( 10) 5        | 11 13,68 divisio                |
|-------------------|--------------------------------|-------------------|---------------------------------|
| £ + 17£ +         | 271,82 (virtus) cogitationis   |                   | فاض                             |
| • • • • •         | نکر*                           | 11 6 74 5         | 171,17 emanans                  |
|                   | 11 13,71 cogitatio             | 1 - 1 77 -        | 257,47 procedere                |
| 10 ( 10 ) 9       | 11 32,38 sollicitudo           |                   | فضيلة                           |
| • • 17 • •        | نلكى                           | 1 191 ;           | 11 70,15 nobilitas              |
|                   | 29,65 (anima) coeli            | 1                 | فطن                             |
| 44 . 1 . i        |                                |                   | 265,86 percipere                |
|                   | فن مطالع م                     | 18 ( 14. )        | 203,00 percipere                |
| 4.1.              | 9,4 liber                      |                   | فطنة                            |
|                   | فنطاسيا                        | 7 . YYY :         | 11 167,10 ingenium              |
| 1 6 81 5          | 101,99 fantasia                |                   | انفعل                           |
|                   | فيهم                           | 18 . 4            | 72,72 affici                    |
| 4 . 1             | 27,37 cognoscere               | 11 6 40 6         | 55,79 pati                      |
| 1.7.              | 23,74 intelligere              |                   | فعالة                           |
|                   | مستفاد                         | 14 . <b>441</b> ; | 11 155,42 (anima) agens         |
| 14                | 99,74 accomodatus              | 11.               | فعال                            |
| 17 . 174 s        | 280,57 acquisitus              |                   | 11 126,27 agens                 |
|                   | العقل المستفاد                 | 4 . A·V ;         | أفعال                           |
| 17 . 2. 5         | 98,69 intellectus accomodatus  |                   |                                 |
|                   | فيض                            | V ( ) (           | 9,10 actiones 12,47 affectiones |
| 14 / M. A /       | تيسن<br>11 127,49 emanatio     | 19 6 9 9          | 29,60 opera                     |
| 18 . A·V ;        |                                | 1, , , , :        | "منفعل                          |
|                   | <b>ـ ق ـ</b> ـ                 |                   | 92,89 passibilis                |
|                   | قباضة                          | • · 4V ·          | 243,32 patiens                  |
| 14 6 1            | 209,86 (virtus) constrictionis | 1 · 11 A ·        | 110,8 passivus                  |
| ,                 | قابل                           |                   |                                 |
| 1 A 6 <b>74</b> 5 | 74,36 receptibilis             |                   | بالفعل<br>17,92 in actu         |
| 17 6 Pr 5         | 78,77 recipiens*               | 1675              | نعثل                            |
| • • •             | مقابل                          | 4 . = 4           |                                 |
| 1 c 44 c          | 60,49 oppositius               | 4 6 7 9           | 18,5 actio                      |
|                   | قد ر                           |                   | فعل                             |
| £ 4 1 . 7 9       | 226,61 dimensio                | 1 44 ;            | 80,14 agere<br>12,46 facere     |
| 11 . 14           | 265,82 mensura                 | 14 ( 44 (         | 64,6 efficere                   |
| T 6 2 6 5         | 97,52 modus                    | 14 · <b>Y {</b> { | 30,66 operari*                  |
| 4                 |                                | 11.4.             | 2-1L                            |

| قو ة                                                                                                               | مقـُّدار                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| passim potentia                                                                                                    | 7 . 2V : 107,68 dimensio               |
| virtus*                                                                                                            | ητιγηνή 230,13 magnitudo               |
| کُو ی                                                                                                              | ገ ፡                                    |
| γ , <b>γ</b> , 11,29 <b>vires</b>                                                                                  | 1 · · 111 · 231,37 moles               |
| 1 6 YA 92,84 Virtutes                                                                                              | 1 : 11 Y : 232,52 quantitates          |
| _ <u>4</u> _                                                                                                       | ν. ψψ : 80,9 quantum                   |
|                                                                                                                    | استقراء                                |
| كشرة                                                                                                               | γ ( \ γ <sub>A</sub> ( 260,97 inductio |
| 1.0 1 1 1 32,87 multiplicitas                                                                                      | قدسي                                   |
| γ ، <b>\ \ Υ</b> : 234,74 multitudo                                                                                | 7 . Y Y : II 134,40 sanctus            |
| تكاثف                                                                                                              | مقدمة                                  |
| 1Λ ( γ ξ ξ 164,81 constrictio                                                                                      |                                        |
| كثافة                                                                                                              | ' ''                                   |
|                                                                                                                    | تقدم                                   |
| 1 ο ι γγγ ι 11 175,57 spissitudo                                                                                   | ν. γ. ξ : 11 118,10 prioritas          |
| کنب<br>مینان مینان | γ. , γγ. , 11 131,4 prius              |
| ۱۲ ، ۱۰ ، ن 209,82 mentiri                                                                                         | قديم                                   |
| كراهية                                                                                                             | 17 : 144 : 11 107,76 aeternus          |
| 4 ι γρ ι 65,23 odium                                                                                               | قرع                                    |
| مستنكره                                                                                                            | 4 CV. 9 155,41 percussio               |
| 11 ( 174 : IX 55,93 turpis                                                                                         | مقارن                                  |
| مُكتب                                                                                                              | ۹، وم ن II3,42 adjunctus               |
| 7 : {. ! 98,57 adeptus                                                                                             | ۹ ، ۳۹ ؛ 280,51 conjunctus             |
| کل                                                                                                                 | قصد                                    |
|                                                                                                                    | 1 t : 4 : 95,33 appetere               |
| γ : γ <sub>1</sub> , 55,96 totus                                                                                   | تئہ                                    |
| کلام                                                                                                               | 17.81: 117,93 abstractio               |
| ۱، ۱۱۱ 49,95 verbum                                                                                                | قلب                                    |
| متحلي                                                                                                              | ·                                      |
| ι γκ : 69,79 communis                                                                                              | ۱۳، ۱۳، 37,56 animus                   |
| Υ ( Ø . ! II4,51 generalis                                                                                         | ος ηγς 139,19 cor                      |
| ۱۸، ۲۳ ب 61,76 universalis                                                                                         | قيوام                                  |
| الأمور الكلية                                                                                                      | r6,90 constitutio                      |
| 11 · γγ · 80,15 universalia                                                                                        | \ { , η γ ;                            |
| کیة                                                                                                                | 1 . 1 yy : 250,45 existentia           |
| <u>*</u>                                                                                                           | 17 ( YY ) 60,63 (causa) perficiendi    |

|                 | المئس                       | Λ · \ \ Y · 234,78 quantitas        |
|-----------------|-----------------------------|-------------------------------------|
|                 | 84,77 tactus                | كمال                                |
| 18 . 48 ;       | ملمومات                     | ۱۳ ، ۶ ، 18,10 perfectio            |
| 14 4 70 5       | 146,27 tacta                | كامن                                |
|                 | لمان                        | 17 , 90 , 146,23 occultus           |
| 1A + AT :       | 185,19 lumen                | كوكب                                |
| • · AV ·        | 186,29 splendor             | 1 · · 11 · 31,81 stella             |
|                 | اون                         | کیف                                 |
|                 | passim color                | t ، ۲۱ ب 78,85 qualitas             |
|                 | إلحام                       | كيفية                               |
| 114141          | 11 73,55 instinctus insitus | Λ. γ : 9,10 qualitas                |
| 1 4 1 1 4 4     | 75,95 instinctus naturae    | _ J _                               |
|                 | إذامات                      | ملاحظة                              |
| 1 • • 171 •     | 11 38,28 cautelae           |                                     |
| • • 177 •       | II 37,20 cautela            | ۷، ۱۳، 36,47 (virtus) inspiciendi   |
|                 | ملو زات                     | لو احق                              |
|                 | •                           | ν · ρ \ · 116,80 accidentia         |
| 4 . <b>Yo</b> ; | 183,87 colorata             | γι <b>ρ.</b> ι 115,61 appendicia    |
|                 | لين                         | الخة                                |
| 1.607 5         | 134,27 mollities            | ۷، ۲۱۹ ، ۱۱ ۱50,73 delectatio       |
|                 | - r -                       | ۱۱، ۱۷۳ ن ۱۱ 57,17 delectamentum    |
|                 |                             | ۱۸ ، ۱۲۳ ؛ II 39,40 deliciae        |
|                 | مبدا                        | ۹، ۲۰۰۹ نام ۱36,57 volupt <b>as</b> |
| 4 1 AA .        | 260,91 primum               | ُ از و جة                           |
| V               | 15,77 principium*           | 1 ( 04 : 134,27 viscositas          |
|                 | مثل                         | اسان                                |
| 14 4 70 5       | 146,26 similitudo           | 00 11                               |
|                 | مادة                        | l '' ' ' ' '                        |
| 17 6 1 5        | 10,19 materia               | لطيف                                |
| •               | مذعور                       | 1γ ( ηγ , 151,66 subtilis           |
|                 | 11 60,57 timidus            | • ( ) γη ( 256,40 tenuis            |
| 1 , 160 ;       |                             | لعابي                               |
|                 | مرارة                       | ه د ۶ و ۱43,80 (humor) salivae      |
| A . 40 ;        | 145,8 amaritudo             | ملاقاة                              |
|                 | مرض                         | 14 ( 7V : 151,90 ocurrere           |
| 1.100 ;         | 11 64,23 infirmitas         | t ፡ \ΥΛ ፡ 260,99 offensio           |

|                     | نباثية                                 | • • \\• :        | 11 60,62 aegritudo            |
|---------------------|----------------------------------------|------------------|-------------------------------|
| 1 · · • • • •       | 110, n. 12 (virtus) animativa          |                  | مزاج                          |
| 7 6 24 5            | 112,32 vegetabilitas                   | 17 - 10 :        | 43,25 complexio*              |
| 14 . 48 1           | 64,5 (vis) vegetandi                   | 17 . 91 5        | 192,31 commixtio              |
|                     | نی                                     |                  | بماسة                         |
| • • 1VA •           | 11 66,64 propheta                      | V . 144 .        | _                             |
|                     | نبوة                                   | 1: - 71 :        | 138,4 tactus                  |
| w. ( ) <b>6</b> ( ) | 11 19,61 prophetia                     |                  | بماسات                        |
| 4. ( /0 % ;         | , *:                                   | 10 : 71 :        | 138,5 tangentia               |
|                     | **** *** ***************************** | , , ,            |                               |
| 1 101 !             | 11 18,44 excitare                      |                  | تماسك                         |
|                     | أستنباط                                | 1., FY ;         | IIO,IO retentio               |
| 14 . 4. 1           | 76,64 adinvenire                       |                  | مقلة                          |
|                     | نیحی                                   | \$ : <b>44</b> ! | 154,28 oculus                 |
| 7 · 4V ·            | 107,65 appetere                        |                  | ملاسة                         |
|                     | نخاع                                   | <b>€ ← €∀</b> ÷  | 107,69 lenitas                |
| * * * * * *         | 11 181,68 spina                        |                  | ملكة                          |
| 4 . ALA .           | 11 182,79 nucha                        | • · <b>Y</b> V : | 68,59 habitus                 |
|                     | نزع                                    |                  | ملال                          |
| 1 01 .              | 116,85 abstrahere                      | Y 4 190 4        | II 97,29 mutabilitas          |
|                     | نزع                                    |                  | ماهية                         |
| 1                   | 114,59 abstractio                      |                  | 16,84 quid sit                |
| •                   | نزوعية                                 | 14 6 0 9         | 49,94 essentia                |
| 11 ( 77' (          | 82,44 vis vel virtus appetitiva        | 1 · <b>1 A</b> · | 115,62 substantia             |
| 11 - 11 -           | نسية                                   |                  | غير ماثت                      |
|                     |                                        |                  | 39,81 immortalis              |
| 7 . 4 .             | 12,36 comparatio                       | 1 18 :           |                               |
|                     | متقاسب                                 |                  | ميز                           |
| · c hh. i           | 82,33 proportionalis                   | 14 . 117 ;       | 239,66 cognoscere             |
|                     | تناسخ                                  | 1 . 14 ;         | 193,43 sentire                |
| 7 · 7 · 7 ·         | II II3,45 transferri                   |                  | میئل                          |
|                     | استنشاق                                | T ( 7. 9         | 135,48 inclinatio             |
| ** * 10 1           | 43,24 attractio                        |                  | _ i _                         |
| 14 . 70 1           | 146,24 olfacere                        |                  |                               |
|                     | ن <b>ط</b> ق                           |                  | نبات                          |
| 14 . 11 1           | 32,94 rationalitas                     | 11 6 1 5         | 10,17 vegetabile, vegetabilia |

|                   | لذ                          | نقطئة                                                                  |
|-------------------|-----------------------------|------------------------------------------------------------------------|
| 7 · <b>77</b> 9 · | 11 170,69 augmentare        | 10 6 14 : 53,48 punctum                                                |
| 1.111:            | نامية                       | منطق                                                                   |
| 17 + 21 5         | 101,5 (virtus) augmentativa | 1. 6 4 9 25,12 ars logica                                              |
| A . YO !          | 65.22 (virtus) vegetabilis  | نظر                                                                    |
| •                 | نور                         | γ , q ; 25,1 considerare                                               |
| 10 4 74 5         | 171,22 lumen                | t IA : 49,00 inspicere                                                 |
|                   | نوع                         | نظر                                                                    |
| 7 · 7 ·           | 11,30 species               | 11, 1; 10,16 considerare                                               |
| Y Y4 !            | 74,39 modus                 | 18. 17. 265,86 consideratio                                            |
|                   | نوم                         | 277,99 inspicere                                                       |
|                   | 11 12,53 somnus             | ۱۹، ۲۹ ن ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا ا                           |
| 4 , 101 ;         | نوم ويقظة                   | A                                                                      |
|                   | 11 12,53 somnus et vigiliae | ξ ( γ ! II,34 tractatus                                                |
| r . 101 :         | 11 12,55 0022225 01 1-9     | نظام                                                                   |
|                   | - A -                       | A CAN C II 70,II ordo                                                  |
|                   | هباء ، هبثات                | γ. , γηψ : 11 138,93 ordinatio                                         |
|                   | 40,91 atomi                 | (عقل) نظری                                                             |
| 14 . 18 ;         | •                           | 91,78 intellectus contemplans 14 ( 1, 99,75 intellectus contemplativus |
|                   | 11 2,19 appetere            |                                                                        |
| 14 , 150 ;        | 11 2,19 appoint             | (قوة) نظرية                                                            |
|                   | II 61,68 sollicitudo        | 1 ν · γ · 96, n. 37 perfectio contemplativa                            |
| 1 . 100 ;         | 11 01,00 sommittee          | 17 (γΑ ; 94,6 virtus contemplativa                                     |
|                   | 23,85 affectio              | نافذ                                                                   |
| 14 · Y ·          | 212,34 modus                | 14 ( ) 209,86 (virtus) penetrabilitatis                                |
| 7:1.4:            | هیولی                       | نفس                                                                    |
| ٠ ، ٢٧ ١          | 67,48 hyle                  | passim anima                                                           |
| 18 6 4 5          | 26,17 materia               | γ · γ · · · · 27,38 mens                                               |
| •••               |                             | نفسى                                                                   |
|                   | — 9 <b>—</b>                | ειγη ε 52, n. 33 animalitas                                            |
|                   | و ار دات                    | نفسانی                                                                 |
| 14.44 5           | 140,30 accidentia           | γ · ψ · 11,29 animalis                                                 |
|                   | وتر                         | النفيض                                                                 |
| T + 444 5         | 11 182,78 corda             | ν ν γν : 68,60 contradictoria                                          |

|            | موصوع                         |             | توحيد                 |
|------------|-------------------------------|-------------|-----------------------|
| 4 . 7 5    | 17,93 subjectum               | 11 6 4.4 5  | 11 128,70 adunatio    |
|            | وهثم                          |             | وحدة                  |
| £ + £1 +   | 100,89 aestimatio             | 7 : 147 :   | 11 91,37 unitas       |
|            | وهسة                          |             | توسط                  |
| * 1 * 77 : | 89,48 (virtus) aestimationis  | £ c 77. 5   | 11 172,00 temperentia |
| ****       |                               |             | واسطة                 |
|            | توهم                          | 17 6 40 5   | 55,86 medium          |
| 1 . 78 :   | 152,8 cogitare                |             | متوسط                 |
| 1.14.      | 36,49 putare                  | 1 - 4 144 5 |                       |
|            | متوهمة                        |             | موافقة                |
| 1 - 148 :  | 271,85 (virtus) aestimationis | Y = 1 &A &  | 11 7,84 concordia     |
|            | – ی –                         |             | اتصال                 |
|            | •                             | 10 6 80 5   | 99,73 conjunctio      |
|            | يبوسه                         | V . 4. !    | 135,54 continuitas*   |
| 1A . 81 :  | 102,14 siccitas               |             | وضع                   |
|            | يقظة                          | 1 6 14 5    | 52,29 situs           |
| 14 . 104 : | II 31,25 vigilia              | 7 . 7. ·    | 54,68 positio         |
|            | يقين                          |             | موضع                  |
| 4 . AA ;   | 68,57 certitudo               | 11. Y ;     | 23,81 locus           |
|            |                               |             |                       |

| Latin Vol. 1 | Le Caire  | Oxford          | Latin Vol. 1 | Le Caire         | Oxford  |
|--------------|-----------|-----------------|--------------|------------------|---------|
| اللاتيني جـ7 | القاهرة   | اكساورد         | اللاتيني جـ٢ | القامرة          | اكسفورد |
| 144,63       | 14 4 7 10 |                 | 166,00       | 17 : 444         |         |
| 145,75       | 717       |                 | 167,10       | 7 - 777          |         |
| 145,86       | 18.812    | <del>?</del> 45 | 167,15       | 7 - 770          | 258     |
| 146,91       | 18:417    |                 | 168,26       | 17 ¢ 77V         |         |
| 147,10       | V . Y     |                 | 168,40       | ** * <b>**</b> V | 259     |
| 147,14       | 1 414     | 246             | 169,43       | Y 4 YYA          |         |
| 148,28       | 1 4 714   |                 | 170,61       | 10 4 744         |         |
| 148,41       | 7 6 711   | 247             | 170,66       | 1% C <b>YY</b> A | 260     |
| 149,42       | ۸، ۲۱۷    |                 | 171,76       | V . YY4          |         |
| 150,59       | 19. 714   |                 | 171,90       | 17 . 444         | 261     |
| 150,64       | 7 . 719   | 248             | 172,93       | 14 . 444         |         |
| 151,75       | A - 719   |                 | 173,14       | 17 . 74.         |         |
| 151,87       | 17:414    | 249             | 173,15       | 17 . 74.         | 262     |
| 152,89       | 14:414    |                 | 174,31       | 7 · <b>7</b> 77  |         |
| 153,08       | V : YY .  |                 | 174,37       | 7 · 744          |         |
| 153,13       | 1         | 250             | 174,39       | £ . YTY          |         |
| 154,23       | •         |                 | 175,44       | V 4 YFY          | 263     |
| 155,33       | 11. 771   |                 | 176,61       | 17 6 TTT         |         |
| 155,38       | 12 . 771  | 251             | 176,66       | £ 4 YYY          | 264     |
| 156,54       | 7 . 777   |                 | 177,78       | 17 . YFF         |         |
| 156,67       | 10.444    | 252             | 177,95       | 7 E . 774        | 265     |
| 157,71       | 17 : 777  | -               | 178,97       | 1 4 744          |         |
| 158,90       | 7 . 774   |                 | 179,14       | 14 . 445         |         |
| 158,92       | 10: 777   | 253             | 179,23       | 10 4 748         | 266     |
| 159,05       | 10: 444   |                 | 180,31       | **               |         |
| 159,17       | 7. 778    | 254             | 181,44       | 7 4 740          | -6-     |
| 160,21       | 7 : 77 :  |                 | 181,47       | ۸ ، ۲۳۵          | 267     |
| 161,37       | 10 4 778  | Ì               | 182,69       | T1 4 770         |         |
| 161,44       | 1 - 770   | 255             | 182,78       | r . 447          | 268     |
| 162,50       | • • • • • |                 | 183,89       | A + 747          |         |
| 163,61       | 17 . 770  |                 | 184,05       | 19 . 447         | 260     |
| 163,67       | 17 4 770  | 256             | 184,06       | 7. 6 747         | 269     |
| 164,76       | 1 : 777   | -               | 185,25       | A 4 747          |         |
| 165,86       | , , 442   |                 |              |                  |         |
| 165,93       | 17 . 773  | 257             |              |                  |         |

| Latin Vol. 1 | Le Caire  | Oxford  | Latin Vol. 1 | Le Caire   | Oxford  |
|--------------|-----------|---------|--------------|------------|---------|
| اللاتيني جـ٢ | القامرة   | اکسفورد | اللاتبنى جـ٢ | القامرة    | اكسفورد |
| 93,61        | 7 197     | 217     | 119,16       | 11 4 7 . 5 |         |
| 94,66        | 7 - 194   |         | 120,30       | 7 . 7.0    |         |
| 95,81        | 11 ( 194  |         | 120,32       | 1 . 7.0    | 231     |
| 95,91        | 14 - 144  | 218     | 121,48       | 18 4 700   |         |
| 96,96        | 1 - 198   |         | 121,59       | 1 . 7.7    | 232     |
| 97,09        | 4 4 14 8  |         | 122,66       | 8 4 7 . 7  |         |
| 97,20        | 14 - 14 6 | 219     | 123,83       | 10 4 4 4 4 |         |
| 97,30        | Y 4 190   |         | 123,88       | 14 . 4.4   | 233     |
| 98,48        | 18 4 190  | 220     | 124,91       | 14 : 4 . 4 |         |
| 100,68       | 7 - 197   |         | 125,04       | A 4 Y • V  |         |
| 100,77       | 17:197    | 221     | 125,12       | 18: 4.0    | 234     |
| 101,84       | 17 - 197  |         | 126,25       | 71 · 7·V   |         |
| 102,97       | £ 4 14V   |         | 127,35       | 70 · Y•X   |         |
| 102,01       | 7 4 147   | 222     | 127,37       | A + Y+A    | 235     |
| 103,10       | 1. 4 144  |         | 128,51       | ۱۰ : ۲۰۸   |         |
| 104,26       | 7 4 144   | 223     | 128,62       | 7 6 4 . 4  | 236     |
| 105,28       | T 4 14A   |         | 129,66       | A . Y . 9  |         |
| 106,45       | 18 4 144  |         | 129,89       | 77 . 7.4   | 237     |
| 106,50       | 17 - 194  | 224     | 130,90       | 1 . 71.    |         |
| 107,63       | 2 4 199   |         | 131,99       | ۰. ۲۱۰     |         |
| 107,77       | 18 . 199  | 225     | 131,13       | 14 . 11 .  | 238     |
| 108,78       | 18.199    |         | 132,14       | 14:41.     |         |
| 109,87       | 14 - 199  |         | 133,26       | 7 ( 711    |         |
| 110,98       | •         |         | 134,41       | 1 4 7 1 7  | 239     |
| 110,04       | A . Y     | 226     | 135,51       | 11 6 717   |         |
| 111,14       | 18 6 4    |         | 136,61       | 19: 717    | 240     |
| 112,32       | 7 . 7 . 1 | 227     | 137,70       | 4 ( 714    |         |
| 113,41       | 4 6 7 . 1 |         | 138,86       | 10 . 414   | 241     |
| 114,47       | 7 . 7 . 7 |         | 139,99       | 7 . 718    | ·       |
| 114,54       | 4 . 4.4   | 228     | 140,11       | 1. 418     | 242     |
| 115,59       | 18:4.4    | 1       | 141,23       | 311 241    |         |
| 116,81       | ٧ ، ٢٠٣   | 229     | 141,36       | 7 . 410    | 243     |
| 117,89       | 11:4.4    |         | 142,38       | 1 4 710    |         |
| 118,03       | 4 . 4 . 8 |         | 143,55       | 17 4 710   |         |
| 118,07       | 4. 8      | 230     | 143,59       | 17 . 110   | 244     |
|              |           |         | -            | 117        | '       |

| Latin Vol. 1 | Le Caire    | Oxford  | Latin Vol. 1 | Le Caire    | Oxford  |
|--------------|-------------|---------|--------------|-------------|---------|
| اللاتيني جـ٢ | القاعرة     | اكسفورد | اللاتيني جـ٢ | القاهرة     | اكسفورد |
| 47,68        | 7 ( ) 7 A   |         | 72,37        | Y + 1AY     |         |
| 47,7I        | 1 171       | 190     | 72,44        | 17:14       | 204     |
| 48,75        | 1 1 174     |         | 73,49        | 14:144      |         |
| 49,92        | 18 4 174    |         | 74,63        | 7 - 124     |         |
| 49,95        | 1 - 179     | 191     | 74,71        | 1 1 1 1 1 1 | 205     |
| 50,04        | 1 - 174     |         | 75,79        | 17:11       |         |
| 50,18        | 10 4 179    | 192     | 75,95        | 44 . 184    | 206     |
| 51,20        | 13 - 179    |         | 76,96        | 1 - 148     |         |
| 52,38        | ۸،۱۷۰       |         | 77,13        | 17 - 188    |         |
| 52,44        | 11 : 14.    | 193     | 77,16        | 17 - 188    | 207     |
| 54,71        | 1 ( )()     |         | 78,29        | ۹۷ ، ۲      |         |
| 54,74        | A + 1V1     | 194     | 79,42        | 1 4 1/4     |         |
| 54,80        | T 4 1VY     |         | 78,29        | ٠ ١٨٥       |         |
| 55,84        | • 4 174     |         | 79,42        | 1 4 100     |         |
| 55,95        | 17:177      | 195     | 79:45        | 11 - 100    | 208     |
| 56,98        | 14 . 144    |         | 80,53        | ١٥،١٨٥      |         |
| 57,07        | £ < 1V#     |         | 80,70        | 7 : 187     | 209     |
| 58,25        | 17 : 17#    | 196     | 81,72        | Y 4 1A7     |         |
| 59,33        | 1 171       |         | 82,91        | 7 4 144     | 210     |
| 59,47        | 17 : 17 1   | 197     | 83,02        | 14 11       |         |
| 60,51        | 10:178      | ·       | 84,17        | 7 4 1/1/    | 211     |
| 61,66        | ۸ ، ۱۷۵     |         | 85,31        | 13 ( )      |         |
| 61,70        | 11 4 140    | 198     | 85,41        | 7 1119      | 212     |
| 62,86        | 7. 4 140    |         | 86,48        | 1 4 1/4     |         |
| 62,96        | ٧،١٧٦       | 199     | 87,61        | 17 - 144    |         |
| 63,06        | 17 : 177    |         | 87,64        | 19 : 149    | 213     |
| 64,18        | 11 : 171    |         | 88,76        | 1 . 19.     |         |
| 64,23        | 4 , 100     | 200     | 88,87        | 18:19.      | 214     |
| 65,35        | 1 1 1 1 1 1 |         | 89,94        | 19:19:      |         |
| 66,49        | 4 100       | 201     | 90,09        | 7 - 191     |         |
| 67,66        | 7 ( 174     | İ       | 90,11        | A + 191     | 215     |
| 69,05        | 1 ( ) ( )   | 202     | 91,25        | 14 . 141    |         |
| 70,11        | ٧، ١٨١      |         | 91,38        | 1 4 197     | 216     |
| 70,23        | 17 ( )41    | 203     | 92,41        | 7 4 197     |         |

|   | اللاتيني ج٦ | القامرة   | اكسفورد | اللاتيني ج٦ | القاعرة  | اكسفورد | ĺ |
|---|-------------|-----------|---------|-------------|----------|---------|---|
|   | 1,04        | T:140     |         | 23,05       | * 107    |         |   |
|   | 1,06        | 7 6 1 80  | 163     | 23,09       | Y : 107  | 176     |   |
|   | 2,14        | 9:150     |         | 24,14       | 101107   |         |   |
|   | 2,24        | 17:150    | 164     | 25,28       | 1 1 104  |         |   |
|   | 3,27        | 1 . 1 27  |         | 25,36       | V ' 10V  | 177     |   |
|   | 4,42        | 11:127    |         | 26,47       | 18 ( 107 | .,      |   |
| 1 | 4.49        | 17 . 127  | 165     | 27,63       | 4 , 107  |         |   |
|   | 5,53        | 14 1 187  |         | 27,67       | • 104    | 178     |   |
|   | 6,66        | A 4 1 EV  | ı       | 28,75       | 1 104    |         |   |
|   | 6,74        | 14 - 144  | 166     | 29,89       | 4.4104   |         |   |
|   | 7,82        | 7. 11     |         | 29,93       | 7 109    | 179     |   |
| 1 | 8,93        | A 4 1 &A  |         | 30,03       | V . 104  |         |   |
|   | 8,97        | 11.6 184  | 167     | 31,19       | 17 109   |         |   |
|   | 9,06        | 1 4 1 29  |         | 31,22       | 19 : 109 | 180     |   |
|   | 10,20       | A + 1 E9  |         | 32,34       | 7 : 17.  |         |   |
| ı | 10,21       | 1 : 1 : 1 | 168     | 32,51       | 17:17.   | 181     |   |
| 1 | 11,39       | 1:10.     |         | 33,54       | 18:17.   |         | ĺ |
| 1 | 11,46       | • ( ) • . | 169     | 34,73       | ۸،۱۱۱    |         |   |
| ļ | 12,55       | • ( 101   |         | 34,78       | 17:171   | 182     |   |
|   | 12,62       | 10111     | 170     | 35,94       | 4 . 177  |         |   |
|   | 13,66       | 11 6 101  |         | 35,00       | ۸،۱۳۲    | 183     |   |
|   | 14,82       | 16 107    |         | 36,04       | 1. 4 177 | _       |   |
|   | 14,86       | 17 : 107  | 171     | 37,14       | 1 ( 174  | ,       |   |
|   | 15,97       | 14 104    |         | 38,22       | 7 ( 171  |         |   |
|   | 16,06       | 7 4 104   |         | 39,36       | 18 : 174 | 184     |   |
|   | 16,12       | V ( 104   | 172     | 39,48       | 7 4 17 8 | 185     |   |
|   | 17,18       | 11:104    |         | 40,53       | 1 171    | ,       |   |
|   | 18,33       | 7 . 108   |         | 41,67       | 18:178   |         |   |
|   | 18,35       | 1 101     | 173     | 41,71       | 17:178   | 186     |   |
|   | 19,54       | 10 ( 10 8 |         | 42,86       | V: 170   |         |   |
|   | 19,62       | 1 . 100   | 174     | 42,98       | 18 : 170 | 187     |   |
|   | 20,20       | t ' \00   |         | 44,17       | 18:170   |         |   |
|   | 21,82       | 17 4 100  |         | 44.23       | 10110    | 188     |   |

Latin Vol. 1

Le Caire

Oxford

Latin Vol. 1

Le Caire

Oxford

| Laun VOL I         | Le Caire    | Onlord             | Latte Vol. 1     | Le Caire                             | Oxiora  |
|--------------------|-------------|--------------------|------------------|--------------------------------------|---------|
| اللاتينى جـ١       | القامرة     | <i>اکسفورد</i><br> | اللاتيني جـ١     | القامرة                              | اكسفورد |
| 236,98             | ۸،۱۱٤       |                    | 256,25           | 17 ( ) 70                            |         |
| 236,01             | 11 - 118    | 130                | 257,41           | • ( ) 77                             |         |
| 237,15             | 7 : 110     |                    | 257,48           | 11 - 177                             | 144     |
| 237,29             | 1.4110      | 131                | 258,60           | 14 - 177                             |         |
| 238,31             | Į.          |                    | 258,73           | V 4 1 TV                             | 145     |
| - I                | 11 : 110    |                    | 259,75           | ٧ ، ١٧٧                              |         |
| 239,48             | 1. , 110    |                    | 260,91           | 14 4 144                             | 6       |
| 239,56             | • ( ) ) 7   | 132                | 260,95           | 41 . 144                             | 146     |
| 240,67             | 14:114      |                    | 261,07           | ۸،۱۸۷                                | 7.47    |
| 240,81             | 7 4 117     | 133                | 261,21<br>263,42 | 14 . 144                             | 147     |
| 241,86             | • • • • • • |                    | 263,45           | A 6 179                              | 148     |
| 242,04             | 10 ( )17    | l                  | 264,60           | 1 · · 179                            |         |
| 242,09             | - 1         | 134                | 264,71           | • ( ) ( )                            | 149     |
| 1                  | 14 : 114    | -54                | 265,78           | 4 ( ) **                             |         |
| 243,21             | 4 , 117     |                    | 266,00           | 17 ( 171                             | 150     |
| 243,30             | V ( 11V     | 135                | 266,92           | 14 . 14.                             |         |
| <del>244,</del> 37 | 14 . 114    |                    | 267,12           | 1 ( 141                              |         |
| 245,54             | 7 ( ) 19    | 1                  | 267,25           | 1 - 144                              | 151     |
| 245,57             | A = 119     | 136                | 268,29           | • ( ) 47                             |         |
| 246,69             |             | -                  | 269,47           | 10 ( 147                             | 7.53    |
|                    | 18 ( 114    |                    | 269,48           | 1 < 1 44                             | 152     |
| 246,83             | 1 . 14 .    | 137                | 270,65<br>270,67 | 17 ( 177                             | 153     |
| 247,86             | 4 . 14 .    |                    | 271,79           | 18 : 144                             | •,,,    |
| 248,02             | 14.14.      |                    | 271,84           | 7 ( <b>) 7 (</b><br>7 ( <b>) 7 (</b> | 154     |
| 248,09             | 'A ' 17.    | 138                | 273,10           | 1 ( 140                              | -       |
| 249,18             | 7:171       |                    | 273,14           | 1.140                                | 155     |
| 250,33             | 17 : 171    | 1                  | 274,31           | 17 : 140                             |         |
| 250,34             | 1           | 139                | 274,41           | 11 . 140                             | 156     |
| 1                  | 14, 141     | *39                | 275,47           | 7 4 1 147                            |         |
| 251,50             | 4,144       |                    | 276,64           | 18 6 187                             |         |
| 251,56             | ٧،١٢٢       | 140                | 276,70           | 14.144                               | 157     |
| 252,63             | 11 . 144    |                    | 277,82           | • 6.147                              | 158     |
| 252,76             | 19 ( ) 77   | 141                | 277,97<br>278,04 | 18 ( 1977                            | 1,70    |
| 253,82             | 7 . 174     |                    | 279,24           | 14 6 144                             | 159     |
| 253,88             | 1 171       |                    | 280,43           | r ( 144                              | ,,,     |
| 254,95             | 1:178       |                    | 280,51           | 4 . 174                              | 160     |
| 254,00             |             | 142                | 281,61           | 18 4 199                             |         |
|                    | 17 - 178    |                    | 281,79           | 7 . 12.                              | 161     |
| 255,12             | 4 . 140     |                    | 282,83           | • 6 1 2 .                            |         |
| 255,23             | 14 . 140    | 143                | 283,00           | 7 4 7 27                             | 162     |

Latin Vol. 1 Le Caire Oxford Latin Vol. 1 Le Caire

Oxford

| اللاتيني ج ١ | القاعرة | اكسفورد | اللاتيني جـ١ | القاعرة    | اكسفورد |
|--------------|---------|---------|--------------|------------|---------|
| 188,55       | 1 • · M |         | 211,05       | 1.1.1      |         |
| 189,72       | 17.49   |         | 211,08       | V . 1.1    | 115     |
| 189,74       | 10.49   | 102     | 212,23       | 14.1.1     |         |
| 190,90       | 7 . 9.  |         | 212,34       |            | 116     |
| 190,04       | 14.4.   | 103     | 214,45       | 11 4 1 . Y |         |
| 191,07       | 17.9.   |         | 214,57       | 0 . 1 . 1  | 117     |
| 192,19       | 7.91    |         | 215,62       | V . 1. W   |         |
| 192,33       | 18 49   | 104     | 216,77       | 17 . 1.4   |         |
| 193,38       | 14 . 41 |         | 216,83       | 71 . 1 . 1 | 118     |
| 194,58       | 11:44   | 105     | 217,08       | 10:1.8     | 119     |
| 195,64       | 18 47   | ,       | 218,09       | 17:1.8     |         |
| 196,78       | V . 94  |         | 219,27       | 0 ( ) . 0  |         |
| 196,83       | 11 . 94 | 106     | 219,40       | 17 4 100   | 120     |
| 197,94       | 12 . 44 |         | 220,44       | 10 ( 100   |         |
| 197,09       | A 4 9 E | 107     | 221,64       | V . 1.7    |         |
| 198,11       | A 4 4 E |         | 221,67       | 1.1.7      | 121     |
| 198,19       | 7 . 90  |         | 222,92       | \$ 4 1.4   | 122     |
| 199,24       | 7 . 40  |         | 223,97       | 7.1.4      |         |
| 199,35       | 17:40   | 108     | 224,15       | 14 1 1 1   |         |
| 200,37       | 18 40   |         | 224,19       | 71 4 1.4   | 123     |
| 201,51       | 7 . 47  |         | 225,32       | 7 . 1 . 4  |         |
| 201,57       | 11 49   | 109     | 226,47       | 10 ( 1 . A | 124     |
| 202,67       | 18 49   |         | 227,62       | 2 4 1 . 9  |         |
| 202,81       | • · •v  | 110     | 227,71       | 1 1.4      | 125     |
| 203,83       | • 44    |         | 228,77       | 1841.9     |         |
| 204,97       | 18:47   |         | 229,92       | 1 . 11.    | 126     |
| 204,06       | 71 4 4V | 111     | 229,00       | V . 11.    |         |
| 205,08       | 71 4 4V |         | 230,08       | 17:11.     |         |
| 206,36       | 15 . 44 |         | 231,24       | 7 . 111    |         |
| 207,40       | 7 4 4 4 | 112     | 231,25       | 7.111      | 127     |
| 208,54       | 17 49   | 1       | 232,54       | 7 4 117    | 128     |
| 208,58       | 10 49   | 113     | 233,57       | 11113      |         |
| 209,71       | 1 . 1   |         | 234,73       | 18 4 117   |         |
| 209,85       | 18 . 1  | 114     | 234,80       | A + 117    | 129     |

Oxford | Latin Vol. 1 | Le Caire

Oxford

Latin Vol. I Le Caire

|   | اللاتيني جـ ١   | القاعرة | اکسفورد | اللاتيني جـ١ | القامرة | اكسلورد |
|---|-----------------|---------|---------|--------------|---------|---------|
|   | 140,27          | 18:37   | 73      | 162,48       | 11.74   |         |
|   | 141,39          | 14 . 44 |         | 162,59       | 7 . 78  | 87      |
|   | 141,52          | • • 74  | 74      | 163,63       | VE      | '       |
| İ | 142,58          | 4 . 74  |         | 164,73       | 17. 78  |         |
|   | 143,73          | 1 . 7 £ | 75      | 164,80       | 14 . 48 | 88      |
| İ | 143,74          | 7 . 78  |         | 165,91       | 7 4 70  |         |
|   | 144,90          | 18 . 18 | '       | 165,05       | 17 6 40 | 89      |
| - | 144,96          | 10 6 78 | 76      | 166,06       | 17 - 40 |         |
| 1 | 145,08          | 7 4 70  |         | 168,35       | 17 6 77 | 90      |
| 1 | 146,20          | 16 4 70 |         | 169,01       | 1 4     | 91      |
|   | 146,23          | 17 . 70 | 77      | 169,04       | T - V4  | 1       |
|   | 147,28          | 41 4 70 |         | 170,07       | • · V4  | 1       |
|   | 148,43          | V 4 77  |         | 171,23       | 10 4 74 | 92      |
|   | 148,48          | 1.677   | 78      | 172,28       | ۸٠٧٠    |         |
|   | 149,59          | 17 : 27 |         | I73,44       | ۱۳،۷۰   | 1       |
| 1 | 149,74          | A - 7V  | 79      | t73,50       | 14 . 4. | 93      |
| ı | 150,76          | 4 4 77  | !       | 175,73       | ۸ ، ۱۷  |         |
|   | 151,86          | 17 . 77 |         | 175,74       | 1 4 4 1 | 94      |
| 1 | 151,96          | 1:34    | 80      | 176,87       | 14 : 41 |         |
|   | 152,03          | • • • • |         | 177,00       | \$ ' AY | 95      |
|   | 153,18          | 10 . 24 |         | 177,08       | 8 · AT  |         |
| - | 153,19          | 17 4 74 | 81      | 178,11       | 7 4 7   |         |
|   | 154,27          | 7 4 79  | }       | 178,23       | 10 6 84 | 96      |
|   | 154,32          | r. v.   | 82      | 179,24       | 17 6 84 |         |
| - | 155,39          | V . V.  | 1       | 180,35       | 7 · At  |         |
|   | 156,54          | 17:4.   | 1       | 181,53       | 17 - A£ | 97      |
|   | 1 5 <b>6,60</b> | 7 . 11  | 83      | 182,70       | ۸ ، ۷۰  |         |
| - | 157,70          | 1 . 11  |         | 183,81       | 11 . ٧٠ | 98      |
|   | 1 57,85         | 14.41   | 84      | 184,96       | 7 · A7  |         |
|   | 158,87          | 41 . 11 |         | 184,03       | A . VJ  | 99      |
|   | 159,00          | A . AA  |         | 185,11       | 12. 74  |         |
|   | 159,06          | 14 . 14 | 85      | 186,27       | 7 · AV  |         |
|   | 160,19          | 14 . 44 |         | 186,30       | 1 4 AV  | 100     |
|   | 160,32          | 1.44    | 86      | 187,41       | 1 · W   |         |
|   | 161,34          | 11 . 14 |         | 187,50       | 11.4    | 101     |

Latin Vol. 1 Le Caire Oxford Latin Vol. 1 Le Caire Oxford

|   |             |         |         | ŀ |             |          | Online  |
|---|-------------|---------|---------|---|-------------|----------|---------|
|   | اللاتينىج.١ | القاعرة | اکسفورد |   | اللائيني چ\ | القاهرة  | اكسفورد |
|   | 95,19       | £ - 44  |         |   | 118,01      | 1.07     |         |
|   | 96,34       | 18.99   |         |   | 119,15      | 1        |         |
|   | 96,39       | 14 . 44 | 49      |   | 119,19      | 17 . 04  | 61      |
| 1 | 97.47       | 19: 44  | 1       |   | 120,26      | 14 . 04  |         |
| 1 | 98,56       | 7 . 2.  |         | i | 121,44      | 1 . 07   |         |
|   | 98,61       | 18: 4.  | 50      |   | 121,45      | 10:04    | 62      |
| j | 99,70       |         |         |   | 122,54      | 17.04    |         |
|   | 100,85      | 7 4 21  | 1       |   | 123,64      | Y . 0 %  |         |
| 1 | 100,92      | • ( 1)  | 51      |   | 123,72      | A        | 63      |
| 1 | 100,96      | ٧٠٤١    |         |   | 124,80      | 18:08    |         |
| 1 | 102,12      | 10 ( 2) |         |   | 125,94      | 72 . 01  |         |
| ı | 103,02      | 1 6 40  | 52      |   | 125,98      | 17.08    | 64      |
|   | 103,04      | T ' 10  | , ,-    | П | 126,10      | 1        |         |
| 1 | 104,12      | V . 10  |         |   | 126,21      | 11.00    | 65      |
|   | 105,25      | 10: 60  |         |   | 127,25      | Y        |         |
| ĺ | 105,28      | 1 6 87  |         |   | 128,42      | ٨٠ ٥٦    |         |
|   | 106,41      | 1.6 27  | 53      |   | 128,48      | 17 6 07  | 66      |
| ı | 106,54      | 14 : 27 | 54      |   | 129,58      | 76 3 41  |         |
|   | 107,61      | 77 6 27 | 34      |   | 130,79      | V . av   |         |
|   | 108,78      | 4 6 EV  |         |   | 130,74      | 1        | 67      |
| 1 | 108,80      | ١٠، ٤٧  | 55      |   | 131,85      | 0 · 0A   |         |
| Ì | 109,89      | 17 6 27 |         |   | 132,96      | 11 6 01  |         |
| 1 | 110,00      | £ · £A  |         |   | 132,99      | 18:00    | 68      |
|   | 110,06      | Y 4 &A  | 56      |   | 133,12      | 1 6 09   |         |
| 1 | 111,13      | 11 ° EA |         |   | 133,25      | A 6 09   | 69      |
|   | 111,26      | 19 6 EA |         |   | 134,27      | 4 6 04   |         |
| ١ | 112;31      | 7 4 49  | 57      |   | 135,37      | 10 6 09  |         |
| 1 | 113,40      | • 4. 29 |         |   | 135,54      | V . 1.   | 70      |
|   | 114,48      | 1       | 58      | İ | 136,56      | A 4 %    |         |
|   | 114,50      | 7.0.    |         |   | 137,71      | 14 4 7 • |         |
|   | 115,60      | A       |         |   | 137,76      | Y1 4 7 . | 71      |
|   | 115,70      | 10 6 00 | 59      |   | 138,91      | ٧٠٦١     |         |
|   | 116,75      | 4.01    | İ       |   | 138,04      | 10 ( 7)  | 72      |
|   | 117,86      | 14.01   |         |   | 139,10      | 16 : 41  | 1       |

Latin Vol. 1 Le Caire Oxford Latin Vol. 1 Le Caire

Oxford

|              | 1       | 1       |              |          | 32012          |
|--------------|---------|---------|--------------|----------|----------------|
| اللاتينى جـ١ | القاعرة | اكسفورد | اللاتيني ج ١ | القاهرة  | اکسفورد        |
| 48,78        | ۸،۱۷    |         | 71,01        | 18 4 74  |                |
| 48,82        | 11:14   | 22      | 72,14        | 7 4 79   |                |
| 49,89        | 14 . 14 | 1       | 72,21        | A . Y9   | 36             |
| 50,04        | 1414    | 1       | 73,24        | 4 : 44   |                |
| 50,07        | V . 1A  | 23      | 74,35        | 14 4 44  |                |
| 51,13        | 11 1 14 | 1       | 74,44        | 71 4 79  | 37             |
| 52,29        | 19      |         | 75,46        | 7 c 40.  |                |
| 52,30        | 7 . 19  | 24      | 76,58        | 11 6 14. |                |
| 53,39        | V . 19  |         | 76,66        | 17 6 170 | 38             |
| 54:55        | 17 : 19 |         | 77,67        | ١٧ ، ٣٠  | 1              |
| 54,58        | 14:19   | 25      | 78,77        | ** * **  |                |
| 55,72        | 7.7.    |         | 78,87        | • • ٣1   | 39             |
| 55,82        | 17 . 7. | 26      | 79,94        | 1 191    |                |
| 56,88        | 17 . 4. |         | 80,06        | • ( 44   |                |
| 57,03        | 7 . 71  |         | 80,11        | A + 44   | 40             |
| 57,07        | ۸، ۲۱   | 27      | 81,20        | 17 . 77  |                |
| 58,23        | 7 . 77  |         | 82,32        | 2 · 77   |                |
| 59,29        | V . 44  | 28      | 82,36        | 7 . 44   | 4 <sup>I</sup> |
| 59,37        | 14 . 44 |         | 83,46        | 14.44    |                |
| 60,49        | 1 . 74  |         | 84,62        | £ 4 W£   | 42             |
| 60,51        | 7 . 74  | 29      | 85,78        | 15 . 75  |                |
| 61,64        | 14:44   |         | 85,86        | 7 72     | 43             |
| 62,77        | 19 . 74 | 30      | 86,93        | \$ c 40  |                |
| 63,94        | 1 78    |         | 87,09        | 18 4 70  |                |
| 63,99        | 10 . 71 | 31      | 87,15        | ۱۸ ، ۳۵  | 44             |
| 64,01        | 10:48   | 1       | 88,23        | Y . 197  |                |
| 65,14        | 7 . 40  |         | 89,40        | 2.677    | 45             |
| 65,23        |         | 32      | 90,59        | • • • •  |                |
| 66,27        | 17 4 70 |         | 90,67        | 1.47     | 46             |
| 67,42        | 1 . 77  |         | 91,70        | 17 4 77  |                |
| 67,47        | 1.77    | 33      | 92,81        | 19 6 170 |                |
| 68,57        | t + 4A  |         | 92,89        | • • 44   | 47             |
| 69,71        | 18 . 40 | 34      | 93,94        | V - 4V   |                |
| 70.82        | 1       | 1       | 1 0404       | 12 6 WA  | 1              |

Latin Vol. 1 Le Caire Oxford Latin Vol. 1 Le Caire Oxford

# TABLE DE CONCORDANCE DES EDITIONS DU CAIRE, D'OXFORD (FAZLUL RAHMAN) ET DE LA VERSION LATINE (MIL) Van RIET)

جدول مقابلة صفحات طبعات القاهرة وأكسفور دوالترجمة اللاتينية

| Latin Vol. 1 | Le Caire | Oxford  | Latin Vol. 1  | Le Caire | Oxford  |
|--------------|----------|---------|---------------|----------|---------|
| اللاتيني جـ١ | القاعرة  | اكسفورد | اللاتيني جـ١_ | القاعرة  | اكسفورد |
| 9,04         | 1.1      | 1       | 28,43         | 1.1.     |         |
| 10,13        | • • 1    |         | 28,53         | 18 4 1 . | 12      |
| 10,20        | 18 4 1   | 2       | 29,58         | 14 . 1.  |         |
| 11,23        | 10 6 1   | ļ       | 30,66         | ** . 1 . |         |
| 12,36        | • ( Y    |         | 31,77         | ٧،١١     | 13      |
| 12,45        | 17 4 7   | 3       | 32,86         | 18:11    |         |
| 14,65        | 160      | 4       | 32,95         | 4 11     | 14      |
| 14,69        | 7 ( 0    |         | 33,97         | 71 : 11  |         |
| 15,75        | 760      |         | 34,09         | 7 - 14   |         |
| 16,80        | 4 6 0    |         | 34,18         | 14 . 14  | 15      |
| 16,82        | 1760     | 5       | 35,24         | 17 - 17  |         |
| 17,92        | ١٠٦      |         | 36,43         | • ( ) *  |         |
| 18,05        | 464      |         | 36,46         | ٧،١٣     | 16      |
| 18,09        | 14.4     | 6       | 37,55         | 17 6 14  |         |
| 19,20        | 19.7     |         | 38,69         | 1:18     | 17      |
| 20,31        | £ 4 Y    |         | 38,71         | 7118     |         |
| 20,34        | 144      | 7       | 39,77         | V . 18   |         |
| 21,46        | 14.6     |         | 40,89         | 17:18    | 18      |
| 22,59        | 7 4      | 8       | 41,00         | • 6 10   |         |
| 23,73        | • · X    |         | 42,13         | 18.10    | 19      |
| 23,85        | 18 . 4   | 9       | 42,19         |          |         |
| 24,86        | 17 4 1   | ,       | 43,20         | 14 ( 10  |         |
| 25,00        | 4 . 4    |         | 44,35         | 7 - 17   |         |
| 25,06        | 114      | 10      | 44,38         | 17       | 20      |
| 26,14        | 11 4     |         | 45,42         | 1 . 17   |         |
| 27,29        | ** 4     |         | 46,58         | 14 : 17  |         |
| 27,31        | 78 4     | 11      | 46,62         | 11:17    | 21      |
| 27,35        | 1.1.     |         | 47,69         | 1 - 14   |         |

OXFORD Melli 580 Bodleiana Pock 114 Meshkat 241 116 243 125 Sépehsalar 1438 435 (571 H.) 1439 8331 LONDRES Tabataba's 865 British Museum 1655 (576 H.) LEIDEN 1444 2873 (1972 H.) 1445 (881 H.) 7500

Indian Office 474-477

PRINCETON 861 (972 H.)

### Liste des manuscrits du De Anima du Shifa' existant dans le monde

#### ISTANBUL

| Ahmet III 3261 (677 H.) 3262 (9e s.) 3263 (9e s.) 3445(IIe s.)  Atef 1597  Aya Sofya 2389 (6) 2441 (7e s.) 2442 (671 H.)  Ayyub 883                                                                                                                                                                                         | Razwa 1/872, 873, 875  Sha'ban (Awpaf) 572  Shedid 1748 (879 H.)  Umumi 3969  Université 766 (1060 H.)  Yeni Jamii 770 (888 H.)  771 (885 H.)                                                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Damad 822 (6-7es. H.) 823 (697 H. 825 (837 H.) Feyzullah 1207 1208 (837 H.) Halet 514 (10-11s. H.) Halet 514 (10-11s. H.) 796 (11es. H.) Hekim (Millet) 857 Jarullah 1332 (882 H.) 1333 1424 (694 H.) Köprölü 894 Laleli 2550 Nur Osmaniyya 2708 (10 s.H.) 2709 (894 H.) 2710 (666 H.) 2711 (11 e s.) Ragheb Pasha 866 1461 | LE CAIRE  Azhar 331 (Bekhit 44988).  Dar al-Kotob 262 (1919 A.D.) 675 (1177 H.) 753 (1074 H.) 894  Tal'at 342 402  Taymur 56 140  TEHERAN  Majlis 135 (871 H.) 137  Malak 1041 1110 1243 (880 H.) 1275 2484 |

### Manuscrits utilisés par les différentes éditions

|                                         | Bakosh | Oxford<br>(F. Rahman) | (Anawati-Zayed) Le Caire |
|-----------------------------------------|--------|-----------------------|--------------------------|
| Bodl. Poc. 114 (603 H./1206)            | +      |                       | +                        |
| Bodl. Poc. 116 (603 H./1206)            | +      | +                     | +                        |
| Bodl. Poc. 125 (771/1369)               | +      | Í                     | +                        |
| Brit. Mus. Or. 2873 (1072/1662)         | +      |                       | + +                      |
| Brit. Mus. Or. 7500                     |        | 1                     | +                        |
| Indian Of. Loth 476                     | +      | +                     | +                        |
| Indian Off. Loth 477                    | 1      | +                     | +                        |
| Azhar 331 (Bekhit)                      |        | +                     | +                        |
| Dar al-Kotob 262                        |        | '                     | +                        |
| Dar al-Kotob                            |        | +                     | +                        |
| Damad 822                               | i      | 1 +                   | -+-                      |
| Leiden 1444                             |        | 1 +                   | +                        |
| Ed. Imprimée du Najat (Le Caire)        |        | '+                    | +                        |
| Lithographie de Téhéran                 |        | +                     | +                        |
| Manusc. lat. de Bâle D III 7            |        | +                     | +                        |
| Texte latin de Venise                   |        | +                     | +                        |
| K. al-Shifa' (autre que la psychologie) |        | + +                   | +                        |

# الين سينه



الطبيعيات

٧ \_ النبات

راجعه وقدّم له

الدكتورابراهي ثرمدكور

بقعقبق

الدكتورعبدالحها منتهر سعيث زايد عب القدامة عيل

التقافة والإرشاد القومى المؤسسة المصرية العامة للأليف والأنباء والنشر الداو المصرية للتأليف والترجعة

بمناسَبة الذكرئ لألغية لليشيخ الرئيس

المسساهة الهينة العامة لشنون الطابح الأميرية 1970 - 1970 م

# الفهرس

| منمة  |                                                                                                 |            |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| د - ح | كتور إبراهيم مذكور                                                                              | تصدير للد  |
| ط-ل   | لتور عبد الحلم منتصر                                                                            | مقدمة للدك |
|       | ,-                                                                                              |            |
|       | الفن السابع في النبات                                                                           |            |
|       | من جملة الطبيعيات ، وهو مقالة واحدة                                                             |            |
|       | تشتمل على سبعة فصول                                                                             |            |
| ٣     | لأول – فصل فى تولد النبات واغتذائه وذكره وأنثاه وأصل مزاجه                                      | الفصل      |
| ٨     | الثانى ۔ « فى أعضاء النبات فى أول النشو و بعد ذلك                                               | <b>»</b>   |
| ١٢    | النالث 🗀 « في مبادئ التغذية والتوليد والتولد في النبات                                          | <b>»</b>   |
| 10    | الرابع – « فى حال تولد أجزاء النبات وحال اختلافها واختلاف<br>النبات بحسب البلاد                 | »          |
| ۲١    | الخامس — « في تعريف أحوال السوق والغصون والورق خاصة                                             | »          |
| *7    | السادس ــ « فيما يتولد عن النبات من الثمر والبذور والشوك والصموغ وما يشبهها                     | »          |
| ۳۲    | السابع — « فيه كلام كلى فى أصناف النبات يتبعه الكلام فى أمزجة السابع الأشياء التى لها نفس غاذية | »          |
| 44    | بطلحات                                                                                          | فهرس المص  |

\_\_\_\_

### تصدير

## للدكتور إبراهيم مدكور

ها هي ذه ثمرة أخرى من ثمار عقلية ابن سينا الشاملة وعبقريته الجامعة ، وكأنه لم يدع بابا من أبواب المعرفة في عصره إلا طرقه . وما أشبهه في هـذا بأرسطو ، وربما زاد عليه ، والكتاب الذي بين أيدينا شاهد على ذلك ، فإنه لم يصلنا شيء مما كتبه الفيلسوف اليوناني في النبات ، برغم أنه كانت في اللوقيوم دراسات نباتية . أما كتاب "De Plantia" الذي يعزى إليه ، والذي لم يعرف دراسات نباتية . أما كتاب "De Plantia" الذي يعزى إليه ، والذي لم يعرف إلا عن طريق اللاتينية ، المأخوذة عن العربية ، والمترجمة حديثا في طبعة بيكر إلى اليونانية ، فن المحقق أنه منحول ، وإن اشتمل على آراء أرسطية ومشائية . وأغلب الظن أن أرسطر، أبا التاريخ الطبيعي وعلم الأحياء ، لم يعسن بالنبات كثيرا(۱) .

نشأ ابن سينا ( ١٠٣٧) في العصر الذهبي للعلوم الإسلامية ، ووجد أمامه دراسات نباتية أفاد منها وأخذ عنها . ويرجع بعضها إلى أصل عربي ، مشل "رسالة النبات والشجر " للاصمعي ( ٨٢٨) ، و " كتاب النبات " لأبي حنيفة الدينوري ( ٨٩٥) ، أو إلى أصل مختلط ، مثل "الفلاحة النبطية " لابنوحشية ( ٨٠٠) . وهو كتاب غريب فيه معلومات عن بعض النباتات وأماكن نموها ، مع قدر من الخرافات والاقاصيص ، مستمد في الغالب من أصول سامية ، ثم ترجم فيا ترجم إلى اللغة العربية عن السوريانية . ومنها ما يرجع إلى أصل يوناني ،

G. Sarton, A. History of Science, Cambridge, 1952, t. 1, p. 546 (1)

وفى مقدمته "كتاب النبات" المنحول والذى يرجع أنه من وضع نقولا الدمشتى (القرن الأول ق . م) ، وكتاب "أسباب النبات" لتيوفراسطس ، خايفة أرسطو والنباتى الأول بين اليونان (۱) ، و "كتاب الحشائش" لديسقوريدس (۱) . وأضاف إليها قسطا بن لوقا ( ، ، ) ، أحد كبار المترجمين عن اليونانية والسريانية ، كتابا من وضعه هو " الفلاحة اليونانية " .

والنبات عند ابن سينا أحد أجزاء العلم الطبيعى ، وهو القسم السابع على نحو ما عدّه الفارابي ( ٩٥١ ) فى "إحصاء العلوم "(") . ولذا وقف عليه الفن السابع من طبيعيات " الشفاء " ، وتدارك به ما فات الفلاسفة الإسلاميين الطبيعيين السابقين ، وعلى رأسهم الكندى ( ٨٧٣ ) والرازى ( ٩٢٥ ) .

ويظهر أن النبات لم يدرس فى البداية لذاته ، وإنما قصد إلى تعرّف أسراره السحرية والطبية ، وجمع الأعشاب سابق على الدراسات النباتية فى الحضارات القديمة على اختلافها . وطب أبقراط بوجه خاص ، فى الحضارة اليونانية ، مدين فى قدر منه كما أمده به جامعو الأعشاب من بيانات عن خصائص البذور والجذور . وإذا كان ابن سينا قد عرض للنبات فى " الشفاء " ، فإنه لم يهمله فى " القانون "(أ) ، وآراؤه فى كليهما يكمل بعضها بعضا .

و يحاول فى هذا الجزء الذى نقدّم له أن يعرض ، كعادته ، آراءه فى وضوح ودقة ، وترتيب وتنسيق . يعالج القضايا الكبرى والمسائل الرئيسية ، دون وقوف

<sup>(</sup>١) ابن النديم ، الفهرست ، القاهرة ١٣٤٨ هـ ، ص ٣٥٣ .

<sup>(</sup>۲) الصدر السابق ص ۲۰۵ -- ۴۰۸ ۰

<sup>(</sup>٣) الفارابي ، إحصاء العلوم ، القاهرة ١٩٣١ ، ص ٢٠ .

<sup>(</sup>٤) ابن سينا ، القانون ، القاهرة ١٢٩٤ ه ، ﴿ الكتابِ الثاني في الأدوية المفردة ﴾ •

عند التفاصيل والجزئيات. يقارن دائما بين النبات والحيوان ، ويحاول أن يحدد ذلك الفاصل بين الملكة الحيوانية والمملكة النباتية (۱) . يشرح مبادئ تغذية النبات وتوليده وتولده (۲) ، ويبين أجزاءه من سوق وغصون وورق (۲) ، وما يتولد عنهمن ثمار وبذور (۱) ، ويلخص أصنافه باختصار (۱) . وهو بهذا يعد بحق دراسة في علم النبات العام ، ويلتق في كثير من أبوابه مع أبواب "كتاب النبات" المعزو إلى أرسطو . وكان لهذه الدراسة أثرها في النباتيين المتأخرين ، وخاصة ابن البيطار (۱۲٤۸) ، ونأمل أن يكون في نشرها ما يعين على ربط حلقات تاريخ علم النبات في الإسلام بعضها ببعض .

\* \*

وقل أن يتوفر لتحقيق نص ما توفّر لهذا الجـزء الصغير ، تولّى أمره ثلاثة عالمـان وفيلسوف، هم الدكتور عبد الحليم منتصر والأستاذان سعيد زايد وعبدالله اسماعيل . عاشوا مع ابن سينا ، وألفوا أسلوبه ، وعقلوا على مصادر وثيقة هي :

- (١) مخطوط الأزهر : (ب) ؛ وهامشه : ( بخ ) .
  - (۲) « دار الكتب : (د).
  - (٣) « المتحف البريطاني : (م) .
    - (٤) « داماد الجديدة : (سا) .
- ( ه ) نسخة طهران المطبوعة: (ط ) ؛ وهامشها : (طا ) .

<sup>(</sup>۱) ابن سينا ، الطبيعيات ، (٧) النبات ، القاهرة ١٩٦٤ ، ص ٩ - ١٠ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، ص ١٨ -- ٢٠ •

۲۱ — ۲۷ — ۲۱ ، ۳۱

<sup>(</sup>٤) ابن سينا ، الطبيعيات (٧) النبات ، الفاهرة ١٩٦٤ ، ص ٣٣ -- ٣٧ .

<sup>(</sup>a) المعدر السابق ، ص ۲۸ - 28

بفاء نصهم مستوفيا لوسائل التحقيق العلمى . وحرص الدكتور منتصر على أن يقدّم له بمقدمة مستفيضة ، تلخص أهم ما ورد فيه من آراء ونظريات ، وتربط بعضها ببعض الآراء النباتية الحديثة . والتزموا ما أخذت به لجنة الشفاء من إضافة معجم للمصطلحات ، وهي هنا جدّ نافعة لما تحوى من إشارة أحيانا إلى الأصول اليونانية .

وكل ذلك ولا شك مجهود جدير بالتقدير .

إبراهيم مدكور

### مقدمة

## للدكتور عبد الحليم منتصر

يكون النبات الفن السابع من طبيعيات الشفاء وقد أفرد له ابن سينا مقالة واحدة تشتمل على سبعة فصول . تناول في الفصل الأول منها الكلام في تولد النبات واغتذائه وذكره وأنناه وأصل مزاجه . وفي الفصل الثاني تكلم عن أعضاء النبات في أول نشوئها وما على ذلك من مراحل . أما الفصل الثالث فقد تناول فيه مبادئ التغذية والتوليد والتولد في النبات . وفي الفصل الرابع عالج حال تولد أجزاء النبات وحال اختلافها واختلاف النبات بحسب البلاد . وعرّف في الفصل الخامس أحوال السوق والفصون والورق . وتكلم في الفصل السادس فيا يتولد عن النبات من الثمر والبذور والشوك والصموغ وما يشبهها . أما الفصل السابع والأخير فقد تناول فيه الكلام عن أصناف النبات وعن أمزجة الأشياء التي لها نفس غاذية .

واهتمام ابن سينا بعلم النبات لايقتصر على ما أورده فى كتاب الشفاء .

فلقد تناول دراسة النباتات في كتاب القانون في الفصل الذي سماه "الكتاب التاني في الأدوية المفردة" فقسم الجملة الأولى فيه إلى ست مقالات ، في تعرف أمزجة الأدوية المفردة بالتجربة والقياس وقواها . الخ ، وقسم الجملة الثانية إلى عدة ألواح وقواعد ، وقد ذكر في كل فصل النباتات التي تتخذ منها الأدوية وقليلا من الحيوانات والمعادن التي تستخلص منها عقاقير نافعة ، ونحا في ذكر هذه النباتات منهاجا خاصا ، فكان يذكر المساهية ، وفيها يصف النبات وصفا دقيقا مقارنا هذا النبات بنظائره ، موردا صفاته الأساسية ، من أصل أوجذر أو زهر أو ثمر أو ورق ، مقارنا هذا النبات بنظائره ، موردا صفاته الأساسية ، من أصل أوجذر أو زهر أو ثمر أو ورق ، ناقلا ما ذكره من تقدمه من العلماء أمثال ديسقوريدس أو جالينوس أو غيرهما . ثم يذكر بعد ذلك الاختبار فالطبع والخواص ، والجزء الأول من هذا كله هو ما يهمنا في هذا المقام ، فهو وحده الوصف النباتي المدقيق ، الذي يمكن بوساطته التعرف على النبات وتميزه من غيره . وقد استقصى ابن سينا نسبة كبيرة من النبات المعروفة آنئذ ، وأورد مزاجا من هذه النباتات الشجرية والعشية والزهرية وغير الزهرية ، الفطرية والطحلية ، ذكر الأجناس المختلفة من النبات ، والأنواع المختلفة من النبات ، ثم يتكلم عن المتشابه وغير المتشابه ، كايذكر موطن والأنواع المختلفة من الجنس الواحد ، ثم يتكلم عن المتشابه وغير المتشابه ، كايذكر موطن

النبات والتربة التي ينمو بها إن كانت ملحة أوغير ملحة ، أوكان ينمو على المساء، وافتن في ذكر ألوان الأزهار والثمار جافها وطربها ، والأوراق العريضة أو الضيقة ، كاملة الحافة أو مشرقتها .

وتتميز كتابة ابن سينا في هذا المجال ، بأمانة العالم ، فهو ينسب الرأى لنفسه ، بقوله '' أقول '' أو ينسبه إلى ديسقوريدس أو غيره ، فيقول قال فلان . . وإنه ليتفق مع غيره ، فيبين أوجه الاتفاق أو يختلف معهم في الرأى فيعرض أوجه الخلاف في مهارة وأمانه .

ومن خير ما أورده ابن سيناء الأسماء المختلفة لبعض النباتات ، فهذا يسمى بالإغريقية كذا وذلك يسمى كذا ، كما أورد الأسماء المحلية لبعض النباتات ، فهذا النبات يسمى هنا كذا ، ويسمى هناك باسم آخر ، وهذا النبات يأتى من الهند أو من الصين ، كما فرق بين البستانى أو المنزرع والبرى ، وقال إن الأول أكثر مائية من الثانى . وتكلم ابن سينا عن ظاهرة المسائهة فى الأشجار والنخيل وغيرها ، وذلك بأن تحمل الشجرة سنة حملا نقيلا وسنة حملا خفيفا أو تحمل سنة ولاتحمل سنة أخرى ، وأشار إلى اختلاف الرائحة والطعم فى النبات ، وهما صفتان يتمايز بهما كثير من النباتات فضل لها ابن سينا منذ أكثر من ألف عام ، و يعتمد عليهما فى تمييز كثير من فصائل النبات وأجناسه وأنواعه ، نظرا لوجود مواد كيميائية خاصة ، كما فى نباتات الفصيلة القرنية والخيمية والصليبية وغيرها ، و إذن يكون ابن سينا قد سبق "كارل متز" الذى قال بأهمية والخيمية والصليمة ، فيصف النبات غضا طريا ، و يتكلم عن طوله وغلظه وورقه وشوكه رئيسيين : الأول الطبيعة ، فيصف النبات غضا طريا ، و يتكلم عن طوله وغلظه وورقه وشوكه وزهره وثمره ، مما يتفق وعلم الشكل النباتى الحديث . أما المصدر الثانى ، فهو ما يباع جافا عند العطار بن من أخشاب أو قشور أو ثمار أو أزهار مما يتفق وعلم النبات الصيدلى .

على أن ابن سينا قد تناول فى كتاب الشفاء كثيرا من النظريات والآراء حول تولد النبات، وذكره وأنثاه ، وأصل مزاجه ، فقال إن النبات قد شارك الحيوان فى الأفعال والانفعالات المتعلقة بالفذاء إيرادا على البدن وتوزيعا ، ويكون الغذاء على سبيل جذب الأعضاء منها بالقوة الطبيعية ، ليست عن شهوة جنسية ، وليس له من الغذاء إلا ما ينجذب إليه ، لا عن إرادية كلاعضاء ، فليس هناك شهوة بالحرى إن لم يعط النبات شيئا ، إذ كان لاسبيل له إلا الحرب عن ضار والطاب لنافع ، فكأنه يجعل القول فى عمليات الامتصاص وانتقال العصارة وصعودها ، وتوزيعها على أعضاء النبات المختلفة . ثم يقول ، وأبعد الناس عن الحق ، مب جعل للنبات مع الحياة عقلا وفهما ، فإذا كان التصرف فى الغذاء يسمى حياة حى ، وإن كان من

تسرط الحياة أن يكون مع ذلك إدراك وحركة و إرادية ، فلا يجوز أن يجمل للنبات حياة بوجه من الوجوه ، فهو مع قوله بحياة النبات و إحساسه وانفعالاته ، ينفى عنه العقل والفهم ، فالتصرف في الفذاء يدل على الحياة ولكنه لايدل على الإدراك والإرادة ، و يقول عن الذكورة والأنوثة في النبات فإن عنى عان بالذكر حتما ، من شأنه أن يكون مبدأ من وجه من الوجوه لتحريك مادة من المواد الموجودة ، من مشاركة في النوع أو معسه ، انتهى إلى صورة مثل صورة هذا النوع أو مقار بة له ، لم يبعد أن يكون من النبات الواحد ذكر وأنى ، ولم يبعد أن يكون من النبات الواحد ذكر وأنى . وظاهر من إيراده هذه العبارة أنه يؤمن بظاهرة الذكورة و إن لم يتبين هذه الأعضاء في النبات على نحو من الأنحاء .

وتكلم عن الثمار في النباتات المخلفة ، فقال منها ما له غطاء صلب ، أصلب من الموقى كالجوز واللوز ، ومنها ما هو لين مخلخل ، وعن ترتيب البذور في الثمار ووجود أو عدم وجود حواجز فيها بينها ، يقول والشوك منه شوك أصلى وشوك زور ، والشوك الأصلى كالسلاح للشجرة ور بما كان للزينة ور بما كان لمنفعة تتعلق بالشجرة ، وكثير من الأشجار ، تشوك في حداثتها ثم يسقط الشوك إذا استعيض عنه بالمحاء الصلب ، يقول ، ور بما الناك ما لاشوك له . يقول ، ومن النبات ما هو شجر مطلق وهو القائم على ساقه ، ومنه ما هو حشيش مطلق ، وهو الذي ننبسط ساقه على الأرض ، ومن النبات ما هو بقل مطلق ، وأما الحشائش البقلية ور بما سميت ننبسط ساقه على الأرض ، ومن النبات ما هو بقل مطلق ، وأما الحشائش البقلية ور بما سميت عشبية ، فهو الذي له توريق من أسفله ، والنبات البقلي كثير منه لاساق له متصب ، كالحس والسلق ، وذلك بحسب أغراض الطبيعة ، فإن من النبات ما الغرض الطبيعي في عوده وساقه ، ومنه ما هو في قشره ، ومنه ما هو في قشره ، ومنه ما هو في شعره وورقه .

وتكلم عن توزيع الغذاء فى النبات و بين أعضائه المختلفة ، فقال إن الغذاء يجب أن يكون رطبا حسن القبول للتشكل منه ، ولم يكن بد أن يكون بين الغذاء وبين الجسد من الأشجار جرم أنحف جوهرا يسهل فيه فوذ الغذاء إلى المفتذى ، و يجب أن يمتد فيه جيمه امتداد المنح فى العظام ، ووجب أن يقع فى الوسط ليكون القسمة الصادرة عنه عادلة . وهذه ملاحظات وآداء لها قيمتها رغم أن ما أسماه اللباب قد لايكون له شأن كبير فى توزيع الغذاء ، ويقول إن ما يعظم حجمه و يطول قده فى مدة قصيرة امتنع أن يكون صلبا ، فإن الصلب يحتاج إلى مادة خاصة ومدة طاعة .

وتكلم عن أعضاء النباتات المتشابهة مثل اللهاء والخشب واللباب الذى فى الوسط والأعضاء المركبة مثل الساق والغصن والأصل ( الجذر ) ، وقال لبعض النباتات أشياء شبيهة بالأعضاء الأصلية وليست منها .

وكذلك تكلم عن النبات السيفى أوالساحلى والسبخى والرملى والمائى والجبلى. قال: ومن النبات ما يقبل الوصل بديد للمام يريد التطميم بمختلف وسائله، ية ول والوصل قد يكون بإلحام الموصول بالموصول به ، فيحتاج أن يتلاقى القشران على تماس. ويقول عن الفجل إنه يهضم ولاينهضم ، لأنه لايهضم بجيع أجزائه بل بالحوهر اللطيف الذي فيه ، فإذا تحلل ذلك عنه ، بتى الحوهر الكثيف الذي فيه عاصيا على القوة الماضمة لزجا .

وتكلم ابن سينا عن النباتات المستديمة الخضرة ، وتلك التى تسقط أوراقها فى مواسم معينة. وقد عالج بطريقته الفذة كثيرا من المسائل النباتية ، وحالفه التوفيق فى كثير منها ، وسبق علماء الغرب المحدثين فى بعضها .

رحم الله الشيخ الرئيس بقدر ما أسدى للعلم والإنسانية من أياد وفتوحات خالدة على الزمان .

يسم الله الرحمن الرحيم'''

الفن السابع

فى النبات من جملة الطبيعيات

وهو مقالة واحدة

تشتمل على سبعة فصول

<sup>(</sup>۱) بدم اقد الرحن الرحم : سافطه من د ، سا (۲ – ۵) الفن السابع . . ، م سبعة فصول : كتاب النبات من كتاب الشفاء ب ، م ، الفن السابع من الطبيعيات فى النبات وهو مقالة واحدة تشمل عل سبعة فصول د [ثم تذكر النسخة عناوين الفصول كلها] ؛ الفن السابع من الطبيعيات فى النبات وهو مسبعة فصول سا .

## الفصل الأول ] (١) فصل ف تولد النبات واغتذائه وذكره وأنثاه وأصل مزاجه

أما النبات فقد يشارك الحيوان في الأفعال والانفعالات المتعلقة بالغذاء ، إيرادا على البدن ، وتوزيعا ، وإبافة للفضل ، وتوليدا للبزر المتولد عنه . و يكون جذبه للغسذاء على سبيل جذب الأعضاء منا ، التي تجذب بقوة طبيعية ليست عن شهوة حسية، تخص عضوا عضوا ، كما يخص الجذب عضوا عضوا . وهذه الشهوة هي التي مع تخيل ما ، و إنما يجب عضوا ، كما يخص الجذب عضوا عضوا . وهذه الشهوة هي التي مع تخيل ما ، وإنما يجب أن تكون مثل هذه الشهوة لما له أن يتحرك إلى طلب غذائه وتحصيله كالإنسان والفرس أو ينبسط إليه وينقبض عنه كالصدف في غشائه . وأما ما لاسبيل له إلى تحصيل الغذاء بالكسب التابع للانتقال إليه أو الانبساط إليه على حال، بل ليس له من الغذاء إلا ما يتحل . المكسب التابع للانتقال إليه لا عن إدادته كالأعضاء ، فليس هناك شهوة ، ولا يحتاج هذا إلى فضل قوة فيه .

و بالحرى إن لم يعط النبات حسا ، ولو أعطى لكان معطلا ، إذ كان لاسبيل له إلى الهرب عن ضار ، والطاب لنافع . وأبعد الناس من الحق من جعل لانبات مع الحس عقلا وفهما ، مثل أنكساغورس وأنبادقليس وديمقر يطيس . فإن كان التصرف في الغذاء يسمى ١٥ حياة ، حتى يكون الجسم إذا كان له أن يبق بالاغتذاء كان حيا ، فإذا عجز عن استبقاء شخصه بالغذاء وتسلط عليه المفسد من خارج حتى غير مزاجه وحلل قوته كان ميتا ، فبالحرى أن يقال إن للنبات حياة ، و إن كان من شرط الحياة أن يكون مع ذلك إدراك وحركة ما إرادية ، فلا يجوز أن تجعل للنبات حياة بوجه من الوجوه . وأكثر الخصام في هذا لفظى .

<sup>(</sup>٢) فسل: فسل اب ؟ الفسل الأول د ، ط . (٤) والانفعالات: والانفعال ط. (٥) للبزر: بالبزرب، د ، سا، ط || المتولد: النولد د || للنذاء بالنذاء م . (٧) عضوا (الأولى): ساقطة من د || التي: + تكون سا . (١٠) الانتقال : إلى الانتقال ط || إله (الأولى): ماقطة من سا || أو الانبساط : والانبساط ط || على : في م . (١٢) قوة : قول ط . (١٤) الحسن : حس ط . (١٨) يقال إن : يقال د ، سا، ط ، م || من : ساقطة من د ، سا، ط ، (١٩) ما إرادية : بالإرادة ط .

وأما لفظة الحيوان فتشسبه أن تكون موضوعة لما لل حس وحركة إرادية . فحيائذ تُشَهِّه أن لا بسمى النبات حيوانا البتة .

وقد فرق قوم بين الحي والحبوان فرقا من هذا القبيل . وهذا التفريق بين مفهوم الفظة ذى الحياة ولفظة الحبوان اختلاف لا يعربه أصحاب اللغات . ولما كان النبات ولاحس له ، لم يكن له نوم ولا يقتفة ، إذ كان النوم تعطلا ما للحس ، واليقظة نهوضا ما من الحس ، وأما الذكورة والأنوثة فلةائل أن يقول في النبات ذكر وأننى ، ولقائل أن يمن ذلك ، فإن عنى عان بالذكر جسها من شأنه أن يكون مبدءا بوجه من الوجوه لتحريك مادة من المواد الموجودة في مشاركة في النوع ، أومقار بة إلى صورة مثل صورته في النوع ، أو مقار بة له ، و بالأننى جسها يكون فيه المبدأ المنفط القابل للصورة على النحوالمذكور ، لم يبعد أن يكون النبت الواحد ذكرا وأننى ، ولم يبعد أن يكون النبت الواحد ذكرا وأننى ، فيكون من حيث تتولد فيه الممادة المذكورة أننى ، ومن حيث فيه قوة تصورها ذكرا ، وإن عنى بالذكر لا هذا ، بل الذي من شأنه أن ينفصل عنه بأفعال يتولاها جسم من طريق وتكون الأننى الذي بإزائه ، وهو الذي يقبل هذا ويستودعه . نلا يوجد في النبات ذكر وأنى ، فضلا عن أن يجتمع في شخص واحد .

ولنساع الآن ونضع أن القوة التي تفضل من النبات فضلا يدخل في قوام ما يتولد عنه المثل هي قوة الأنوثة ، وأما القوة التي تتصرف في هذا الفضل بالتصوير فهي قوة الذكورة . وقد تتلاقي القوتان في الحيوان عن افتراق في شخصين تلاقيا في أحد الشخصين، كما يقع عند الحبل ، وربحا تلاقيا وفارقتا بعده الشخصين ، مثل ما يعرض في الطيور إذا كما يقع عند الحبل ، وربحا تلاقيا وفارقتا بعده الشخصين ، مثل ما يعرض في الطيور إذا باضت ، فإن البيضة حينئذ تشتمل على قوة مُولِّدة وعلى قوة قابلة للتصوير والتوليد، ولذلك

<sup>(</sup>١) موضوعة : موضوعا سا الله حسى : جنس سا ، (٣) وهذا : وبهذا د ، ط ؛ ومهل الله وهل م || التفريق : الفريق سا (٥) إذ : إذا د ، سا (٢) من الحس : الحس ط (٧) جسيا : جسيا ما ط (٩) وبالآثئ : والأثثى د || المنفعل : المغصل د ؛ المفصل المغمل سا || القابل : المقابل سا (١٠) لم : ولم ط || يكون (الثانية) : ساقطة ط ؛ + فى النبات م (١١) حيث (الأولى) : + أن ط (١٦) وإن : فإن ط (١٧) عنه : منه د ، سا || هي : هو سا || قوة (الأولى) : القوة ط (١٩) وفاوتنا : وفاوقا د ، سا ، ط ، م (٢٠) مولدة : ساقطة من سا .

ما يتولد فيها الفرخ ويتصور . ويشيه أن يكون حال البزور في النبات هذه الحال ، إلا أن القوتين لا تتلاقيان فيها عن افتراق في شخصين ، بل تحصلان لحا من شخص واحد . والبذر يتولد منه النبات عن مبدأ محرك فيه ، وربح تولد عنه تولدا من غير مدد من خاوج يستد به ، كما ينبت الباقل . وربح احتاج إلى استمداد مدد يستحيل إلى مشاكلة الجزء المنفعل من أجزائه ، وهو الذي يقوم مقام مني الأنثى ، فتمده القوة النفسانية ، وهو الغذاء . وليس والغرس حكمه من البزر حكم نطفة الأنثى، بل حكمه حكم الغذاء . ولا يختلف حكمه عند ابتداء توليد النبات من البزور ، وعند ما يولد ويغنذى ، ولكن حكمه منه حكم الغذاء .

وفي النبات شئ يقوم مقام الرحم والذكر جميعا ، وشئ يقوم مقام البيضة ، فأما الشئ الذى هوكالرحم فالهنات التي توجد في عقد الأغصان والزرع ، وقد توجد أيضا في البنور. وهي أشياء متميزة مر تلقائها تتولد الأغصان في النبات نفسه ، وفي بزر النبات ، أو ١٠ ما يقوم مقام الأغصان ، وليس يجب أن نظن أن تلك الأشياء هي كالمني الذكوري ، بل تلك الأشياء هي كالمني الذكوري ، بل تلك الأشياء عجامع للقوتين جميعا ، فهناك تفعل المولدة في المتولدة فعلها ، وهناك تستحفظ القوتان جميعا ومادتا القوتين ، وهي في النبات كالأرحام المشتملة ، وفي البنور فكأشياء في البيض منها تفيض قوة الوليد والتولد معا ، وذلك أن في البيض مبادئ منها يكون مبدأ انبعاث المقوتين المجتمعتين ، وقد تتميز في الحس عن سائر أجزاء البيض ، وتكون كأنها في البيض رحم ثان ، فكأن البيض غذاء لذلك الرحم ،

و بالجملة فإن هذه الأشياء فى البزور والنبات ما دامت صحيحة موجودة ولدت البزر والنبات ، و إن أصابها آفة لم تولد . وفيها يستحفظ قوة التوليد والتولد . وليس يجب أن نقول التوليد وحده دون التولد ، بل كلا الفعلين يتمان هناك و ينبعثان من هناك . وما كان

<sup>(</sup>۱) الفرخ: القروح سا . (۲) والبدر: فالبدرد ، سا ، ط ، م (٤) الباقل: الباقلاء سا ، ط ؛ المباقل م (۲) البردر: البردد ، سا ، ط ، م الباقلاء سا ، ط ؛ المباقل م (۲) الفرس: المفرس د ، سا (۷) البردد ط (۱۶) یکون: الأعصاب م (۱۰) مقیزة : مثرة م || بزد: بزود ط (۱۶) یکون: ما یکون سا || مبدأ : سا قطة من ب (۱۲) فکان : وکان د ، سا ، ط (۱۷) والبات: وفي البات ط (۱۷) والدت : والدات م (۱۸) تولد : متولد م || والتوالد ؛ والتوالد ب

من الحيوان متمز الأحضاء الآلية لفعل فعل متمز الذكورة والأنوثة ، وكان إنما سولد من فضلة تنفصل عن الذكر والأنثى إلى عضو خاص مرم الأنثى قابل له لم يمكن أن يكون ما سولد من نوعه مثله متصلا به ، لأن الشخص الواحد لا يكل لذلك ، لأن فيــــه مبدأ واحدا. وأما إن كان من الحيوان شئ مداخل الأعضاء، أي ليس لمبدأ حسه عضو مفود، ولغذائه عضو مفرد ، بل ينفذ البعض في البعض ، ولا تتمنز فيه الذكورة من الأنوثة، فليس توليده من الغبر ، بل من أجزائه ، وليس بعض أجزائه أولى أن يحدث فيه مبدأ كون مثله من بعض ، فايس ما سولد عنه يجب أن يكون منفصلا عنه لا غير ، فيجوز في مثل هذا الحيوان أن يبقى بعد البتر . والنبات حكمه حكم هذا الحيوان ، وهو في ذلك أشدكثيرا ، فكذلك ما متولد عن النبات نفسه أغصان بعد أغصان ، كأنها أعضاء بعد أعضاء ، إلا ١٠ أنها متشابهة جدا في ظاهر الأمر . وتتولد فيها مبادئ مختلفة للتوليد في مواضع مختلفة ، نتتولد فيها أغصان كثيرة وأصول كثيرة ، وتعود بعــــد القطع . و إن كان ذلك ليس على ما ظن بعض الناس أنه غير محدود ، بل لذلك حد في القدر والعدد ، وحد في الزمان لا محالة يأخذ بعده في الذبول . فريما ظهر جدا ، وريما لم يظهر الذبول في الحجم لصلابة النبت وامتناع الاجتماع نحو النصغر والذبول على أجزائه ، بل يكون ذبوله في تخلخله لا في ١٥ - تصغره . ولو لم يكن النبات مستعد الشيخص للفناء الذي بعد الذبول الذي بعد الوقوف ، لما كان إلى إحداث البذر حاجة حتى سولد عنه مثله من مسقطه •

على أن من النبات ما فيـــه تميز أعضاء بوجه من الوجوه ، فإذا نطع منه مبدأ عضو مخصوص بطل كالنخل . ويشبه أن يكون من النبات ما يقوم مقام الذكر بأن تكون ملاقاته بوجه من الوجوه معينة على توليد البزر أو الثمرة ، وهذا كالنخل أيضا . ويشبه أن يكون النبات لأجل الحيوانات ؛ والحيوانات الأخرى لأجل الإنسان . ولذلك خلق للنبات .

<sup>(</sup>۱) سَيْر (الأولى) : سَيْرة ط || سَيْر (النانية) : يَمْرَ م ( ۲ ) خاص : خالص سا • || يكن : كن سا ، م (٣) ما يتولد : إنما يتولد م || من : عن سا || شله : مثل د ( ٦ ) بل : ساقطة من م || آن : بأن ط || كون : لكون ط ( ٩ ) بعد (الأولى) : هذا م (١٠) وتتولد : ومتولد م (١٠) الجم : الجسم ط ( ١٤) النبت : المنبت سا ( ١٥) بعد الذبول الذي : ساقطة من د ( ١٦) مثله من : ف د || مسقطه : تسقطه م ( ١٨) جلل : بل د || كالنخل : كالنخل ب ، سا ( ١٩) معية : معينا د ، سا ( ٢٠) الحيوانات (الأولى) : الحيوان د ، سا || للبات : النبات م • ( ١٩)

أحوال بعضها ينفعها فى أنفسها ، مثل كونها ذوات عروق منها تغنذى ، وذوات لحساء بها تتق ، و بعضها لينتفع بها غيرها من الحيوان ، كما ذين بعضها بالترايين ، التى إنما ينتفع بها الحاس لا غير ، وينتفع بها لا المزين ، بل غيره ، مثل النقوش الحسنة والأرابيع الطيبة.

ولما كان التكون بالتصور والتشكل ، والتصور والتشكل لا تنقاد له إلا الرطوبة ، فلابد في التصور الأول من رطوبة ، ولأن قوام المنتذى بالفسندا، على أنه شبيه بالقوة ، والفذاء ينذو بالاتصال ، والاتصال لا يسهل إلا بالرطوبة. وأيضا فلابد في بقاء المتصور من رطوبة ، وذلك لأن المتصل والمتصل به يتشابهان بالفعل إذا صار الغذاء غذاء بالفعل، فبكون الأصل أيضا رطبا في نفسه إذ كان الوارد شهيها به ولم يجو في الحجارى إلا رطبا ، فبكون الأمل أيضا بد من وصهولة السيلان ، لم يكن أيضا بد من رطوبة . ولما كان الطبخ والنسييل والنفريق بالتحليل لا يصدر إلا عن الحار ، لم يكن . م بدللبدن المفتذى من حرارة .

فإذن الحياة النباتية ، و بالجملة النذائية ، تتعلق بالرطوبة والحرارة ، فمزاج كل نبات رطب حار في نفسه ، وهو الغالب عليه ، و إن كان منه ما هو بالقياس إلى أبداننا يابس بارد ، وستكلم في هذا الباب بعض الكلام إذا عرض وقه ، و إذا كانت هدفه الحياة بالرطوبة والحرارة ، فالموت المقابل إنما يعرض لفناء مادة الرطوبة وطفوء الحرارة . وذلك لأن هذه الحياة لجرم رطب وحار ، والرطب الحار يتحلل والمتحلل ينتهى تحمله أو يأتيه بدل ، فالبدل رطب ، فإذا انقطعت مادة الرطوبة وطفئت الحرارة المتعلقة بها على مبيل التغذى ، وعلى نحو ما قبل في مواضع أخرى ، وعلى ما بسطناه كل البسط في كتابنا الكبير في صناعة الطب ، ازم أن يفسد جوهر الذي له هذه الحياة ، فإذن استحالة مزاج مثله إلى برد و يبس ننا ، .

<sup>(</sup>۱) يَفْعَهَا : لَغَمَهَا د | طاء : الحاء د ، سا (۲) بالتزايين : بالتزاين ، مثنايان ط (۲) المزين : المتزين سا (۰) رطوبة : الرطوبة ط (۷) يَشْابِيان : مثنايان ط

<sup>(</sup>١٤) عرض : أعرض م ﴿ (١٥) وطفوه : والطفاء ط .

## [ الفصل الثانى ] (ب) فصل فى أعضاء النبات فى أول النَّشُوّ و بعد ذلك

أنه كما أن للحيوان أعضاء أصلية متشابهة الأجزاء ، وأعضاء صركبة ، وللحيوان أشياء ليست بأعضاء أصلية ، بل توابع للأعضاء ، وكالأعضاء ، قد تحدث وقد تبين مثل الشعر والظفر . وللحيوان فضول تنتفض ، بعضها يجمع إلى منفعة النفض منفعة أخرى كالمنى ، وبعضها يقتصر على المنفعة التي تعقب النفض لا غير كالرمص .

كذلك للنبات أعضاء أصلية متشابهة الأجزاء ، مثل اللحاء والخشب واللباب الذى في الوسط، وأعضاء مركبة مثل الساق والفصن والأصل . وللنبات أشياء شبيهة بالأعضاء الأصلية وليست بها ،كالورق والزهر وكاثمر ، فإنها ليست أعضاء أصلية ، لكنها أجزاء كاليه ، كالشعر والظفر للناس . وأيضا للنبات انتفاض فضل نظير للقسم الأول كالثمار والبزور ، وانتفاض فضل نظير للقسم الثاني كالصموغ والألبان والسيالات .

وليس الثمرة كالبزر ، فإن الثمرة ليس يحتاج إليها في جميع أجزائها ليكون للنبات أعضاء أصلية أو يكون لها توليد ، وأما البزر فإنه يحتاج إليه في جميع أجزائه لا في أن يكون النبات عضو أصلى ، ولكن ليكون له توليد . والثمرة والبزر يشتركان في أنهما أشباه الأعضاء ، ويفارقان المني . فإن المني ليس من أشباه الأعضاء ، ولكن من أشباه

<sup>(</sup>٧) فسل: فصل ب ؛ الفصل الثانى د ، ط (٣) النشو : النشرم ؛ [ نشوت فى بنى فلان رُدِّتُ (نادر) وهو محول من نشأت ، ونشا ينشو لفة فى نشأ ينشأ (اللسان)] (٤) أصلية : صلبة م (٥) تبين : تنثرم (١) وللحيوان : للحيوان م || بعضها : فبعضها د (٧) لاغير ما فقطة من سا || كالرمص : كالمضود ؛ كالرمض سا ، م ؛ [ الرَّمْتُ فى العين : كالفنتَص وهو فلنى تلفظ به (اللسان)] (٨) الذى : التي د (١٠) وكالمثر : والمثر ط (١١) نظير : نظيراد ، سا ؛ نظر م || للقسم : القسم ط (١٠) نظير : نظيرا د ، سا ؛ نظر م || للقسم : القسم ط (٤١) نظير : نظيرا د ، سا ؛ نظر م || للقسم : القسم ط (٤١) الأعضاء الله ن ١٠٠٠ أصلى : ليكون النبات أعضاء أصلية أو يكون لها توليد وأما البزر فإنه يحتاج إليه في حميع أبوائه ليكون النبات أعضاء أصلية م (١٤) الأعضاء : الاعضاء ط .

الأخلاط . والنبات و إن كان متميز الأجزاء ، فإن أجزاءه تذهب في جهاته مما ، وليس كذلك أجزاء الثمرة ولا أجزاء الحيوان .

واعلم أن البزر إذا فعلت فيه القوة المولدة والقوة المتولدة من إصماد أجراء وحدر أجزاء لم يخر أن يقال إن الثقيل يرسب والخفيف يطفو . نقد علمت هذا علما بل ينسب كل شيء منه إلى جهة تحريك النفس، و إن كان الثقيل للإحدار أقبلوا لخفيف للإصماد ه أطوع .

ولم يحسن من ظن أن الشجر الحار المزاج إنما تقل أصوله ويقل غوصها بسبب قالة الثقيل فيه ، كأن الثقيل لوكثر فيه لنفذ فىالأرض نفوذ ثاقب لا يزال يتخلل نحن الأرض. وقال : إن الأشجار الحارة المزاج لا تعرق عروقا كثيرة ، وإن عظمت ، كالصنوبر ، وحذا فساد ظن ، فإن ثقل أجزاء الشيء الأرضي لا ينفذ بها في خلل الأرض ، ولوكان ، كذلك لكانت أشياء من العروق المذكورة إذا لاقت سطح الأرض امتنعت عن النفوذ فيه ، وليس كذلك ، بل العروق تحدث عن توليد من القوى ، وتنفذ عن طاعة من قواها المنفعلة للقوى الفاعلة ، وماكان أرضيا من الأشجار تستجمع فيه عدة من الموجبات لكثرة التعريق . من ذلك أنه أضعف قوى جذب ، فيحتاج إلى تكثير الآلات ، ومن ذلك أنه أحوج إلى امتصاص من خالص الأرض والماء ، فيحتاج إلى التعميق ، ومن ذلك أنه أتقل من الحوائي المزاج والناري إذا قاربه في الجم ، فيحتاج إلى فضل استظهار يأمن به من التزعزع عند المصادمات ، وخصوصا وفي طبعه ما يحطه إلى السقوط ، وأما الأشجار من الحارة فهي مع فقدان هذه العلل شديدة الحاجة إلى اجتذاب الحوائية والنارية في جملة ما تحتصه ليتولد منها ومن امتصاصها الأرضية غذاء أشبه بجوهرها ، فيجب لذلك أن تقرب ما تحتصه ليتولد منها ومن استصاصها الأرضية غذاء أشبه بجوهرها ، فيجب لذلك أن تقرب الموائد من النسم ، ولما كان الحيوان معضودا بالحركة الاختيارية ، وكان تقرب العروق من النسم ، ولما كان الحيوان معضودا بالحركة الاختيارية ، وكان ٢٠ والمنات العروق من النسم ، ولما كان الحيوان معضودا بالحركة الاختيارية ، وكان ٢٠

 <sup>(</sup>٣) الحيوان : الحيواناتب ، ساقطة من (٣) فعلت : فعل ب ، د ، سا ، م (٣ - ٤) وحدر أبوزاه : واحدا وأبوزاه د ، ط ، واتحدار سا (٤) هذا : بهذا ط ، م (٥) منه : عنه د . (٧) الحار : الخارج سا || غوصها : غوصه ط . (٨) التقيل (الأولى) : التنقيل د ، التقال م . (١٣) الفاعلة : الفعالة ب || تستجمع : سيجتمع د ، سا ، م . (١٦) والناري : والناريةب ، د ، سا ، م .
 (٧١) من : ساقطة من د ، سا || الترخزع : الزعازع ط || وخصوصا : خصوصا سا || طبعه : طبعه د || ما يحط م .
 (٢٠) النسم : المنتمم د ، سا ؟ م .

أعضاؤه متميزة الأوضاع ، لم يحتج إلى كثرة الآلات للاغتذاء ، وأما النبات ، فلما كان مركوزا في موضع واحد ، نلو اقتصر فيه على عرق واحد يأتيه الغذاء من جهته ، لكان معرضا لتحلل ، فإنه كان إنما يصل إليه من الغذاء ما يؤديه ذلك العرق وحده ، وكان لا يبعد أن يكون ما يؤديه ذلك العرق بالامتصاص الطبيعي لا بالمضغ والبلع الإوادي قاصرا عن الكفاية ، وخصوصا ، و يحتاج قبل الاهتصاص أو معه إلى إحالة تما إذا قبلها الغذاء صلح حينئذ للتوزيع ، وقبل ذلك إنما هو أرض وماء وما معوما ، أو شيء قريب منهما ، وربما كانت الجمهة التي ينبعث إليها العرق ضعيفة الطعم ، أو قد عرض لها آفة من الآفات، وليس للمرق أن يتخرف عنها اختيارا انحراف الحيوان عن مثلها ، ليستبدل الخصب على وليس للمرق أن يتخرف عنها اختيارا انحراف الحيوان عن مثلها ، ليستبدل الخصب على الجدب ، و يختار السالم من الهنص على المؤوف ، فكثر لذلك عروته ، ليس لأن النبات الحدب ، و يختار السالم من الهنص على المؤوف ، فكثر لذلك عروته ، ليس لأن النبات أن يكون عرق واحد يقوت الأوائل الكثيرة ، أو عروق كثيرة تقوت أولا واحدا، بل السهب فه ما ذكرنا .

ولحذا في الحيوان نظير معلوم ، فإن المعدة لما كان ما يأتبها عن اختيار وعن آلات معدة للاختيار ، صار المنفذ الواحد يكفيها ، وأما الكبد فلما كان امتصاصه للغذاء المبيعيا شبيها بامتصاص النبات، كثرت عروقه، وتشعبت شعبا آخذة في جهات شتى تجتمع إلى ساق واحد ، ومن شأن العرق المنبعث عن الحيثة الرحمية التي في البزر أن يأخذ في جهة، ومن شأن الشعبة النباتية الساقية والفرعية أن تأخذ إلى جهة، وينسلخ البزر متعلقا منهما في طرف ، وذلك لأنه ليس كل البزر هو المبدأ المذكور بل جزء منه ، وسائره كالمادة التي ترسل فيا تنبت قليلاقليلا على سبيل التغذية، كذلك إلى أن يستحكم قوته، ويباغ

<sup>(</sup>٢) يأتيه : فأتيه م (٣) وكان : فكان سا ، ط ، م (٢) وما معهما : ويقبعها د ، (٧) المرق : المروق سا ، ط (٨) عنها : عه د ، سا ، ط ، م || انحراف : كانحراف ط . (٩) المتص : الماص د ؛ الماص سا || المؤوف : ووف د (٩) ليس : وليس ط (١٠) أو يعرض : يسترض د ؛ أو يسترض سا || لعدة : لكل عدة سا ؛ بعده م (١١) تقوت : تعول د ، سا ، م . (٦٢) خلير : خطر م (١٥) شبيها : شبها م || وتشبت : وشبت ب ، د ، ط ، م || شمها : شعو باب ، د ، سا ، م . (١٧) في : من ط . || النهائية : الثانية د ، م ؟ النابة سا ، ط ، || وبنسلم : ويتسلم د ، النابة الثانية د ، م ؟

أن يمتص من الأرض ، كما يتدوج ولد الحيوان من الاغتذاء بدم الطمث من السرة ، إلى أن يكون له أن يغتذى باللبن من انتدى بالإرادة ثم باللبن إلى أن يكون له أن يغتذى با تنقله إليه يده من الأغذية التي تلقط وتجنى وتحصل بالإرادة. فيكون أول ما يغتذى به طبيعيا مطلقا ، والثانى طبيعي التولد إرادى التناول باستمال عضو واحد، والتالث صناعى التولد إرادى التحصيل والتناول معا .

وكذلك المبدأ المولد في النبات يهئ من نفسه أولا عرقا صغيرا يمتص منه مصاصة قليلة منخارج يستمين به على إنشاء الفرع والعرق الذوى النافذ في الأرض، فإنه يكتفى بمعوفة مادة يسيرة رطبة من خارج في تغذية ما يشاء منه فرما وعرقا . وأكثر ما ينفق عليه إنما هو من الموجود في محله، وهو البزر و بعد ذلك فإنه لايزال النبات يزداد امتصاصا من خارج وإرسالا من داخل ، حتى يتوافى فناء المادة التي من داخل وانتعاش القوة المتصة من ١٠ خارج ، فحيئذ يكون حشو البزر قد توزع في التوليد، واستقل الناشيء بالاغتذاء، وتعطل المشاء الذي كان لغرض وقايته ، لا لكونه مادة تعطل المشيمة وما معها ، وتهيأت الشعبة العرقية الصغيرة المسقوط لتعطلها ، كالسرة عند الاستغناء عنها .

## [ الفصل الثالث ] (ج) فصل ف مبادئ التغذية والوليد. والتولّد ف النبات

هذه المبادئ الرحمية التي منها ينهت النبات عن بزره وعن فصنه ، يختلف حالها في الغصن و أثير ر. وذلك لأنه إما في البذر فيكون في أكثر النبات مبدأ توليده وتغذيته هو بعينه مبدأ النولد عنه ، و إما في الغصن فإنه يغتذى بُحزَيه بما يندفع إليه من عروق جملة الشجر لا من هذه المبادئ . وذلك لأن الغصن يحتاج في كونه غصنا إلى أن يكون متصلا بأحد أطرافه من الساق اتصال الشبيه بالشبيه مشاركا له فيا يغتذى منه ، ولا يمكنه أن يكون ملاقيا بالمبادئ التي يتفرع عنه أصلها ، لأنها إنما تتفرع إلى فوق الغصن أيضا ، وتزيد في جميم النبات على سبيل الاردياد في النمو ، وتستمد من تحت على أنه جزء .

وأما البزر فإنه كثىء متميز وغالف الجوهر لجموهر ما ينبت منه ، وليس مما يتم جوهره مما ينبت و زيد فيه على سبيل النمو فإن النبات لا يصير أعظم ببزره، بل بعظم ساقه وأغصانه. فيجوز أن يكون الجزء الذى يغتذى به أولا ، هو الجزء الذى يولده عنه ثانيا فى زمانين ، وأن لا يحتاج إلى مبادئ توليدات للازدياد ليست فى جهة اغتذائه . وأما الفصن والتبات في غيرًع إلى فوق و يغتذى من أسفل ، وذلك له فى زمان واحد ، فيجب أن يفترق أولاه.

ولما كانت المبادئ في البزور بهذه الصفة افتراق أوضاعها بحسب انتراق المصالح ، وكان في بعضها وهو في الأكثر يلي الطرف الأعلى ، لأن أكثر الفرض في البزر التوليد ، وتوليده النفريع ، والتفريع إلى فوق ، نلذلك جعل في الأكثر إلى فوق ، لكنه لم يجعل في الطرف نفسه ، لئلا يعسر امتصاص الغذاء به ، إذ كان الغذاء إنما يأتيه من تحت ؛ في الطرف نفسه ، لئلا يعسر امتصاص الغذاء به ، إذ كان الغذاء إنما يأتيه من تحت ؛

<sup>(</sup>۲) فصل: فصل "ب بالفصل الثالث د ، ط . (٤) عن بزره : غريرية م . (۲) ف : ما نطقة ، نط آ إينندى : يتدى سا الله با على الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با الله با ال

فيها يأتيه من الغذاء أقوى ، مثل الحنطة والشعير . وفي بعضها جعل المبادئ إلى تحت ، إذ كانت الدواعي إلى ذلك أشد ، مثل ما عرض لحبوب الفواكه الكثيرة الحبوب عددًا الصدرتها حجها .

ولما كان البزر ليس الغرض فيه نمو نفسه ، بل نشوء غيره عنه ، لم يحتج إلى أن تكون فيه مبادئ كثيرة ، مراجة النبات المحتاج إلى كثيرة الغروع. وَ في في كل بزر مبدأ واحد ويتولد عنه نبت واحد ، ويتولد في ذلك النبت ، بادئ كثيرة. ولما كان كذلك ، وكانت الطبيعة هديت بتسخير القوة الإلهية إلى تضعيف كل حب ولبه ، لتكون لآفة إذا عرضت لم تغش في الكل كعادتها في أكثر ما يتولد عنها من أعضاء الحيوان ، إلا ما لا سبيل إلى تضعيفه لفساد يعرض عن تضعيفه ، خلقت هذه المبادئ في الحد المشترك، وملتئمة من كل واحد منهما . فإن كان التئام الجزأين ضعيفا كان المبدأ أيضا ملتها من قطمتين التئاما . اعن هذا المبدأ شيء كأن أوله هو لهذا المبدأ . وليس هو بالحقيقة كذلك ، فإن هذا المبدأ عن هذا المبدأ شيء كأن أوله هو لهذا المبدأ . وليس هو بالحقيقة كذلك ، فإن هذا المبدأ هو مكان للتكون والمغتذى للنمو . لكن ما يشتمل عليه من هو مكان للتكون والمغتذى ، لا نفس المتكون والمغتذى للنمو . لكن ما يشتمل عليه من المحدة هو أول متصور، وما يشتمل عليه سائر جوهر البذر والحب هو أول غذاء . والقوتان اللتان فيه تزدادان بالانتعاش والانتشار ، من حيث يصدر عنهما الغذو ، ويبطلان من هو عيث هو التوليد ، ويتعطلان إلى أن يتخلق مَنوي .

هذا هو المشهور الظاهر ، إلا أن الحق هو أن النفس واحدة ، ولها قوى تنبعث عنها بحسب وجود القابل ، وأن هـذه الوجوه كالجزء من النفس التي كانت في الأصل الذي

<sup>(</sup> ٤ ) نمو: هوم || نفسه : غيره سا ( ٦ ) واحلا : واحلة ط ( ٨ ) أكثر : الأكثرط ( ٩ ) لفساد : + ما ط || عن : من ط || وملتمة : وملتامة د (١٠) الجزأين : الحدين د ، سا || أيضا : + ضعفام || استا : ماتاما د (١٠ – ١١) ايضا ١٠٠ المبدأ : ساقطة من سا . (١١) الباقل : الباقلاط || والتكون : وإذا تكون سا ، ط . (١٢) البكون : لتكون م (٢١) المبدأ (الأولى) : نموا سا ، ط ( ١٦) التكون : لتكون م (١٥) المبدأ (الأولى) : نموا سا ، ط ( ١٦) التكون : التكون م المبدأ . المبدأ ين المبدأ من د . ط ، م . (١٧) هو : ساقطة من د .

تولد عنه البزر . و إذا كانت الأنفس النباتية والحيوانية قد تتجزأ بتجزؤ الموضوع، طرماسنعلم، فإذا حصات في البزر كان البزر محلا للقوة الغاذية ، لصلوحها لاستماله ، و إلى أن تتخلق آلة التوليد تكون المولدة غير موجودة بالفحل مولدة، فإذا وجدت الآلة انبعثت المولدة عن تلك النفس الأولى ، التي هي بالحقيقة غاذية ومولدة .

وقد شرحنا هـــذا ف كلامنا في النفس . و يكون نشو ما ينشأ لتحريك الذوة المولدة لا غير ، ولا يكون لحركات الثقل والخفة فيه تأثير ، إلا أن الثقيل يكون أطوع للتحريك إلى أسفل منه للتحريك إلى فوق ، على أنه قــد يتحرك إلى فوق . والخفيف يكون أطوع للتحريك إلى أسفل . ور بما حرك في بعضها الثقيل إلى فوق ، أكثر منه إلى أسفل ، بل ذلك في الأكثر . ور بما حرك في بعضها الخفيف إلى أسفل ، أكثر منه إلى فوق ، على حسب الأوفق لذلك الكائن .

<sup>(</sup>١) بَجْرَرُ : سانطة من د (٢) محلا : علام || تنطق : + له ط ه (٢) بَجْرَرُ : سانطة من د (٢) محلا : علام || والخفة : سانطة من د د د الله يكون : فلا يكون الله إلى فوق : سانطة من ب ، ساله الله يشوك إلى فوق : سانطة من ب ، ساله (٧ ــ ٨) والخفيف . . . فوق : سانطة من ساله (٨) منه : سانطة من م || أنه : + قد د ، ساله حرف : خوق م أ

# [ الفصل الرابع ]

#### (د) فصل

ف حال تولَّد أجزاء النبات وحال اختلافها واختلاف النبات بحسب البلاد

ويتولد أول ما يتولد عن النبات الشجرى أولية بالطبع؛ ليس يجب أن تكون بالزمان أو بالكمال طبقات ثلاث ، تقوم جرمه ، اللب وما يتصل به ، والعود من الخشب وما يشبه وما يتصل به ، وقد يصحب تكوّن ذلك تكوّن الورق ، فإن الورق خلق للوقاية ، وهو في مثل ذلك الوقت أوقى ، إذ الحاجة في مثل ذلك الوقت أوقى ، إذ الحاجة في مثل ذلك الوقت إلى الوقاية أشد ، ولذلك ما يكون حجم الورق في أكثر الأحوال عند ابتداء النشو ، أعظم من حجم الساق . والسبب في ذلك اثنان : أحدهما من جهة الغاية ، والآخر من جهة الفرورة ، أما من جهة الغاية ، فلا نه كلما كان أعظم كان أوقى . ١٠ وأما من جهة الفرورة قلا أن الشيء العظيم القوى يتكون من مواد أيبس وأقل طاعة وأما من جهة الفرورة وقل الشيء العظيم القوى يتكون من مواد أيبس وأقل طاعة للتكون أكثر. وأيضا فإن المستعمل في ابتداء النشو من حاضر المواد ما هو أرطب ، والقوة تدجز عن وأيضا فإن المستعمل في ابتداء النشو من حاضر المواد ما هو أرطب ، والمقوة تدجز عن المتصاص غير الرطب ، فيعرض أن تكون المادة الساقية أقل ، والمدة في جملة تكون المساق أطول ، وتكون المحادة الورقية أكثر ومدتها في التكون أقصر . فلذلك ما يتكون من الورق حينئذ أعظم حجما من الساق ، فيا من شأنه أن تكون ساقه أعظم من ورقه ، من الورق حينئذ أعظم حجما من الساق ، فيا من شأنه أن تكون ساقه أعظم من ورقه ، فكيف فيا يكون حجم ورقه أعظم من ساقه ، كا هو موجود في كثير من النبات .

ولست أعنى بالساق ههنا الساق المنتصب لا غير ، وهو الذى يختص بالشجر ؛ بل أعنى به كل ما هو حامل للورقوالزهر، و إن كان خرعا مضطجعا، كما لكنير من النبات .

<sup>(</sup> ۲ ) فصل : فصل د ب ، م ؛ الفصل الرابع د ، ط ( ۳) حال ( الأولى ) : ساقطة من د ، ساه ( ۲ ) بالكال : بالمكان ط | برمه : جن ط ؛ جن ما نه م ( ١٠ ) الفاية : العتاية م ، | والآخرى د | أما : فأما د | بيهة ( الثانية ) : ساقطة من د . الفرورة : ساقطة من م ، ( ١٠ ) فلا أن : فأن م | | القوى : الذي ساه ( ١١ ) أما من جهة . . ، الضرورة : ساقطة من م ، ( ١٠ ) فلا أن : فأن م | القوى : الذي ساه ( ١٠ ) ومدتها : ومدته د ، سا ، ط ، م ، ( ١٩ ) بل : ساقطة من م ، ( ٢٠ ) هو : ساقطة من ط ،

وأما النبات البقلي نكثير منه لا ساق له منتصب ولا مستند ، إنما هو ورق لا غير وأصل كالحس والمحمّا في والسلق ، وذلك بحسب أغراض للطبيعة تجتمع مع اقتضاء المواد وطاعتها ، ومع مصالح تنضم إلى الأغراض يحتاج إليها في الأغراض . فإن من النبات ما الفرض الطبيعي في عوده وساقه ، ومنه ما هو في أصله ، ومنه ما هو في غصنه ، ومنه ما هو في قشره ، ومنه ماهو في ثمره وورقه ، ومنه ما للطبيعة في كل جزء منه غرض ، أو في بعضه . وإذا وقف الفرض على شيء واحد من هذه الجملة ، وكانت المادة المحتاجة في تكوينه لا يضطر جذبها إلى استصحاب فضل عليها ، وكان تكوين ذلك النبات لا يحوج إلى حدوث أعضاء له غير الغرض ، قنعت الطبيعة بتكوين المقصود . وإلا لم يكن بد من تكون غيره معه ، إما لضر ورة ، وإما لمصلحة .

الله ولما كان الشيء الصلب لا يجد غذاء شبيها به دفعة بلا تدريخ ، لأن الغذاء كما علمت يجب أن يكون رطبا ، حسن القبول للنشكيل ، فبينه و بين الصلب مدة ودرجات ، فلم يكن بد من أن يكون بين الغذاء و بين الخشبية من الأشجار جرم أسخف جوهرا ، يسهل فيه نفوذ الغذاء إلى أجزاء المغتذى ، ووجب أن يمتد في جميعه امتداد المنح في العظام ، ووجب أن يقع في الوسط لتكون القسمة الصادرة عنه عادلة . وهذا هو اللباب الموجود في الأشجار الخشبية .

وأما الأشجار الخرعة الضعيفة القوام المتخلخلة الحجم ، فإنها لا تحوج إلى ذلك . وما كان غرض الطبيعة فيه منه أن يعظم ججمه و يطول قده فى مدة قصيرة ، امتنع أن يكون صلبا . فإن الصلب يحتاج إلى مادة عاصية ومدة طابخة ، والتصرف فى مثلها يحوج إلى طول زمان . فكان غير صاب ، بل متخلخلا رطبا خفيفا . وكل ماكان منها أطول

<sup>(</sup>١) إنما : وإنماط (٢) بحسب: بسبب ط | الطبيعة : الطبيعة ط | اقتضاه : الطبيعة الطبيعة ط | اقتضاه : التضاب ب ، م ، اقتضات ط (٣) إليها : إليهما م ، (٥) في (الثالثة) : من م ، (٧) جذبها ط | تكوين : تكوينها د ، سا ، ط ، م ، (٨) غير : عن م ، (٩) لغيرورة : الفيرورة ط ، (١١) المشكيل : المشكيل ط ، | ودرجات : درجات م ، (١١) جرم : حزم سا ؛ + هو ط | يبهل : ليبهل ط ، (١٩) صلب ، صليب م

<sup>(</sup>۱۲) جمع : حمم سا ؛ به هو هو ۱۱ يميل : بيميل هو . (۱۹) صب : صيب ا از رطبا : رطبا سا .

قامة ، وجب أن يكون أكثر تخلخلا . وكونه كثير التخلخل ، يعرضه للآفات . فلم يفرق تخلخلًا في جميع أجزائه ، بل جعل محيطه قويا ، وجعل في كثير منها بدل التخلخل المفرق خلاء أنبوبى ، ثم دعم ذلك بعقد في الوسط لتجمع بين الجوانب ، ولا يدعها تتبدد إلى التفرق . وكثير منها بلغ بتقوية محيطه وتصليبه وترزينه المبلغ الأقصى ليجمع إلى الخفة الوثاقة . فتكون الخفة للأنبوبية والوثاقة للصلابة ، وهذه كالرماح . وكثير منها ها ضعف عيطه ، حثى أنبوبه بحشو قطني ، كاليراع .

ولا يجب أن يقال : إن الأنبوب إنما يحدث لتثقب عن نفوذ الحار إلى فوق في جوف النبات . والعقد إنما تكون لعصيان من الرطوبة ، وارجحنان يعصى به ما يدفعه إلى فوق فيحبسه . فإنه ليس ذلك كذلك لهذا السبب ، بل للغاية المقصودة ، وإن كان لا بد من حارينفذ فيه ورطوبة تثقل ، فيقف في المجرى ويعقد . ومن شأن ، الأنابيب الفريبة من الأصل والأنابيب القريبة من الطرف الأقصى ، أن يكون ما بين عقدها أقصر ، ويشبه أن يكون الغرض في ذلك . أما في الأنابيب السفلي فأن يكون الحامل أقوى من المحمول ، وأما في الأنابيب العليا فأن يكون الطرف المحتول ، وأما في الأنابيب العليا فأن يكون الطرف المحتول ، وأما في الأنابيب العليا فأن يكون الطرف المحتول ، وأما في الأنابيب العليا فأن يكون الطرف المحتود بلاقة والخراعة مقصودا بالوثاقة ، والوسط مستفن عن كلا الأصرين لتوسطه . ويشبه أن يكون معين الغرض في ذلك ضرورة من الطبيعة ، فإن النذاء الثقيل لا يطبع للصعود جدا ، ها نبيق أكثره في الأسفل . وإذا كان كذلك تقاربت المعاونات للعقد هناك . والقوة لاتكون ثابتة على كمالما في أقصى الطرف ، فيكون له في إصعاده ما يصعده وقفات متقاربة . وهذا بعد ترخيص الغرض في الأصرب .

<sup>(</sup>۱) كثير: بكذيرط || للافات: للافا م. (۲) يفرق: يفترق د، سا جسل: جسله م || محيطه: محتطبة سا . (۳) المفرق: المتفرق ط || تقیدد: تقیدل م . (۵) الا تبو بیة : اللا تبو بیة بالا تبو بیة بالا تبو بیة بالا تبو بیة بالا تبو بیة بالا تبو بیة بالا تبو بیة بالا تبو بیقت باللا تبو بیت بالله تا م . (۸) جوف : حشو سا . التقیب د، سا ، ط ، م . (۸) جوف : حشو سا . (۹) فافه ليس ذلك كذلك : فان ذلك ليس كذلك ط . (۱۰) فيه : ساقطة من د، سا ، ط ، م (۱۶) والخراعة : و بالخراعة د ، سا ، ط ، م . (۱۵) معين : معنى د . (۱۲) فيق : فيق م || المعاونات : المعاونات د ، ط ، م ، و ا ، م ، و المعادنات ط || المعادنات ط || المعادنات ط || المعادنات ط ، المعقدة ب ، ط ، م .

واعلم أن الصلابة تكون لشدة اجتاع اليابس أو جعود الرطب، والرزانة تكون لكثرة الأرضية . وكثرة الأرضية وحدها لا تفعل الصلابة إذا لم يكن فيا بينها اتصال لا تفعل هوائية . ولا يفعل ذلك الاتصال زيادة ثقل كما في الرمل . والصلابة وحدها لا تفعل الرزانة ، كما في الحديد ، بل ربما اجتمع الشيئان معا ، فصلب الشيء ورزن معا ، وذلك اذا كانت الصلابة لشدة اكتناز الأرضية . والأرضية لاتخاسك على الاكتناز ، وخصوصا في المصاعد ، وفي سوق الأشجار وغيرها ، إلا يرطو بة . وذلك من شيئين : أحدهما بأرب يدغم اليابس في الرطب فيجتمع بعضه إلى بعض ، ولولاه لما اجتمع . والثاني أن يلصق البابس باليابس ، فيقيم معه . وأحد الشيئين للحركة المؤدية إلى الاجتماع في المتغذيات ، والثاني للسكون الحافظ للاجتماع . وذلك بأن يتحلل من الرطب الفضل ، في المتغذيات ، والثاني للسكون الحافظ للاجتماع . وذلك بأن يتحلل من الرطب الفضل ، كثرة الأرضية .

وقد غلط من ظن أن الرطوبة سبب للرزانة بالذات ، إنما هو سبب بالعرض ، و إنما سببه بالذات هو اليبس والبرد ، و بالجملة الأرضية . والمثال الذى غلطه في هذا هو حال رزانة ثقل البيضة المصعد عنها إذاصم الإناء ، وخفتها إذا لم يصمم . فظن أن ذلك لاحتباس الرطوبة الكثيرة . وليس السبب في ذلك احتباس الرطوبة الكثيرة ، بل جع الرطوبة التي تكون بقدر اليبوسة . وأما الذي يكشف رأس إنائه ، فإن الرطوبة لا تختنق فيها ، وتجد مخرجا فتنفض كلها و يصحبها من اليابس ما يلزمها فيبق اليابس غير مجتمع بل متبددا ونافضا أيضا ، بمفارقة ما صحب البخار الرطب من الدخان اليابس .

<sup>(</sup> ٢ ) فيا : ما قطة من ط | بينها : بينها د . ( ٤ ) الحديد : الحدود م | ورون : ورون ما م م . ( ٥ ) الأرضية والأرضية : والأرضية ما ؛ يل : عن ط . ( ٧ ) فيجتمع : فيجمع د م ما | | بسفه : بسفها ط . ( ٨ ) وأحد : فأحد د ، ما ( ٩ ) المنفذ يات : المنفرقات د ، ما عا ٤ المتنفيات ط | السكون : السكون ب ، ما ، م | اللاجماع : للاجماع م . ( ١٦ ) بالنات : المنفرق الم لا . ( ١٣ ) والمثال ما | الخطف : فلط ب ، د ، ما ، م ( ٤ ) وضغته د ، ما ، م . ( ٥ ) لاحتباس : الاحتباس م . ( ١٧ ) فخف : فخصى ما ؛ فتقصى ما ؛ فتقصى م ] كلها : كله د ، ما ، م ] و يصحبها : و يصحبه د ، ما ، ما ، م . ( إلا بإنها : يلزمه د ، ما ، م .

والرطوبة الجامعة ربماً كانت دهنية ، وربما كانت مائية ولكن لزجة . أما الدهنية فمثل رطوبة العرص والسرو ، وأما الممائية اللزجة فمشمل رطوبة الساج والدُّلْب . وكل رطوبة دهنية لزجة ، ولا تنعكس .

وقد علمت أن الدهانة كيف تحدث ، وعلمت أن السهب فيها إ-لاح الحار على اليابس بتسخينه ، وتقرير السخونة منه في أجزاء يابسة تخالط دخانية ، ولزوجة تحدث للخليان اليابس في الحار ، يشتد بها الاتحاد وتنفذ فيها الموائية . ولذلك أكثر الأشجار التي بهذه الصفة صُرة تعافها الشرفة والأرضة لبشاعتها . وأما الرطوبة اللزجة التي لا دهنية فيها ، فتلك التي لا يكورن الحار قد فعل فيها هذا الفعل ، ور بما عافت السرفة والأرضة أشجارا مثل هذه لفقدان الدسومة أصلا فانهما إلى الدسم أميل إذا لم يكن شديد المرارة .

ومع ذلك فان الماسك الدهني أقبل للتمفن لحرارته من الماسك المابى اللزج . وأما الماسك المائى الغير الذج ، فإنه معرض لسرعة اليبس ، وذلك معرض لسرعة التمفن . ولذلك فإن الخلاف وما يجرى مجراه سريع الفساد . وقصب الراح ، فإن الماسك فيها من الرطوبة أكثره مائى مع دهنية يسيرة . والبلاد الحارة الرطبة تصلب ما ينهت فيها ، وتروزنه . أما كونها حارة نيعين في جذب القوة الغذاء ، وأما كونها رطبة فيعين في سرعة انجذاب الغذاء الرطب السيال، مستصحبا من الأرضية أكثر نما يستصحبه الذي لا ينفذ ليسه . فإن الغذاء اليابس كثير اليبس والأرضية في جوهره ، فإنه لا ينفذ منه في المنتذى إلا شيء يسير . فالبلاد الحارة الرطبة تحدث في جملة الرطوبة التي في أرضها أرضية كثيرة ، بل يتمكن من جذب الأرضية بإسالة الرطوبة إياها ، ثم تتحال الرطوبة

<sup>(</sup>١) ربما: وربما سا،م. (ه) اليابس: البارد د،سا | تفالط: تفالطه د | ولزوجة: ولزوجة ط. (٢) ولذلك : وكذلك م . (٧) تمافها : تمافه ط | والأرضة : والأرضية د ، م (٩) تمافها : تمافه ط | والأرضة : والأرضية د ، م ا| فإنها : فإنها ب ؛ بأنه د ؛ فإنه سا ، م || الدسم : الاسم ط. (١٠) شديد : شديدة ط (١١) لحرارته : من الحرارة ب ؛ بحرارته ط ؛ سافطة من م || اللزج : والترج م . (١٣) الخلاف: الصفصاف وهو شجر عظام [ لسان المرب ] || بجراه : بجراها ب. (١٥) ما ينهت ط . (١٣) ما ينهت ط . || الغذاء : للغذاء د ، سا ، ط ؛ إليه عظا . (١٦) ما المنه ما ه ، سا ، ط ، الكنير ط .

بتفشية الحرارة و باستغناء القوة النباتية عن كثرتها ، فيما يحتاج إلى تصليبه . وتحتمس هناك يبوسة كثيرة قد جممتها الحرارة جما شديدا بماسك الرطوبة ، كما يفمل في تحجير القراميد. .

ولهذا ما تتكون الأشجار العظيمة الصلبة في البلاد الحارة الرطبة، وقد تكون في البلاد الحارة الرطبة، وقد تكون في البلاد الباردة جدا الشالية ، بسبب الحرارة أيضا والرطوبة . أما الحرارة المحتقنة في الأرض، وأما الرطوبة فلكثرة الأنداء ، وأن لا ناشف لها . ومع ذلك فإن البقاع تختلف في تربية أجزاء الأشجار ، فرب بقمة تصغر فيها ساق شجرة ، وتكبر ثمرتها ، وتعظم أوراقها ، ورب بلاد يكون الأمر فيها بالمكس . وذلك بحسب ما يوجد من المادة ، فر بما كانت المادة الموافقة للشمرة قليلة ، و بالمكس .

 <sup>(</sup>۲) ببوسة : رطوبة د || قد جملتها : قد جعبها ب ، د ، وقد تجمها م || باسك : بمواسك د ، سا . (٤) تنكون ط . (٥) الباردة : الحارة م || أما : رأما سا . ( ١ ) تربية : تربيلها سا . ( ٨ ) فيها : ساقطة من م . ( ٩ ) وبالعكس : + والله المدر نسر إله به سا .

# [ الفصل الخامس ] ( ه ) فصل ف تعريف أحوال السوق والنصون والورق خاصة

ما كان من النبات قوى قوة التوليد والتغذية ، وكان الغرض فيه المحرة ، وكان مائى جوهر المحرة ، أمكن القوة المولدة فيه أن تولد المحرة بسرعة انوته ولكثرة المادة ولطاعتها . ولم يحتج إلى ساق عظيم منصب تكثر فيه مدة لبث المنشوف من الرطوبة ، بل احتاج إلى ساق عسى أن يكون مغيرا المنشوف بسرعة ، ويكون مميزا لمنابت المحار فان أمشال هذه المحمار لا يحسن تعلق كثرة منها عظيمة الأفراد من البذر نفسه ، أو فرع قصير ينبت من البذر نفسه . فمثل هذا النبات يكون ساقه كثير التفرع ، لتكثر منه منابت المحر ، معيفها لقلة الحاجة إلى حبدما المادة فيه ، متخاطها ليسرع نفوذ الغذاء فيه ، منبسطها . وعلى الأرض لعجزه عن الإقلال . وهذا مثل شجرة الحيار والقرع واليطيخ ، فقد على الأرض لعجزة بدل الاعتضاد بالساق تأتى الأغصان المتعلق عا يقرب منها ، وعليت هذه الشجرة بدل الاعتضاد بالساق تأتى الأغصان التعلق عا يقرب منها ، ويشبه أن يكون من النبات ما الحاجة إلى تعجيل إنضاجه أقل ، وإلى تردد الذذاء وين منبت عمره أكثر ، أعظم أسواقا ، وين المتصب والمنبسط كالكرمة . وأن يكون ما الحاجة إلى الأول منه أقل شديدا ، وإلى الثانى أكثر ، الأجل أن محرته وإن كانت رطبة فهى أشد أرضية من العنب ، فضلا عن البطيخ ، فهو أقوى ساقا ، هيث لا ينخط إلى الأرض ، بل ينتصب ، لكنه يكون له أحوال ما سلف ، من شرة بحيث لا ينخط إلى الأرض ، بل ينتصب ، لكنه يكون له أحوال ما سلف ، من شرة

<sup>(</sup>٢) فصل : فصل ه ب ؛ الفصل الخامس د ، ط (٣) الموق : المؤوق د، (٤) قرة : ساقطة من د || النوليد : إوالتولد م (٥) الثمرة (الأولى) : الثمر سا ؛ التحييز م || أ.كن : يكن م || ولطاعتها : وطاعته د ، سا ، م ؛ وطاعتها ط (٦) ساق : [ وردت كلة ساق في ميف المذكر ، والصحيح أنها مؤتنة كا ورد في لمان العرب ] || فيه : فيها د (٧) مغيرا : معندا د ، م ؛ مغير ط || النشوف : المنشرف ط || بميزا لمابت : بميز منابت ب ، من ، م (٨) كثرة : كثيرة ط || قصير : يصير م (١٠) متخلخلها : يتخللها ط ؛ يتخللها طا || منبطها : منبطا ط ، م (١١) لعجزها ب || شجرها ب || شجرة : شجر د || فقد : وقد د ، سا (١٢) الاعتفاد : الإصفاد سا ، م || تاقي : بأي م ، (١٦) رطبة : ساقطة من د || فهو : ومي ط || ساقا : ساقط (١٧) لا يتخط : لا يتحط م || أحوال ماسلف من : من أحوال ماسلف د ، ا

التخلفل ، وانتصاب الساق . و إذا كان شديد القوة متخلفل الجوهر ، أذعن صاقه للانتصاب والاستقامة أكثر من غيره مما هو صلب ثقبل . و إنما كان خشبه متخلفلا ، ليسرع نفوذ الغذاء الرطب فيه . ولاشك أن الجاذب في مثله الحار ، فبالحرى أن يكون ليسرع نفوذ الغذاء الرطب فيه . ولاشك أن الجاذب في مثله الحار ، فبالحرى أن يكون أسبط ، كالحال في شعور أمن جة الناس . ويشبه أن تكون النخلة ، إذ مى على هذه الصفة ، فإنها رطبة الثرة ، ولكن أينس من الكرمة ، وأسخن ، متخلخلة القوام ، حارة . ولأن أمثال النخل والكرم مغارسها الطبيعية غير البلاد الباردة جدا ، فإنها إذا غرست في البلاد الباردة ، وصينت بالكن ، فقد أفيدت مغرسا صناعيا . فإن مغرسها يكون قد غير طبعه بالصناعة والاعتبار ، مصروفا إلى الحكم الطبيعي ، والحكم الطبيعي لا يحوج مثل هذه الشجرة إلى كن شديد بتغليظ الجلد ، فإن الحر مجانس لها ، والبرد يضعف في منارسها الطبيعية . فلهذا يكفيها ن المعام ، منافع ما كان ليفيا سخيفا ، وفي ذلك يمكن لفضولها التي تكثر في خلل تخلخلها ، لسعتها ، وشدة القوة الماذبة فيها من التخلل .

وجملة النرض في اللحاء الوقاية . وأول واق هو الورق . وأما الجلد ، فإنما يستحكم عندما تكثف الساق يسيرا ، و تتفصن الأغصان . وكل شجر كبير الفصن كثيفة قوية ، فإن الرطوبة اللزجة تصون غصنه عن الانكسار ، مما يعرض له من التثنى والناطو . وكل شجرة أنبو بية ، فإن منبت أوراقها وغصونها عند المقد ، وكذلك منبت اللحاء الغشائي الذي يغشيها . وذلك لأن المقدد أولى بأن ينجبس عندها الغذاء النافذ ، وأولى موضع ينصرف عنده الشيء من وجه إلى وجه هو الموضع الذي يعرض له فيه احتباس . وأما أجزاء الجلهة

<sup>(</sup> ٧ ) والاستقامة : المرضى للاستقامة د ؛ والمضى فى الاستقامة سا إ مما : يما د . ( ٣ ) الرطب : ساقطة من م . ( ٤ ) أجعد : أجود م . ( ٥ ) أحبط : أبسطد ، سا ، ط ؛ + لما د ، سا إ ويشه : ويمكن م . ( ٢ ) ولكن : ولكنها ط إ القوام : القوائم م . ( ٧ ) الطبيعية : + في ط إ وصينت : وسترت ط . ( ٨ ) فإن : وإن د || مغرصها : + فلا ط ( ١٠ ) مجانس : يجانس د إ يضعف : ضعف م . ( ١١ ) خلل : حال ط إ تخلفلها : تخلفلها : تخلفلها المنافل التخلفل ط ، م . ( ١١ ) الفرض : التعرض م || الوقاية : ط ؛ يحللها م . ( ١٦ ) التخلل : التعلفل ط ، م . ( ١٣ ) الفرض : التعرض م || الوقاية : الوقاقة م || وأما : فأما ط . ( ٥ ) غضه : نفسه م || والتأطو : ساقطة من سا || عنده ط ||وأولى : مبا كل وجه : ساقطة من سا || عنده ط ||وأولى : وأول م . ( ١٨ ) عنده : عنه د ، سا ، ط ، م || إلى وجه : ساقطة من سا || عنده : عنه د ، سا ، ط ، م || إلى وجه : ساقطة من د .

نفسها ، فكائنها تسدد الشيء إلى مقصد واحد تسديدا متفقا . الهذه العلة ما ينهت النصن الزائد واللحاء والورق من هذه المواضع .

والورق خلق لغرضين : أحدهما الزينة ، وذلك لأجل الشيء الذي خلق له النيات ، أعنى الحيوان . والآخر ، المنفعة وهي لأجل النبات نفسه.وذلك لأنه بني الأجزاء الضعيفة من النبات آفة الحر والبرد ، مثل الأغصان الرطبة إلى أن يستحكم لحاؤها ، ومثل الثمــار ﴿ القريبة المهدبالتفقح عن أكمامها . وليس يكفيها ضرر الحروالبرد فقط ، بل يكفيها ضرر الرياح الناثرة الثمارها ، سفضها لغصونها . وفي كل ورق خياطات تتشعب كالأضلاع عن خط واحد كالصلب ، ليكون عمدة للورق ، وليأتي أجزاء الأوراق غذاؤها من قبلها ، كأنُّها رواضع العروق في الحيوان . ومن الورق ما خياطته تستحيل غصنا ، فيكون لذلك محزز الخشب متشاكل التغصين ، وهذا كالسرو، فيكون وقاية ومبدأ مما . والسبب . . ف ذلك أن المــادة التي يتكون منها الورق في مثله قوية القوام، دسمة دهنية، إذ ليس لمثله من الشجر ثمر يعتد به يصرف إليه خالصة فذائه . وكأن غرضه في غصنه وورقه فيصرف وما يشبه في الطبع جوهره من غصونه . ولهذا ما يقصد في مثله استحفاظ ورقه صيفا وشتاء. وأما الورق الذي هوكالوقاية فيستغني عنه عند نضج الثمر، وأستيكاع الغصن الرطب، فيكون مر فَنَضَه أُولَى من حفظه، وخصوصا إذا كان من الطبيعة عليه معاون، مثل كونه غير مقصود في نفسه، فيكون تولده من فضلة الغذاء ، دون صريحه ، فلا تعتني الطبيعة بإحكام أمره؛ أو كونه مستعرضًا ، ومع الاستعراض غيرازج الرطوبة المــاسكة حارها متلززها ، بل مائيتها وضعيفها في الجرم رقيقها ، فتنفش في تغرية الورق ويفنيه التحليل . وربما

<sup>(</sup>۱) منفقا : ضيفا سا . (١) والآموالمنفعة : والآمرى للفعة ط . (٠) النبات: + من ط . (٦) بالتفقع : بالتفقيع ط ، م . (٨) كالصلب : كالتصلب د || الأوراق : الورق د . (١٠) عرز الخشب : عرزا بخشب سا || النفسين : النفسين ب النفسين د . (١١) التي : ساقطة من ب || دسمة : دسمية ط || لمثله : بمثله د . (١٢) ثمر : ثم د ، م || يصرف : ينصرف م || فلأله : غذائه د . (١٥) التمر : ساوق د ي معاونة ط ، غذائه : غذائه د . (١٥) تولده : توليده سا || فلا تعنى : فلا يغشي م . (١٨) فير : عن د ، م || متاززها : متكروها سا ، م ؛ + يجمعها د ؛ + بجمعها د ؛ + بجمعها د ا م ، (١٩) رقيقها : دقيقها ط || تغرية : تغذية د ، سا ، ط ، م .

كان سبب سقوط الورق مع هذه الأسباب كثرة امتصاص الثمار لرطو بة الشجر ، ولا يفضل للورق فاضل ، فيعرض لها ما يعرض المكثر من الجماع من الصلع السريع .

والورق يستعرض، إما بسبب الطبيعة، وإما بسبب العناية. أما الذي بسبب الطبيعة، فإذا كانت مادته رطبة مائية وقوته قوبة على الإنشاء، وخصوصا إذا لم يكن كثيرا ثقيلا، بل كان أيضا في قوام الشجوة ما يحتمله ، وأما الذي بسبب العناية ، فإذا كانت الثرة كثيرة العدد في موضع واحد ، فيحتاج إلى لحاف واسع كالعنقود من الكرم ، أو كانت كثيرة في فردانيتها عظيمة الحجم كالتيز والأثرج، أو كان خلق الغصن في ابتدائه سريع النشو إلى حجم كبير مـتمرض الورق قبل أن يستوكم كالدلب ، وأكثر ما يستعرض من الورق فإنه يجزز ايستخف ، وائلا يحل عليه عصوف الربح ، بل ينفذ بين خلله ، وليكون المورق فإنه يجزز ايستخف ، وائلا يحل عليه عصوف الربح ، بل ينفذ بين خلله ، وليكون على النصن ، لأن الداق قوى في نفسه ، قوى في لحائه ، فلا يحتاج إلى وقاية ، يحتاج إلى مثلها الفصن ، مثلها الفصن .

وكثير من الأنتجار ينقطع ورقه بعد ظهور ثمرته أجزاء صفارا ، وذلك للتخفيف إذا كانت الثمرة ايست ذاهبة في نضجها إلى الترطيب، بل إلى الاستحكام والتجنيف؛ كالحمص والحنطة ، وبتدارك تخفيف حجمه بكثرته . فإن الكثير إذا تفرق كان أخف محملا من واحد عظم له علاقة واحدة عليها الحمل وحدها .

<sup>(</sup>١) الشجر: الشجرة ط ، م . (٣) العناية ب الغاية ب ، د ، سا . (٤) رطبة : رطبة سا | الإنشاء: الإنشاء سا . (ه) الذي : ساقطة من ب ، د ، سا ، م || العناية : الغنية ب ، د || كانت : كان ب ، م || الثمرة : الثمر ب . (٦) كالمتعود ٠٠ كالمتعودة د ، سا ، م || الكرم : الكرام م . (٧) عظيمة : عظيم ط . (٨) مستعرض : ساقطة من سا || الورق : ساقطة من ب ، د ، سا ، م (٧) عظيمة : عظيم ط . (٨) المستخف : بتسخيف ب || يين: من ط ، ساقطة من ب ، د ، سا ، م (١١) إلى (الثانية ) : ساقطة من م . (١٣) وكثير : فكثير ط . (١٤) الترطيب : التربيب ط ، الرطب م . (١٥) والحنطة : والحنطة د . (١٦) عليا : عليه سا .

إن من الشجر ما يكون لتوريقه وتفريعه نسبة محفوظة فيورق مثلا ثلاثا ثلاثا الربا أربعا وخسا خسا ، مثل النبات المسمى بنطافيلن ؛ فإنه ينبت له دائما من كل عقدة خسة أغصان ، ومل كل غصن خس أوراق ، ومن النبات مالا يحفظ ذلك، ومن النبات ما يورق من غصونه ، ومنه ما يورق من خشبه ، ومنه ما يورق من أصله ، ومنه ما يورق من كل مكان .

•

<sup>(</sup>۱) وتخریمه : وتعریفه ب ، د ، سا ، م ، (۱ — ۲) ثلاثا . . . خسا : ثلاثا ثلاثا أو أوبعا أربعا د ، عسا ، ط و ثلاثا وأوبعا م (۲) بنطافیلن : فطافلون ب ۽ بنطافلين د ۽ بنطافين ط || دائما : ساقطة من سا .

### الفصل السادس ] (و) فصل فها يتولد عن النبات من الثمر والبذور والشوك والصموغ ومايشبهها

إن من ثمار الشجر ما هو مكتوف مثل العنب والتين ، وقشره الأول منفصل عنه ، وكله بارز. ومنه ما هو في غلاف قشرى كالباقل. ومنه ما هو في غلاف غشائى كالحنطة . ومنه ما هو في قشر صدفى كالبلوط . ومنه ما هو ذو عدة قشور كالجوز واللوز . ومنه ما هو سريع النضج جدا . ومنه ما هو أبطأ نضجا . ومنه ما يتكر رحدوث ثمره في السنة مرارا . ومنه ما لنضجه وقت معلوم ، بل ينضج في أوقات شتى ومنه ما يحمل كل سنة . ومنه ما يحمل كل سنة . ومنه ما يحمل كل سنة . ومنه ما يحمل سنة ولا يحمل سنة . ويشبه أن يكون ذلك في الأشياء اليابسة المادة ، فلا تسع مادتها لحمل كل سنة . ومنه ما يحمل سنة شيئا ،

وقد تكلف المتكلفون من إعطاء العلل فى جميع ذلك ، ما لو شئنا لزدنا عليهم فى تنميقها وتلفيقها ، لكنها كلها متمحلة غير مقنعة للحصلين، حتى جعلوا علة ما لا يممر من كار الشجر أو يقل ثمره كونه كبيرا ، وتفرق غذائه فيه ، كأنه ما كان يمكن أن تكون نسبة ما يغتذيه الصغير إلى حجمه، فيكون التوزيع بالسوية ؛ بل يشبه أن تكون الأشجار التي قصد منها خشبها قد بسط لها فى الجم ، والتي قصد منها ثمرتها لم تحتج إلى أن تعظم جدا ، بل عظمت عظا موافقا ، وصرف فضل غذائها إلى الثمار.

<sup>(</sup>٢) فصل: فصل : فصل ب بالفصل السادس د ، ط (٥) وكله : ومحيله د ي وكليه ما ، م || وحت : ومنها ط (٦) وحت وحت : ومنها ط (١) وحت (الثانية ) : ومنها ط (٦) وحت (الأولى والثانية ) : ومنه ط || ذو عدة : في عدة د ، ما (٧) وحت (الأولى والثانية ) : ومنها ط (٨) وحت (الأولى والثانية ) : ومنها ب ، ط ، م || وحت (الأولى) : ومنها ب ، ط ، م || وحت (الثانية ) : ومنها ب ، ط ، م || وحت ما يحل سنة : ساقطة ط || سنة (الثالث ) : أخرى ط . (١٠) خل : الحمل في ما || وحت ، ومنها ط (١١) أو أضعف : وأضعف ما ، م ، (١٠) المحملين : للحمل الاحتى : + لو ما (١٥) إلى (الثانية ) : طل م (١٦) والتي : والذي م (١٧) موافقا : منوافقا م .

وأما إذا كانت شجرتان من نوع واحد، وعرض لإحديهما أن كبرت جدا فهى في الأكثر أقل ثمرا. لأن السهب الذى عظم حجمها صرف المادة إلى خشبتها. لأنه إنما عظم حجمها لأنه لم يأتها من الغذاء ما يوافق لتكون الثمر، بل إنما سمح له المغرس بغذاء يوافق الحشب، ولولا ذلك لكان حجمه لا يعظم، أو لأن القوة تحتاج في صرف الغذاء إلى الثمر إلى أفعال كثيرة وتغيرات متتالية ، ولا يحتاج إلى ذلك كله في صرف الغذاء إلى الحشب . وتكون ، الشجرة التي أممنت في السن قد أخذت قواها في النقصان فتعجز عن التغيرات الثمرية ، ولا تعجز عرب تغيرات الغذاء ، قدر ما يصلح للخشبية فينمو من أجله الحشب . والذي ضربوا به المثل من أن السمين أقل توليدا من القضيف ، فليس لعظم الحجم ، بل لرداءة المزاج .

ولئمار الشجر طعوم مختلفة ، منها طبيعية ، ومنها غير طبيعية أو مقصودة في الطبع ، ١٠ كرارة اللوز . وذلك إما لإفراط كالسبب في مرارة اللوز ، وإما لتقصير كالسبب في حوضة العنب . وقد تصلح هذه الطعوم بأن يعدل المزاج ، وقد تفسد بأن يورد على الشجرة ما يحيل مزاجه . فإنه إذا دهن غصن اللوز ، فيكون ما ينبت عليه من اللوز مرا، كأن الدهنية تهيء الاحتراق ، ويستحقن الحار ، فيحدث مزاج يطرد في جميع ما ينبت من الموضع المدهون . وما كان من الثمر عظيا عظمت معاليقه ، وما كان صغيرا ضعيفا وما خفت معاليقه، وما كان يابس الجوهر يابس الغذاء كثرت الخيوط النافذة فيه ، لأن غذا ، فقت معاليقه وما كان يابس الجوهر يابس الغذاء كثرت الخيوط النافذة فيه ، لأن غذا ، وما كان من بنسه ، فلا يطبع جذب الواحد جملة ، و يطبع التفريق بالامتصاص . وما كان من المؤلف ، وهذا كالجوز واللوز .

<sup>(</sup>۱) لإحديها: لأحدهما د، ساء م || کبرت: کبرب، د، سا، م || فهی : فهو ب، د، سا، م ، (۲) هجمها (الأول): هجمه ب، د، سا، م || خشبتا: خشيته ب، د، سا، م ||هجمها (النانية): هجمه ب، د، سا، م (۳) يأتها : يأته ب، د، سا، م || لتكون : تكون د، سا | الثمر : الثمرة ط (٥) ولا يحتاج : لا يحتاج ط (٦) النبرات : النبيرات سا، (٧) تغيرات : تغيرات ط، م || لخشية : للانته ط || المشب : المشية د، سا ، (٨) المثل من أن : من المثل أن د، سا (١٠) وليمار : ولا تمار ط (١٢) يعدل : يعدله م (٣١) الشجرة : الشجرط || ما يحيل : ما يحتل ط (١٤) ويستحتن : ويسحت م يعدله م (١٤) والمناسب ط، (٥١) وما (الأولى) : ما ب، د، سا، م (١١) فيه : مهم (١٩) فليتاسب : فلتناسب ط،

وأما الاين جدا ، المتخلخل ، فلا نه سريع القبول للافة ، فيحتاج إلى غشاء وثبق ، مثل القعان ، ولذلك ما وزع القعان على غلف شي. وأكثر ما له ثمر كبير وله بذر واحد ، فإن بذره صلب . وما هو متفرق البذر فإنه أقل صلابة . وأكثر ما له بذر ، وهو وطب، فبينه وبين البذروقاية حاجزة . فإن كان اللم صلبا يابسا،فرق بينه و بين النوى و بين الحاجز، ولم يتصل اللحم بالقشر الحاجز، لئلا يمنص رطوبته، وهــذا كالسفرجل. وما لم يكن كذلك ، ألزق الغلاف باللمم ، واللحم بالغلاف ، ليحسن الاتصال . وأكثر الثمار الرطبة طيها أقماع ، وذلك لأنها تحتاج ضرورة إلى تفشى أبخرة ورطو بات ، وتحللها ، وذلك إلى الجهة العالية لها ، فيحتاج أن يكون هناك إما مسام واسعة كما في التفاح والكمثرى ، و إما فضل تخلخل غشاء كما في الرمان . ويحتاج أن يحتاط ، أيضا على المنتفش إما بشيء ١٠ كالظلة لئلا يحل التحليل الهوائي عليها، أو بشيء كالصهام الخشبي ، أو الحجري ، لكثرة ما يتحلل من الأسباب الخارجة يعنف. ومثال الأول ما للرمان ، ومثال الناني ما للتفاح، والغرض فيه أن يقتصر التحليل على دفع الطبيعة بالقدر الكافى . وأما الباذيجان فلصلابة جلده وكنافته وليبوسة لحمه ، لم يحتج إلى ذلك . و بذور الأشجار بعضها مصمتة ، و بعضها ذوات لب . وايس السبب في الإصات ذهاب الغذاء في الجرم ، فإن مثل هـذا الكلام كلام من يتحكم في الطبيعة ؛ بل السبب فيه غرض طبيعي ، وليس يجب أن يكون لا محالة معلوما . و نشبه أن يكون السبب فيه غرض متعلق بما يتولد منه .

وكل بذر ذى لب دهنى ، فإنه محتاط فيه بتغليفه غلافا ثخينا صلبا ، إلى الصدفية والحجرية ما هو ، ليشتد احتقان الحرارة فيه ، فيتمكن من تولد الدهنية. وما كان من هذا الجنس غير محرز في حرز ثخين ، بل إنما عليه غلافه فقط ، وشيء يتصل به ، كأنه جزء

<sup>(</sup>١) فلانه : فإنه ط . (٢) غلف : + بل غلوف د | واكثر : أكثر ب ، سا ، م | الما (الثانية) : ما م م | الما : ممام | أثمر كبير : ثمرة كبيرة د ، سا (٣) وأكثر : أكثر ب ، سا ، م | الما (الثانية) : ما م (٤) فإن : و إن سا (٦) ألزق : الترق د | وأكثر : أكثر ب ، د ، سا ، م (٩) يحتاط : يعاط م | الملتفش : المتنفش سا . (١٠) يحمل : يحتمل م | الكثرة : ليحبس د ؛ ليحبس سا . (١٠) فيه : ساقطة من د (١٠) ولبوسة : و ببوسة ط . (١٥) في : على ب ، سا ، ط ، م | الطبيعة د (١٦) السبب : ساقطة من ط ، م (١٧) دهني : دهين ب ، د ، م | الطبيعة د الطبيعة د (١٦) السبب : ساقطة من ط ، م | الطبيعة د (١٦) الجنس : ساقطة من سا .

منه ، فإن صدفه يكون أصلب مثل الجوز واللوز. وما له إلى غلافه محيط آخر عظيم مقصود بنفسه ليس على أنه كال لغلافه ، لم يحتج الى تصليب غلافه جدا ، مثل السفرجل والتفاح، ور بما أعين بلزوجات تغطى القشر ، و يكون قوامها قواما كافيا . وما كان غلافه أعظم من ذلك ، وحجمه صغير ، فهو إلى ذلك أقل حاجة ، مثل حب البطيخ والقرع ، وكذلك ما هو أرق قشرا أو أشد الثاما بتشره كالحنطة ، وما قشره غليظ فهو كلتبرئ عنه لئلا ه يلتصق به . واللبوب الدسمة بينها و بين القشر الصلب قشر لطيف غرق، لمتدر يح الاتصال .

أحدها ليكون مستقى له يستنقم فيـه ماؤه وخصوصا فيا جرمه أصلب ، فيكون نشفه أبطأ .

والثانى ليكون له متنفش فيه .

والنااث ليكون المبدأ الرحمى الذى نيه كأنه كهف يؤويه ، فإن ذلك يحتاج إلى أن يكون ألطف وأاين يسيرا . وإذا كان متصلا بالصلب جدا ، كان شديد التعرض للانفصال عنه بأدنى سبب صادم ، فحل في حرز ، وكثيرا ما يجعل حرزه لا طولا بل عرضا ، فيكون عليه من الجانبين شبه جناح ، مثل ما على حب الباقلي .

وهــذه المبادئ ربحا كانت في أعالى البذور والحبوب ، إذا كانت توية القوة على ١٥ الجذب للغذاء ، ولا يحوجها الضعف إلى أن تحط عن جهة إليهـا النشو ، وهي الجهة العالية ، فإن لم تكن القوة قوية حدا كانت هذه الميئات في الأوساط ، وهذا في الأثياء

١.

<sup>(</sup>١) يكون : ساقطة من م || غلاف : غلاف د || عظم : يحفظه ما (٢) تعليب : تصابب ، م و كذلك : ساقطة من د ، ما || وكذلك : و ما كان : وكان د || أعظم : عظيا سا (٤) من ذلك : ساقطة من د ، ما || وكذلك : ولذلك ب، سا ، م (٥) أو أشد : وأشد د ، ما ، ط ، م (٢) ياتصون ، يتضرد د ، ما ، ط ؛ يتصون م . || غرق : غرقي ب م (٨) يستقع : ليستقع ط || ماؤه : مادته ط (١٠) ليكون : ليكن د ؛ ليكن سا (١١) يؤويه : يأويه د ، ما (١٣) صادم : صادم ما || بقمل : يجمل م || لاطولا : لا طويلا د ، ط ، م (١٤) عرضا : عريضا د ، ط || لاطولا : لا طويلا د ، ط ، م (١٤) عرضا : عريضا د ، ط || مل : علمه د ، ما || الباقل : الباقلا ما ، ط (١٦) ولا يحوجها : + إلى ط || الضف : المفعف : المفعف م || أن : ساقطة من د || تحط : تخط ط (١٧) توية : + كانت ط || في (الثانية) : من ط ه

التي لا تحوجها جهة الاغتذاء إلى الانحراف عن الموضع الأفضل . وأما إن أحوج ذلك مثل ما في حب السفرجل والتفاح إذ كان ما يحلها مقصودا بنفسه وجاذبا للغذاء إلى ذاته ، فيكون الأصلح لحبه أن ينتذى من تلقاء قوة سبيل الغذاء ، أو يكون أسبق إلى المعين من غيره . فلذلك خلقت هيآتها إلى تحت . وأما إذا كثرت الحبوب في وطه واحد ، ودق الغصن أو الساق ، الم يف باتصال مماص جميع الحبوب به ، وكان في جرم ما يحيط به فضل غذاء ورطوبة ، جملت المحاص إلى جرم ما يحيط به ، كب البطيخ الرق أو انشىء من الأصل شيء شبيه بالعروق . والمشيمة تأتى الحبوب وتتصل بها فتكون ماقية توجهها الطبيعة إليها كلها ، كب البطيخ الآخر ، والقناء ، وغيره . وكثير من البذور تشتمل عل طبيعتين كالمقصودتين ، تكونان متضادتين في الطبيعة ، فيجمل بينهما البذور تشتمل عل طبيعتين كالمقصودتين ، تكونان متضادتين في الطبيعة ، فيجمل بينهما وجعل بينهما غشاء صلب جدا مجاوز الحد ، حتى لا تتباطل المنفعتان . ولهذا فإنه إذا وقيقه أنه إذا أخذ غير مدقوق . ويبلغ من شدة صلابة الجراب الذى سنى دقيقه أنه إذا شرب خرج بحاله ، لم تحله الحرارة النريزية ، ولا برز من باطنه شيء ، وإنما نالت الطبيعة لعابية فقط .

مه وليس كل شجرة تبزر وتحبب فى سنة واحدة ، بلكثير مما أصله قوى عظم ، فينفرة، فيه الغذاء ، يبطؤ إبزاره ويتأخر إلى سنة قابلة مثل البصل ؛ والزهر يكون على البذر ، أو على النبات للوقاية . فمنه ما هو وقاية عن ضرر الربح ، ومنه ما هو وقاية عن ضرد

<sup>(</sup>۱) وأما : فأماب || أحوج : أخرج سا ؛ أحوجت ط (۲) إذ : إذا د ، سا ، م (۲) أو يكون : ويكون ط • (٤) وأما إذا : وإذاب ؛ وأما إذ د ؛ وأما م || كثرت : كثرة م (٥) واحد : ساقطة من م (۷) أشى ه : إنذا، ط || فتكون : ويكون ط (٨) ساقية : ساقها سا ؛ + شبه ط || الطبيعة : الطبيعية ط || كلها كحب : كالحب د ، سا || وكثير : كثير د ، سا ، م (٩) البذور: الزق ط || تشتل : ويشتل م || كالمقصودتين : مقصودتين د ، سا ؛ كالمقصودين م || تكونان: وتكونان د ، - 1 مط || بينهما : لهما ط (١٠) قطونا : القطونا د ، سا ؛ كالمقصودين م (١٠) ويبلغ : وبلغ ط || الجراب : الحرب م || حتى : غتى سا ؛ مثى أم من والإبرز : وما برزسا (١٤) لعابجه : لعابية ط (١٥) وليس : ليس ب ، د ، سا ، م || تبرز د ، سا ، م || تبرز د ، سا ، م || وازهر : الزمر ب ، د ، سا ، م || وازهر : الزمر ب ، د ، سا ، م || وازهر : الزمر ب ، د ، سا ، م || وازهر : الزمر ب ، د ، سا ، م || وازهر : الزمر ب ، د ، سا ، م || وازهر : الزمر ب ، د ، سا ، م || وازهر : الزمر ب ، د ، سا ، م || وازهر : الزمر ب ، د ، سا ، م || وازهر : الزمر ب ، د ، سا ، م || وازهر : الزمر سا ، و ، ا ، م |

الماء في النبات المائى ، كما على التودرى . والشوك منه شوك أصلى ، ومنه شوك زور، والشوك الزور إما أن يكون غصنا فرع فلم يتم تكونه لموز المادة أو لضعف القوة ، وإما أن يكون فضلة ردية غير ملائمة دفعت . والفضول تندفع تارة على نحو ما يكون منها شيء قريب الشبه من الشيء ، كالتؤلول وكالشامة ، وكالفدة ، وذلك إذا كان الفضل قريب جدا من الفذاء ، والقوة جيدة التصرف فيا تفعل ؛ وتارة على نحو غريب فير مناسب اندفاع المخاط . ونظير ذلك في النبات الصموغ والسيالات . أو يشبه أن تكون الفضريل منها ما هي فضول الهضم الأخير الذي يكاد أن يكون جزءا من المفتذى فيندفع حاكيا ذلك الجزء . وهذا الفضل ربما كان عن كفاية ، وربما كان عن قصور وفساد المفرس ، فلا يكون غذاؤه إلا فضلا ، ومن هذه الفضول يتولد الشوك والعقد المارجة عن الطبيعة ، ومنها ما هي فضول الهضم الأول الرطب الذي لم يستوكم ، مثل الصموغ . . .

وأما الشوك الأصلى فكالسلاح الشجرة من الآفات ور بماكان للزينة ، ور بماكان لمنفعة لا تتعلق بالشجر ، كما يكون منها على النخل ، ليكون كالدرج إلى رأسه الشامق . وكثير من الأشجار تشوك في حداثنها ، ثم يسقط الشوك إذا استغنت عنه باللهاء الصلب، ور بما اشتاك ما لا شوك له بسبب مادة تغيرها . والصمغ فضل اللبنية ، واللبنية أول ما يتقوم بالرطوبة . والحار منه هو الذي أفرط فيه الحردفعة ، الذي لوكان الحر معتدلا والمدة أطول كان يكون دهن أو دهنيا . وقد يكون من اللبن ما هو مائي أو نارى ، ومنه ما هو دهني أيضا ، مثل لبن البلسان الذي يعد من الأدهان . ومن الصموغ أيضا ما فيسه دهانة ، مثل السندروس والسيالة التي تسمى الدوادم في بعض الشجر والدمة في الكرمة فضلة المائية .

<sup>(</sup>۱) النودرى : النوذرى ب (۲) الزور : البزورد | | فل يتم تكونه : لم يتم بكونه م (۳) ما : سافطة من د ، ما (٤) الشبه : التشبه ط | | وكالشامة : والشامة ما ، م (۶) المناع على | | أويشبه : ويشبه ما ، ط (۷) الأخير : الآخوم | يكون : يتكون ب ، ما ، م (۹) المغرس : الغرس ط (۱۰) الرطب : الوطب ساه (۱۲) لا تتعلق : يتكون ب ، ما ، م المنات ب ، ما ، م المناك : اشتاك ت د ، ما | تغيره ط | والصنغ : الصنغ ب ، د ، ما ، م (۱۶) اشتاك : المناك ت د ، ما | تغيره ط | والسنغ ب ، د ، ما ، م (۱۶) في المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المنات المن

## [ الفصل السابع ]

### ( ز ) فصل فيه كلام كلى ف أصناف النبات يتبعه الـكلام في أمزجة الأشياء

#### التي لها نفس غاذية

قد ذكرنا منافع أعضاء النبات ، و بق علينا أن نتكام في النبات كلاما كليا . فإن من النبات ما هو شجر مطلق ، وهو القائم على ساقه ؛ ومنه ما هو حشيش مطلق ، وهو الذي تنبسط ساقه على الأرض . ومن النبات ما هو بقل مطلق ، وهو الذي لا ساق له أصلا مثل الحس . ومن النبات ما هو شجر حشيشي ، وهو الذي له ساق متصب وساق منبسط مستند على الأرض أو الذي يغصن ويفرع من أصله مع انتصاب كالقصب مستند على الأرض أو الذي يغصن ويفرع من أصله مع انتصاب كالقصب

وأما الحشائش البقلية، وربما سميت عشبية، فهى التي لها توريق من أسفلها ولها مع ذلك ساق كالملوكية .

ومن النبات ما هو بستانی ، ومنه ما هو بری . وقد يجعل البری بستانيا بالتربية ، فيصير أرطب مزاجا ، ونقول أيضا من النبات ما هو سيفی ، ومنه ما هو سبخی ، ومنه ما هو رملی ، ومنه ما هو مائی ، ومنه ما هو جبل . ومن النبات ما يقبل الوصل بغيره،ومنه ما لا يقبل الوصل . والوصل قد يكون بإلحام الموصول بالموصول به ، فيحتاج أن يتلاقى الفشران على تماس كالاتصال ، لتجذب المائية من القشر في القشر . وقد يكون بإلحام الموصول به في الموصول ، بأن يهندم هيئته في غلاف هيئة ورقه .

10

والنبات المنروس قد يكون منه ما يحتاج إلى أن يغرس من أصله لا محالة ، وقد يكون منه ما يقبل الغرس غصنه الموصول ، لا يتصل بما يبعد عنه جدا . وربما يوصل الشيء بالبعيد منه ، كالعليق ، فإنه يوصل بأشجار شتى ، والبطم والزيتون . ومن النبات ما يستحيل إلى جنس آخر، وذلك مثل النّام يصير نعناها ، والباذو وج إذا صار شاهِ شقرم . وقد اشتغل جماعة من الناس بإبانة طل في النبات متكلفة ، وبعضهم أخذ يلت مس علة هكل خاصية ، حتى حاول أن يبين العلة في أصباغ النقوش واختلاف الأرائيج ، وذلك من محاولة محال ، فإنه ليس شيء من تلك يتبع موجب الطبائع وضرورة الهيولى ، بل يتبع تدبير النفس النباتية وتوزيعها ، وإن كان لا يحصل إلا بتوسط هذه الطبائع ، فإنه لن يسود شيء النفس النباتية وتوزيعها ، وإن كان لا يحصل إلا بتوسط هذه الطبائع ، فإنه لن يسود شيء إلا بالاحتراق أوفوط الجود ، ولن يبيض الشيء إلا للشيء آخر بما قبل طله في موضع آخر .

و إذا وقع منا الإحاطة بعلل ذلك وأسبابه ، علمنا أنه لم يحصل فى النبـات والحيوان ، ، إلا من تلك العلل ، لكن تلك العلل لم تحصل فى مواضعها من النبات بسبب طبيعى ، بل بسبب نفسانى تحصل كل علة فى خبيئة . فالاشتغال إذن بمــا اشتغلوا به فضل .

على أنه لا يمنع أن يكون كثير من هـذه الأحوال جاءت عن ضرورة المـادة وحركة الطبيعة ، لا لغاية . فإن الغاية قد تتبعها أيضا ضرورات . وهذه أشـــياء قد بيناها في مواضع أخرى .

والذى يلزمنا أن نوضح القول فيه الكلام في أمر أمزجة النبات بحسب القياس إلى أبداننا، ليكون مبدء! مَا للطب وما يجرى مجراه .

<sup>(</sup>۱) مه ساقطة من سا (۲) يوصل : وصل د ه سا (۳) التي، : شي ه سا الها بالبيد مه : بالبعد عه ط (٤) النمام : [ النمام نبت طيب الريح ( لمان العرب ) ] | انتاعا : انتماط | والباذووج : والناذورج د ؛ والباذورج سا ، م ؛ [ الباذورج : نبت بطيب الريح ( لمان العرب )] و استفل : استمل م السعفر م : أي « ريحان الملك » ( معجم أساء النبات البلاكتور أحمد عيسي ) ] ( ه ) اشتفل : استمل م استفية : خاصة د ، سا (۷) تلك : ذلك ط (۸) و إن : فإن م | الن : ليس سا المي ه : باحثراق م | الروط : وفرط ب ، ما د . (٩) بالاحتراق : باحثراق ما د ، سا ؛ باحثراق م | الروط : وفرط ب ، ط ، م | الجمود : جمود د ، سا ؛ الجمودة ط | ولن : ولم سا | التي . : ساقطة من ط ، (١١) لكن تصل : ما ما العلل : ساقطة من ط ، م | بسبب : لسبب سا (١٠) تحصل : حصل ب ، د ، سا ، م الحديث : جمله ط | إذن : ساقطة من ط ، م | بسبب : لسبب سا (١٠) بعدانا العلل : عبدانا العلل با .

فقول : قد بان لك مما سلف أن أركان جميع المركبات المعدنية والنباتية والحيوانية هي العناصر الأربعة ، وأنها تمتزج ، فيفعل بعضها في بعض ، حتى تستقوعل تعادل ، أو على غالب فيا بينها، وإذا استقرت على شيء فهو المزاج الحقيق . وأن المزاج إذا حصل في المركب هياه لقبول القوى والكيفيات التي من شأنها أن تكون له . و بينا أن المزاج بالجملة على كم قسم هو ، وأن المزاج المعتدل في الناس ماذا يراد به، وأن المزاج المعتدل في الأنساني إذا لاقاه وفعل فيسه بحرارته الغريزية ماذا يراد به . و بينا أنه يراد به أن البدن الإنساني إذا لاقاه وفعل فيسه بحرارته الغريزية لم يعد فيؤثر في بدن الإنسان تبريدا أو تسخينا أو ترطيبا أو تبييسا فوق الذي في الإنسان ، لسنا نعني أن مزاجه مثل مزاج الإنسان ، فإن مزاج الإنسان لا يكون إلا للإنسان .

و إذا تذكرت ذلك ، فاعلم أن المزاج على نومين : مزاج أول ، ومزاج ثان . فالمزاج الأول هو أول مزاج يحدث عن المناصر . والمزاج الثاني هو المزاج الذي يحدث عن أشياء لما في أنفسها مزاج ، كثل مزاج الأدوية المركبة ، ومزاج الترياق . فإن لكل دواء مفرد من أدوية الترياق مزاج الخصه . ثم اذا اختاطت وتركبت ، حتى تتخمر به ، ويتحد لحامزاج ، حصل مزاج ثان . وهذا المزاج الثاني ليس انما يكون كله عن الصناعة ، بل قد يكون عن الطبيعة أيضا ، فإن اللبن بالحقيقة ممتزج عن مائية وجبنية وسمنية ، وكل واحد من هذه الثلاثة غير بسيط في الطبع، بل هو أيضا ممتزج وله مزاج يخصه . لكن هذا المزاج الثاني في اللبن هو من فعل الطبعة لا من فعل الصناعة ، فهو بخلاف الترياق .

والمزاج الثانى قد يكون على وجهين : إما مزاج قوى ، وإما مزاج سلس ، والمزاج القوى مثل أن يكون كل واحد من البسيطين اتحد بالآخر اتحادا يعسر تفريقه ، ولو على حرارة النار ، مثل جرم الذهب ، فإن المزاج بين رطبه و يابسه قد باغ مبلغا تعجز النارية

<sup>(</sup>۱) أن: ساقطة من ب، د || أركان : أن كان سا ؛ كان م (۲) وأنها : ويأنها و به م ب، ما ، م (۲) أرمل : وعل ب، د ، م || بينها : بينهما د ، سا ، ط ، م (٤) أد عل اد ، سا ، ط ، م (٥) الناس : الإنسان ط (٢) وبينا : وقد بينا ط ، (٩) و إذا : فإذا د ، سا ، ط (١٠) مزاج : امتزاج د ، ط ، م || من(الأولى) : ساقطة من م (١١) في : من سا || الأدوية : أدوية ط (١٢) وتركبت : فتركبت سا (١٣) ثان : + وثان د (٤١) فإن اللبن ط (١٥) فير : عن م (١٦) فهو : وهو ط (١٧) والمزاج : فالمزاج د ، سا (١٨) بالآخر : بالأبزاء ب ، د ، سا ، ط .

<sup>(</sup>١٩) الذهب: الزيب م ٠

عن التفريق بينهما، بل إذا سبلت المائية لتصعدها الحرارة ، تشبثت بجيم أجزامًا أجزاء الأرضية ، فلم تقدر على تصعيدها وتحليلها لإرساب الأرضية إياها ، كما تقدر على مثله فالخشب ، بل فالرصاص والآنك فإذا كان من المزاج ما استحكامه هذا الاستحكام ، فلايبعد أن يكون من المزاج الناني ما تمجز الحرارة الغريزية التي فينا عن تفريق بسائطه . وما كان هكذا فهو المزاج الموثق . فإن كان معتدلا بيّ في جميع البدن إلى أن يحيل الحر • صورته و يفسده معتدلا فيحدثه معتدلاً • وماكان ماثلاً إلى غلبة ، بني في البدن على غلبته إلى أن تفسد صورته ؛ و بالجملة إنمـا يصدر عنه فعل واحد . وأما إذا لم يكن المزاج موتقا، بل رخوا سلسا مجيبا إلى الانفصال ، فقد يجوز أن يفترق عند فعل طبيعتنا فيه ، وتترايل بسائطه ، التي لَمَا المزاج الأول بعضها عن بعض ، وتكون مختلفة القوى، فيفعل بعضها فعلا ويفعلالآخر ضده. فإذا قال\لأطباء إن دواه كذا قوته موكبة من قوى متضادة ، فلا يجبأن ﴿ ١٥ فهموا هم أنفسهم ، ولا أنت عنهم ، أن جزءا واحدا يمل حرارة و برودة ، يفعل كل واحد منهما بانفراده كالمتميزن . فإن هذا لا يمكن ، بل هما في جزأين منه مختلفين هو مركب منهما . وأيضا لا يجب أن نظن إن غير ذلك الجنس من الأدوية ليس مركبا من قوى متضادة ، فإن جميع الأدوية مركبة من قوى متضادة ، بل يجب أن يفهم من ذلك أثهم يعنون أنه بالفعل ذو قوى متضادة أو بقوة قريبة من الفعل ، لأن منه أجزاء مختلفة لم ١٠٠ يفعل بعضها في بعض فعلا تاما يجعل الكل متشابهة الفوة ، ولا تلازمت واتحدت ، حتى إذا حصل بعضها في جزء عضو ، ازم أن يحصل الآخر معه ، لأنه إذا كانت متشابهة القوة ، لم يختلف فعلها في البدن البتة . وإن كانت متلازمة الأجزاء ومختلفة القوى ، جاز أن يختلف أيضا تأثيرها في البدن ؛ بلكان إذا حصل جرء من بسيطها في عضو ، وافقه

<sup>(</sup>۱) سيلت: سلت ط || لتصداها: لتصيد ط ؛ لتصيدها م (۲) تصيدها: تصداها ط (٤) التي: ساقطة من د ، سا || عن : عل م (٥) إلى: إلام (٢) و يضده: فيضده د || المعدلا فيصدته معدلا : معدلا ب ، سا ، م ، فيصدته معدلا ط || بسق . . . . . غلبه : ساقطة من ط || خلبته : ظية م (٧) وأما إذا: وإذا ط (٨) إلى : أن م . (١٢) مته : ساقطة من م (١٤) متاب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب المناب

ما يلازمه من البسيط الآخر ، فحصل منهما الفعل والأثر الذى يؤدى إليه فعلاهما فى جميع أجزاء ذلك العضو على السواء . إذ كل واحد من أجزائه معه عائق من تمام فعله ، متمكن منه ، اللهم إلا أن يكون جزء عضـــو قابلا عن أحد البسيطين دون الآخر ، أو الطبيعة تستعمل أحدهما وترفض الآخر .

وقد يكون هذا كثيرا ، ولكن لابد من دلالة على أن امتراجها بحيث يقبل التميز بتأثير الحرارة فيها ، و إن لم تترايل . فالأدوية المفردة ، التي نذكر أن لهاقوى متضادة ، هي هذه التي ليس فيها ذلك الامتراج الكلي . فن هذه ما هو أقوى امتراجا ، فلا يقدر الطبيخ والنسل على التفريق بين قواها ، مثل البابونج الذي فيه قوة محللة وقوة قابضة إذا طبيخ في الضادات لم تفارقه القوتان ، ومنه ما يقدر الطبيخ على التفريق بينهما ، مثل الكرنب ، فإن جوهره مترج من مادة أرضية قابضة ، ومن مادة لطبيفة جلاءة بورقية ، فإذا طبيخ في الماء تحلل الجوهر البورق الجالى منه في الماء ، و بتي الجوهر الأرضى الة ابض ، فصار ماؤه مسملا وجرمه قابضا ، وكذلك الدجاج ، وكذلك الثوم ، فإن فيه قوة جلاءة عرقة ، ورطوبة ثقيلة ، والطبيخ يفرق بنهما ، وكذلك البصل والفجل وغيره ، ولذلك فيل : إن النجل يهضم ولا ينهضم ؟ لأنه يهضم لا يجيع أجزائه ، بل بالجوهر اللطيف فيل : إن النجل ذلك عنه ، بق الجوهر الكثيف الذي فيه عاصيا على القوة الهاضمة الذي فيه ؛ فإذا تحلل ذلك عنه ، بق الجوهر الكثيف الذي فيه عاصيا على القوة الهاضمة الذي فيه ؛ وذلك الجوهر الآخر يقطم اللزوجة ،

ومن هذا الباب ما يقدر النسل على التفريق بين جوهريه ، مثل الهنسدبا وكثير من البقول ، فإن جوهرها مركب من مادة أرضية مائية باردة كثيرة ، ومن مادة الطيفة قليلة ، فيكون تبريدها بالمادة الأولى وتفتيحها السدد ، وتنفيذها أكثره بالمادة الأخرى ،

<sup>(</sup>۱) منها: بينهما سا (۳) الآخر: الأبتزاء ط (ه) امتزاجها : امتزاجها ط التميز : التميز د، سا | قالأدوية : الأدوية | التميز : التميز د، سا | قالأدوية : الأدوية (۷) الكلى : الثانى طا (۱۰) من : عن ط (۱۱) البورق : + في م | الجالى : الجائى ط | الفالى : الجائى ط المنانى ط (۱۲) وكذلك المدس : ساقطة من سا (۱۵) فإذا ، ، فيه : ساقطة من ط ، (۱۲) وكذلك د (۱۷) المندبا : الهندباء ط ؛ الهندى م (۱۹) أكثره : أكثر د ، ط ، م ؛ ساقطة من سا ،

و يكون جل هذه المحادة اللطيفة منبسطة على سطحها ، قد تصعدت إليه وانفرشت عليه ، فإذا غسلت تحالت في الحماء ، ولم يبق منها شي " يعتد به ، ولهذا نهى عن غسلها شرها وطبا . ولهذا السبب كثير من الأدوية إذا تناولها الإنسان بردت تبريدا شديدا ، وإذا ضُمد بها فربما صُمد بها حالت مثلا ، كالكزبرة فإنها إذا تنوولت اشتد تبريدها ، وإذا ضمد بها فربما حالت منل الخنازير ، وخصوصا مخلوطة بالسويق وذلك لأنها مركبة من جوهرارضى ومائى شديد التبريد ، ومن جوهر لطيف محلل ، فإذا تنوولت أقبلت الحرارة الغريزية ، ملئلت عنها الجوهر اللطيف ، بل ولم تكن كثيرة المقدار فتؤثر في المزاج أثرا ، بل تفشت ونفذت ، ويق الجوهر المبرد منه غاية في التبريد . وأما إذا ضمد بها فيشبه أن يكون الجوهر الأرضى لا ينفذ في المسام ، فلا يفعل فيها أثرا البتة ، والجوهر اللطيف النارى يتفذ فيها وينضج ، فإذا استصحبت شيئا من الجوهر الباود نفع في الردع وقهر الحرارة الغريبة . . . وهذا قريب مما قيل من إحراق البصل ضمادا ، والسلامة منه مطعوما ، إذ جمل إحدى وهذا قريب مما قيل من إحراق البصل ضمادا ، والسلامة منه مطعوما ، إذ جمل إحدى الملل فيه قريبة من هذا ، فيجب أن يكون هذا المنى معلوما .

ومن الأشياء النباتية مايشبه أن يكون فيه جوهران متجاوران من غير امتزاج البتة . فن ذلك ما هو ظاهر للحس كأجزاء الأترج ، ومنه ما هو أخفى ، فإن بذر قطونا يشبه أن يكون قشره وما على قشره قوى النبريد ، والدقيق الذى فيه قوى التسخين ، حتى يكاد ما أن يكون دواء محرا أو مقرحا ، وقشره كالحجاب الحاجز بينهما . وإن شرب غير مدقوق لم يُمكّن صلابة بجرمه من أن تُنفذ قوة دقية ه في باطنه ، بل فعل بظاهره ولعايه وإن دُق

ظهر دقیقه. فعسی أن یکون الذی یقال من أنه سم ، إنما هو بسبب ظهور دقیقه وحشوه. ویشبه أن یکون تفجیر المدقوق منه للجراحات وتفجیج الصحیح منه إیاها ، وردمه لها بهذا السبب .

وهذا المقدار كاف في إعطائنا هذا الأصل ولنختم كلامنا في النبات ، فإنا إن اشتغلنا و غواص جزئياته وأفعاله ، نكونكأنا قد نزلنا إلى صناعة جزئية .

<sup>(</sup>١) ظهر دقيقه : ساقطة من د ٠

<sup>(</sup>٧) تفجر: تفجر | وتفجيج: وتفتح د ؟ وتفتيح ط | مه : منها م ( ٣) بهذا : فهذا م ( ٤) المقدار: القدر الله النات: + هها سا | فإنا إن : فإن ط ( ٥ ) بهزئيا تموأضاله: بحراياتها وأضالها د ، سا ، ط ، م | نكون : نكن ط | بحراية : + تم كتاب النبات من الشفاء والحمد قد حق حده ب ؟ + تم كتاب النبات وهو الفن الساج من الطيميات من الشفاء بحد القد وصدن توقيقه د ؟ + تم الفن الساج من جلة الطيميات ط ؟ + تمو كتاب النبات من الشفاء م

#### المصطلحات

استقامة (الساق) ۲۸ استيكاع (الغصن) ٢٩ أصباغ النقوش ٣٩ أصل (أصول) ١٢-١٤-١٥-١٨-P1-77-17-17-17-33 أصلي ١٤ اصمات ۳۶ اعتضاد ۲۷ أعضاء آلة ١٢ اختذاء و-11-١٧-١٣-**-۲۳-19-۱۱** (آفات) ۱۱-۱۱-۱۹-۲۳-اكتناز (الأرضية) ٧٤ الحاح ٢٥ 7・-17-10-1・ ( Tビン) 71-17-17 امتراج ۲۲ـ۳۶ امتزاج کلی ٤٢ امترج ٤٠ امتصاص ١٥ - ١٦ - ١٧ - ١٨-١٨ \*\*-\*-\*1 أمزجة الأشياء ٢٨ أنبوب (أنابيب) ٢٣ انتصاب (الساق) ۲۸ انتصاب (النبات) ۲۸ انتعاش ١٧-١٩

آنك ١١ إزار ۲۶ اتحاد ٢٥ اتعد ١٤٠ أترج ۳۰–۲۲–۶۳ اتصال ١٣ - ٣٨ أثر ٤٧ – ٤٤ احالة ١٦ احتقان الحرارة ٣٤ اختباری ۱۵ إدراك و أدوية مركبة . ٤ إرادة ٩ بالإرادة ١٧ ارادی ۱۷ أرض ١٥-١٦-٢٧ ٢٦-٢٦ أرضة ٢٥ ارضي ٤٢ أرضية ١٥–٢٢–٢٤ –٢٧ –٢٧ 13-73 استحالة ١٣ استحكام ٤١ استحكام ( الثمرة ) ٣٠

انتفاض الفضل ١٤ أنثى النبات ٩-١٠ انجذاب (الغذاء) ٢٥ انحراف ٣٦ إنداء ٢٦ اندفاع ۳۷ إنشاء ٣٠ إنضاج ٢٧ انفعالات ٩ انكسار (الغصن) ٢٨ انهضم ٤٢ أنوثة ١٠–١٢ أول ( أوائل ) ١٦ **(ب**) باذروج ٣٩ باذنجان ٣٤ بارد ۲۶ باطن ٣٦-٤٣ باقلی ۱۱ – ۱۹ – ۳۲ – ۳۰ بخار (أبخرة ) ۲۲–۳۶ بخار رطب ۲۶ بدن (أبدان) ۹-۳۹-۱ع بذر قطونا ٣٦-٣٣ 79-7A-7E-17 シ برودة ٤١ بری (نبات ) ۳۸

بزر ( بزور ) ۹ -۱۱-۱۱-۱۱-۱۱ 77-40-41-47 بزور صلبة ٣٤ بزور مصمتة ع٣ بسائط ١٤ بستانی (نبات ) ۲۸ بسيط ١٠ - ٢٠ البسيطان ١٠٠٠ بصل ٣٦-٢٤-٣٢ بطم ۳۹ بطيخ ٢٧ بطیخ زق ۳۶ بقل مطاق ۳۸ بقلی ۲۲ ــ ۳۸ بقول ٤٢ البلاد الباردة ٢٦ بلسان ۳۷ بلوط ۳۲ بنطافيلن ٣١ بورقى ٤٢ بيضة (بيض) ١٠-١١-٢٤ **(**ご) تباطل المنفعة ٣٦ تبريد ١٠٤٠-٢٤ تجفيف ٣٠ تحجير ٢٦

تغرية ٢٩

تحصيل (الغذاء) و ١٧٠

يغصن ، تغصين ٢٨ ــ ٢٩ ٤٣-٤٢-٢٥-١٦ للخ تغليف ٣٤ تعلیل ۱۳-۲۹-۱۹ تغیرات عمریة ۳۳ تخلخل ۱۲-۲۲-۲۲-۲۲ تغييرات الغذاء ٣٣ تخر و ع تفاح ۲۶-۳۰-۲۳ تخيل ٩ تفتيح السدد ٢٤ تربية (النبات) ٣٨ تفرع ۲۷ تردد الغذاء ۲۷ تفریع ۱۸ – ۳۱ ترزین ۲۳ تفريق ( تفريق الغذاء ) ٢٣-٣٣-ترطيب ٣٠ ــ ٤٠ £7-£1-£. ترياق ٤٠ تفشى ( الأبخرة ) ٣٤ ــ ٢٣ تزايين ١٣ تفشية (الحرارة) ٢٦ تسخين ۲۵-۱۶-۲۶ تفقح الثمار ٢٩ تسييل ( الغذاء ) ١٣ تكون ۱۳–۱۹–۲۱ تشكل ١٣ تماس ۳۸ تشكيل ۲۲ تماسك ٢٤ تصعد ١١ ـ٣٠٤ تميز ۲۶ تناول ( الغذاء ) ۱۷ تصعيد ١١ توابع ١٤ تصليب ٢٣-٢٦-٥٥ تودری ۳۷ تصور ۱۳ توريق ( توريق الشجر ) ٣٨-٣٨ تصور أول ١٣ توزيع ( الغذاء ) ٣٢ ، ٣٢ تصویر ۱۰ تولد ۹ –۱۱–۱۷–۱۸–۲۱–۲۱ تضعيف ١٩ 75-79 تعریق ۱۵ توليد ١١-١١-١٢-١٤-١٥-تمفن ۲۵ **TT-1-14-1** تعلق ( النبات ) ۲۷ تيبيس ٤٠ تغذية ١٦-١٧-٢٧ تین ۳۰ ۲۳۳

جوهر ۱۳ –۱۵ –۱۸ –۱۹ –۲۲ – 07-VY-PY-YY-Y3 جوهر أرضى ٤٧ ــ ٤٣ جوهر أرضى مائى ٢٣ جوهر بارد ۴۳ جوهر بورق ۲۲ جوهر جالی ۲۶ جوهر كثيف ٢٤ جودر لطيف ٢٢ ـ ٣٣ جوهر لطيف محلُّل ٢٣ جوهر لطیف ناری ۴۳ جوهر مبرّد ۲۳ (ح) حاجز ۲۶–۳۲ حار ۱۳-۱۰-۲۲-۲۸-**77-77-79** حار رطب ۲۰-۲۹ حب (حبوب ) ١٩ – ٣٥ – ٣٦ حجاب حاجز ۲۳ حجرية ٣٤ حجم ۲۰-۳۲-۳۲ حرارة ١٧-٢٥-٢٦-١٤ 13-73 حرارة غريزية ٣٦-٤٠-٤١ حرارة محتقنة ٢٦ 1.-9 5-حركة اختبارية ١٥

(ث) ثخن ( الأرض ) ١٥ ندی ۱۷ ممار رطبة ٣٤ ثمر صلب ۲۳ عرلن ٣٣ – ٣٤ ممر متخلخل ۲۴ عرة (عردعمار) ١٧-١٤-١٥-75-77-77 نؤلول ۳۷ ثوم ۲۲ (ج) جاذب للغذاء ٣٦ جبلی ۳۸ ر. جبنية ، ي جدب ١٩ جذب (الغذاء) ٩-٧٥ -٣٥ جراحات ع چرم ۲۹-۲۹-۳۵-۲۹ جلاً ٤٢ جلد الثمرة ٢٨ ــ ٣٤ جُمود ۲۶-۳۹ جنبة ٣٨ جنس ۲۳-۲۴-۲۹

جوز ۲۲–۲۳–۳۰

خصب ١٦ خلاه أنبوبي ٢٣ خلاف (نبات) ۲۵ خلل ۲۸ ۲۰۰ خناز ير[ الخناز يرقروح صلبة تحدث ڧالرقبة ( لسان العرب ) ] 8% خواص ٤٤ خيار ۲۷ خياطة ( خياطات ) " ورق النباء " " (2) دجاج ۲۶ دخان يابس ٢٤ دخانية ٢٥ دسم ۲۵ ديم ٢٩-٥٧ دسومة ٢٥ دُلّب (نبات) ۲۰–۲۰ دم الطمث ١٧ دمعة ٣٧ دمانة ٢٥-٧٧ دهن (أدهان) ۲۷۷ دهنی ۲۰-۲۹-۳۷ دهنية ٢٥ ـ ٣٣ دواه (أدوية) ٤٠-١١ ٣٣ دواه مرکب (أدوية مركبة) . ٤٠ دوا مفرد (أدوية مفردة) ٤٧-٤٠ دوادم ۳۷

حركة إرادية ١٠ گرَم ۱۸ حِس ۱۰–۱۱–۲۳ حشائش بقلية (أو عشبية ) ٣٨ حَشُو (حشو البزر) ١٧ –٢٣ – ٤٤ حشیش مطلق ۳۸ حکم طبیعی ۲۸ حلُّل ٣٤ حماض ۲۲ حص ۳۰ حَمْل ( الأشجار من الثمر ) ٣٢ حموضة ٣٣ حنطة ١٩ ـ ٣٠ ـ ٣٠ ـ ٣٥ حق ۹-۱۰ حاة ٩ حيوان ٩ - ١٠ - ١٢ - ١٢ - ١٤ -**79-79-17-10** حیوانی . ب (خ) خاصية ٢٩ خالص الغذاء ٢٩ خراعة ٢٣ خَسُ ۲۲ – ۲۸ خشب ۱۵ - ۲۸ - ۲۱ - ۲۲ - ۲۲

13

خشية ٢٢ ــ ٢٧

(س) ساج (نبات ) ۲۰ ساق ( سوق – أسواق ) ١٤–١٦– ~1~-ry-ry-ry-1A 3 ساق مستندة ۲۲ ساق مضطجمة ٢١ ساق منبسطة (مستندة على الأرض) ٧٧ -3 ساق منتصبة ۲۲-۲۷ –۳۸ سبخی ۳۸ سبيل الغذاء ٣٦ معخونة ٢٥ معیف ۲۸ ر سرفة ٢٥ سرو (نبات) ۲۵-۲۹ سرة ۱۷ سفرجل ۲۵-۲۵-۲۲ سلق (نبات) ۲۲ سمنية ٤٠ سمین ۳۳ سندروس ۳۷ سال ۲۰ سالة ، سالات ١٤ - ٢٧ سینی (نبات سینی ) ۲۸

(¿) ذبول ۱۲ ذكر النبات ١١-١٠-٩ ذُكورة ١٠–١٢ (c) رأس النخلة ٣٧ رحم (أرحام) ١١ رزانة ٢٤ رصاص ٤١ رطب ۱۷-۲۲-۲۲-۲۷ £ · - TV - TE - T · - TA رطوبة (رطوبات) ۲۳ – ۲۳ – ۲۶ – رطوبة ثقيلة ٢٤ رطوبة لرجة ٢٥-٢٦-٢٨ رطوبة لزجة ما سكة ٢٩ رمّان ۳٤ رمص ١٤ رمليّ ٣٨ رياح ٢٩ ریح ۲۲ (i) زهر ۱۵ - ۲۱ - ۳۶ زيتون ٣٩ زينة ٣٧

صلب ۲۵-۲۸-۲۶ الصلب (العمود الفقارى) ٢٩ حمام ع۳ صمغ (صموغ) ۲۱-۳۲-۳۷ صنو بر ۱۵ (ض) ضماد ، ضمادات ۲۶ ــ ۴۳ (L) طب ۲۹ ــ ۲۹ طبخ (طبخ الغذاء) ٢٠-١٣ طم (طعوم) ١٦ –٣٣ طفوه الحرارة ١٣ طمث ۱۷ طيور ١٠ (ع) عدس ۲۶ بالعرض ٢٤ عرعر (نبات) ۲۰ عوق (عوق) ۱۲–۱۹–۱۷–۱۷ 77-1X عرت (الشجر) ١٥ عضو (أعضاء) ٩ –١٢–١٤ –١٦ – V/-- 17-- 13-13

(ش) شاهسفرم ( نبات ) ۲۹ شامة ۲۷ شبه الخلط (أشباه الأخلاط) ١٥ شبه العضو (أشباه الأعضاء) ١٤ شجر حشیشی ۲۸ شجر مطلق ۲۸ شجرة (شجر – أشجار ) ۱۵ – ۱۸ – ۲۲ – 37-07-17-17-17-17-**79-77-77-77** شجرة أنبونية ٢٨ شخص ۱۲-۱۱-۱۰ شعبة عرفية ١٧ شعیر ۱۸ شهوة حسية به شوك ٣٧-٣٧ شوك أصلي ٣٧ شوك زور ۳۷ (ص) صبغ (أصباغ) ٢٩ صدف ۹ ۲۵۰۰ صدفية ٣٤ صرف الغذاء ٢٢ صرف الفضل ۲۲ صریح (صریح الغذاء) ۲۹ صعود (الغذاء) ۲۳

ملابة ۲۳-۲۴-۲۴

عضو أصلي (أعضاء اصلية ) ١٤

غلاف غشائي (المشرة) ٣٢

عضو مركب (أعضاه مركبة) ١٤ غلاف قشرى (للثمرة) ٣٢ عُقد (الأغصان) ١١-٢٣-٢٨ ٣١ (ف) علیق ۳۹ فل ۲۶ العناصم الأربعة ٤٠ فردانية ٣٠ عنب ۲۷ سند فرط ۲۹ عنصر (عناصر) ٤٠ ( فرع ( فروع ) عنقود الكرم ٣٠ { فرع (النبات) عود ۲۲ YX-YV-YV-14-1V عوز المادة ٣٧ فساد ۱۹–۲۰-۲۷ (غ) فضل (فضول) ۹ -۱۲-۱۲-۱۱-غدة ۳۷ **79-77** غذاء و ۱۱ – ۱۱ – ۱۰ – ۱۰ – ۱۰ فضلة (فضل) الغذاء ٢٩ ــ ٣٧ ــ ٣٧ نعل (أنعال) ٩ -١١-١١-١١ TV -T7 -TT -T7 -TA 11-17-11-70 غذاء نافذ ٢٨ غرس ۱۱ – ۲۹ (ق) غرق (قشر غرق ) ۳۵ قائم (نبات قائم ) ۳۸ غسل ٤٢—٤٢ قابض ۲۶ غشاء و- ۲۶ - ۳۲ قثاء ٢٦ ( غصن ( أغصان ـ غصون ) قد ۲۲ { غصّن ( النبات ) قرامید ۲۹ قشر ۲۲ – ۳۲ – ۳۶ – ۳۰ – ۳۸ – -- TV -- TY -- TI -- TA -- TA **79-7**1 قشر صدق (للشرة) ۲۲ غصن موصول ۳۹ غلاف ( ج غلف ) ۳۵ – ۳۵ – ۳۸ قشر غليظ ٢٥

قشر لطيف غرق ٢٥ قصب (نبات) ۲۸ قصب الرماح (نبات) ٢٥ قضيف ٣٣ قطن ۳٤ قع (ج أقماع) الثمر ٣٤ قوام ۲۹-۳۰-۳۵ فوة ( قوى ) ٣٣ - ٣٥ - ٣٧ - ٣٩ -13-73 قوة الأنوثة ١٠ قوة التوليد ٢٧ قوة جاذبة ٢٨ قوة جذب ١٥ قوة جلاءة ٢٢ قوة الذكورة ١٠ قوة طبيعية به قوة غاذية ٢٠ قوة فاعلة ١٥ قوة قابلة ( للتصوير والتوليد ) ١٠ قوة متولدة ١٥ فوة محرقة ٢٢ قوة مركبة ٤١ قوة منفعلة ١٥ قوة مولدة ١٠–١٥–٢٠ قوة نباتية ٢٥ قوة نفسانية ١١

قوة هاضمة ٢٤ قوة متضادة ٢١ ـ ٢٩ (4) کائن ۲۰ كثافة ٢٤ کثیف ۲۸-۲۸ کیة – کی ۲۷−۸۷=۲۷ کزنب ٤٢ كزيرة ٢٣ ۶۹ (۱۶۱) - ۶ کثری ۲۴ کن ۲۸ (J) لب ( لبوب ) ۱۹ – ۲۱ – ۲۶ – ۳۲ لباب ١٤ - ٢٢ لبن ( ألبان ) ١٤ – ١٧ – ٢٧ ( ألبان ) لن البلسان ٢٧ لبن دهني ۳۷ لبن مائی ۳۷ لین ناری ۳۷ لبنية ٣٧ لبوب دسمة ه -ra -rx -r1 - 18 -17 .L \*\*-لما أجعد ٢٨ ١٠٠١ ليم

مبدأ (مبادئ) ۱۱-۱۷-۱۷-۱۸-لحاء غشائي ٢٨ 79 -TO -T9 -19 لحاء ليغي ٢٨ مبدأ التوليد ١٨ لحم ( الثمرة ) ٣٤ مبدأ الحس ١٢ لزج ٢٥ – ٢٩ – ٤٢ مبدأ رحمي (مبادئ رحية ) ١٨ - ٣٥ لزوجة (لزوجات) ۲۰–۳۰–۲۵ مبدأ محرك ١١ لزوجية ٢٥ مبدأ منفعل ١٠ لطيف ٢٢ - ٢٤ متخلخل ۲۲-۲۷-۲۲ ستخلخل لعاب ۲۳ متصور ۱۹ لهامية ٢٦ متلزز (الرطوبة) ٢٩ لوز ۳۲–۳۳–۳۰ متولد ١١ (6) عزز ( عزز الخشب ) ۲۹ ماء ــ مانى ١٦ ــ ٢٥ ــ ٢٧ ــ ٢٩ ــ محلل ۳۴ عِمِّر ( دواء عمر ) ٤٣ £4-£4-44-44-43 مخ ( العظام ) ۲۲ مائية ٢٥ – ٢٧ – ٨٨ – ٤٠ – ١٤ مخاط ۳۷ مادة ١٠- ١٦ - ١١ - ١١ - ١١ مرکب ۶۰–۱۱ -rv -rr-r·-rq-rv -r7 م كبات حيوانية . ٤ 79 مادة أرضية ٢٤ م كبات معدنية . ٤ مادة أولى ٢٤ م كيات نياتية ٤٠ مادة بورقية ٢٤ مناج (أمنجة ) ٩ - ١٣ - ١٥ -مادة جلاءة 21 - E. - P9 - PA - PT - IA مادة عاصية ٢٢ £7 - £1 مادة لطيفة ٢٤-٢٣ من اج الترياق ٤٠ مادة موافقة ٢٦ من اج أول ٤٠ - ١٤ ماسك ( مائي ، دهني ) ۲۰-۲۵ مزاج ثان ٤٠ - ١٤

مزاج حقيق ٤٠

مبادئ التغذية ١٨

موصول ( نبات موصول ) ۲۸ مزاج رخو ٤١ موصول به ( نبات موصول به ) ۲۸ من اج سلس ٤٠ - ١١ مولد ۱۱ – ۲۰ مزاج قوی ٤٠ مؤوف ١٦ من اج معتدل ٤٠ مزاج موثق ٤١ (i) مسام ۲۴ - ۲۲ ناری ( لبن ناری) . ۳۷ مستعرض ۲۹ – ۳۰ ناری ( ناری المزاج ) ۱۵ ستق ۲۷ – ۳۰ ناربة ١٥ ــ ٤٠ ٤٢ ميل ناشف (للرطوبة) ٢٦ مشيعة ١٧ – ٢٦ نبات ٧ - ٨ - ٩ - ١١ - ١١ - ١٤ -مصاصة ١٧ معاليق ٣٣ معدنی و ع 11 - 79 معدة ١٦ نبات بری ۳۸ مغرس ـ مغارس ۲۸ ـ ۳۳ ـ ۳۷ نبات بستانی ۳۸ مغرس صناعی ۲۸ نبات بقلی ۲۲ مغرس طبیعی ۲۸ نبات جبل ۳۸ مقرّح ( دواء مقرح ) ۲۳ نبات رملی ۳۸ ملوكية (نبات) ۲۸ نبات سبخی ۳۸ ممترج . پ نبات سیغی ۲۸ متص ۱۷ نبات مائی ۳۷ – ۳۸ منبب ( منابت ) ۲۷ نباتی ۶۰ ـ ۲۳ منوی ۱۹ نبت ۱۰ – ۱۲ – ۱۹ منی ۱۴ نخل - نخلة ١٢ - ٢٨ - ٣٧ مني الأنثى ١١ نشو – نشو۰ ۱۶ – ۱۹ – ۲۱ – ۲۱ – منی ذکوری ۱۱ To - T. موجب الطبائع ٣٩ نضج ( الثمر ) ۲۹ – ۳۰ – ۳۲

**(**•) هاضم ــ هضم ۲۶ الهضم الأول ٣٧ المضم الأخير ٣٧ هندبا (نبات) ۲۶ هوائية ١٥ – ٢٤ – ٢٥ هیولی ۳۹ ( ) ورق (أوراق) ۱۱-۲۱-۲۲-۲۲-TA - T1 - T9 - TA - TV وصل ( وصل النبات بغیرہ ) ۲۸ وقاية ۲۸-۲۹-۲۳-۲۳ وقاية حاجزة ٢٤ ( 2) يبس ١٣ -- ٢٤ يبوسة ٢٤ ــ ٢٦

نطفة الأنثى ١١ نمناع ۲۹ نفس (انفس) ١٥ - ١٩ -- ٢٠ --النفس الأولى ٢٠ نفس حيوانية (أنفس حيوانية) ٢٠ نفس غاذية ٢٨ نفس نباتية (أنفس نباتية) ٢٠ - ٣٩ نفض (الورق ــ الغصون) ٢٩ نفض الفضول ١٤ نفوذ الغذاء ٢٢ - ٢٨ نقوش ( النبات ) ۳۹ نقير ٧٥ نمام (نبات) ۲۹ عو ۱۸ – ۱۹ نوع ۱۰ نوی ۳۵